

# تبليني عَامْ النَّيْ كُرْتُ فِضَائِل حَقَا النِّي عَالِطُ فِهِمَ عِالِيُّ الْمُعْمِيلِ لِيُّ النِّيْ عَالِطُ فِهِمَ عِالِيُّ حَقَا النِّي عَالِطُ فِهِمَ عِالِيَّ

مفقی فرا اُوبکر جا برقاسی مُفقی فی الدین صنیف قاسمی



مكتبة الاتّحاد (المند)

# تبليغ عارا المرابي المنطاب المنط المنط المنطاب المنطاب المنطاب المنطاب المنطاب المنطاب المنطاب المنط

مفتى في فراد برماً رقاسى مفتى في الدين عنيف قاسى

مكتبة الاتحاد (المند)

تبليني جماعت اوركتب فضائل ٢٠٠٠ الطافهميال

# ﴿ فهرست مِضامين ﴾

|            |                                                                                                                | ra    |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| صفحه       | عناقين                                                                                                         | سلسله |
| 1/         | نگاواولين كالم المساحة | 9"    |
| <b>r</b> + | مقدمه: حضرت مولا نامحمود حسن صاحب بلندشهري مد ظله                                                              | ۲     |
| 44         | تقريظ: حضرت مولا ناشاه محمد جمال الرحمٰن صاحب دامت بركاتهم                                                     | ji ji |
| 77         | حقیقی ایمان ہی کامیابی کی جڑ ہے                                                                                | ,     |
| ۳.         | اعمالِ صالحہ کی اہمیت قرآن وحد بیث کی روشنی میں                                                                | ۵     |
| ماس        | احادیث اورا کابر کے ملفوظات اور تحریروں سے اعمال                                                               | 47    |
| m4         | برےاعمال کاخراب انجام                                                                                          | 4     |
| ۳۸         | اعمال ہی حالات کی دُرشکگی کاوا حدسب ہیں                                                                        | ٨     |
| ۳۸         | انلمال کی اہمیت اوراُس کی تا کید                                                                               | 4.5   |
| ۴٠)        | کفار کی دُنیامیں بداعمالیوں کے باوجودخوشحالی کیوں؟                                                             | 1.    |
| Lh         | "تبلغ" كانام اس كي حقيقت كوسجهن كيلئے حجاب بن گيا                                                              | Ĥ-    |
| אין        | تبلغ اوربلیغی کے فرق کو خار کھیں                                                                               | ir    |
| 64         | سالکین اور واصلین کے دوطقے                                                                                     | Im\   |
| <b>የ</b> ለ | كاركنانِ دعوت كي اصلاح كامثالي نظام                                                                            | 100   |
| 4          | وسائل اورمقاصد میں فرقِ مراتب کالحاظ ضروری ہے                                                                  | 10^   |
| ۵٠         | جب وسائل مقاصد بن جاتے ہیں                                                                                     | ig/s  |
| ۵۱         | یکوئی تنظیم نہیں دین محت ہے                                                                                    | 121   |
| ۵۲         | رعوت وببلغ اور ديگر ح ريات اور نظيين                                                                           | IA    |
| ۵۳         | كسى فقهي مسلك ياسلسلهُ تصوّف كي دعوت نهين!                                                                     | 19    |

© جميع الجقوق محقوطة ©
Copyright ©
All Rights Reserved

تبليغ الكرين المنطابين المنطاق المنطاق المنطقة المنطق

Tablighi Jama't aur Kutub e Fazail Haqaiq,Ghalatfehmiyan

Rs. 150.00

Published by



Print at : Union Press Deoband , Design: Pentone creations # 09897869314

مبلینی جماعت اور کتب نصائل ۵ حقائق -غلط فہمیاں

| صفحہ | عنايين                                                          | سلبله |
|------|-----------------------------------------------------------------|-------|
| 91   | كياجهادك إبتدائي مراحل منسوخ تصيا الجمي باتي بين؟               | CP4   |
| 90   | دفاعی اورابتدائی جہاد کے احکام میں فرق                          | 44    |
| 92   | اقداى جهادكامقعد                                                | LL    |
| 91   | خلاصة كلام                                                      | ro    |
| 99   | كياتبلغ مين ذكركرنے سے سات لا كھنكياں ملتى بين؟                 | MA    |
| 1+1  | في شبيل الله كاشرى مصداق                                        | r2    |
| 1+1  | لفظ" في سبيل الله" قُال كي ساتھ مخصوص نہيں ہے                   | MA.   |
| 1+1  | لفظِر وضبيل الله "كاحقيق مطلب                                   | 79    |
| 1+14 | وه اَ حادیث جولفظ فی سبیل الله کے عام ہونے پردال ہیں            | ٥٠    |
| 1+0  | فی سبیل اللہ کے عام ہونے برصحابہ وتا بعین کے آثار               | ۵۱    |
| 1+4  | تابعین بھی سبیل اللہ کے عام ہونے کے قائل ہیں                    | or    |
| 1+4  | قرآنی آیات اورآیاتِ فی سبیل الله کے عام ہونے پر مفسرین کے اقوال | or    |
| 1111 | اعادیثِ جہاد کے عام ہونے برمد ثین کے اقوال                      | or    |
| 110  | مستورات کا کام اہمیت،افادیت ادروجوہ جواز                        | ۵۵    |
| 114  | عورت دين كيي سيكهي ؟                                            | ra    |
| HY   | خواتین کادورِرسالت میں مردول کے ساتھ اللہ کے راستہ میں نکلنا    | ۵۷    |
| 119  | عورتوں كيلئے حصول علم كى اہميت اور دورِ رسالت ﷺ ميں             | ۵۸    |
| ITT  | خواتین اسلام کی تعلیم وربیت کیلئے فقہاء کے طئے کردہ حدود        | ۵۹    |
| ITT  | عورت تعليم حاصل كرنا                                            | 4.    |
| IFF  | محرم مردت تعليم حاصل كرنا                                       | 71    |
| 122  | نامحرم مردب تعليم حاصل كرنا                                     | 44    |
| irr  | د ین تعلیم کیلئے سفر                                            | 441   |

| ) جماعت اور کتب فضائل 🚽 😽 🚽 🚽 مقائق – غلط فہمیاں | تبلغ |
|--------------------------------------------------|------|
|--------------------------------------------------|------|

| صفحہ       | عنايين                                                    | سلسله      |
|------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| 64         | تبلیغ کے اس عمومی نہج پر کام کی ضرورت                     | <b>r</b> + |
| ra         | غیرمسلموں کواسلام میں لانے کیلئے پہلے اپنے اصلاح کی ضرورت | rı         |
| ۵۸         | تبلیغی کام کوئی مضمون یا کتاب نہیں،ایک عمل اور زندگی ہے   | ۲۲         |
| 4+ 3       | عوام میں دین کے بنیادی اُمور کاشعور بیدار کرنے والی تحریک | ۲۳         |
| YI         | اسلام کے اُصولوں ومبادی کی تلقین کا ذریعہ کیا ہے؟         | 44         |
| 44         | معروفات کی تروت کے منکرات کے ازالہ کامؤ ٹر ذریعہ          | ro         |
| YO         | پوری اُمتِ مسلمہ محنت کامیدان ہے                          | 74         |
| 77         | علم وذ کر کی عمومی اور بنیا دی محنت                       | 12         |
| ۷9         | اس محنت کامقصود ماحول کا بگاڑ دور کرناہے                  | M          |
| 4          | ذات اور شخصیت کے بجائے اصول اور کام پرزور                 | <b>19</b>  |
| 4          | اجماعات اصل نہیں کام اصل ہے                               | ۳.         |
| 24         | ناموافق جگہوں میں کام کاطریقہ                             | ۳1         |
| 20         | فضائل اعمال ہی کیوں؟                                      | ٣٢         |
| 40         | بخاری مسلم وغیره کیون نبین؟                               | ۳۳         |
| <u> ۲۸</u> | جهاد کا حقیقی اور شرعی مفہوم                              | ۳۳         |
| ۸٠         | لفظِ جہاد کے مفہوم میں وسعت اور عموم ہے                   | ra         |
| ۸۳         | احادیث میں جہاد کاوسیع مفہوم                              | ۳۲         |
| ٨۵         | جهاد کی مختلف قشمیں                                       | ۳۷         |
| ۸۵         | جهاد بالدعوة (وعوت كراه مين مجابد يرواشت كرنا)            | <b>P</b> A |
| <b>^</b>   | جهاد بالسيف ( <sup>ت</sup> لوا <i>ركاجهاد</i> )           | <b>7</b> 9 |
| ٨٨         | مشروعيت جهاد كم مختلف مراحل                               | 4,ما       |
| ۸۸         | مشروعیت جہاد کے چارم احل ہیں                              | M          |

| المنابع المنابع  | 1     |  | تبليغي جماعت اوركتب فضائل |
|------------------|-------|--|---------------------------|
| حقالق-غلطاقهميال | <br>4 |  | وين جماعت اور نسبِ فضا ل  |

| صفحه | عناقين                                             | سلسله |
|------|----------------------------------------------------|-------|
| 100  | اب کام پہلے کی طرح ندرہا!                          | ۲۸    |
| 101  | چلد کی اصلیت قرآن وحدیث سے                         | ٨٧    |
| 101  | چلدی اصل قرآن ہے                                   | ۸۸    |
| 109  | چلد کا اصل جدیث ہے                                 | 19    |
| 171  | <u>چار مهینے کی شرعی حیثیت</u>                     | 9.    |
| 175  | وعوت دیناالگ فرض ہے اور عمل کرناالگ فرض ہے         | 91    |
| 170  | دین کے شعبوں میں تقابل نہیں ، تعاون ہے             | 95    |
| 142  | دعوت وسياست                                        | 91    |
| 172  | وعوت،سیاست پرمقدم ہے                               | 900   |
| AFE  | سیاست سے ہماری مراد                                | 9,0   |
| 125  | اسلام میں سیاست کامقام                             | 97    |
| 124  | اسلامی مما لک موجوده حکومتوں کواسلامیانے           | 94    |
| 122  | غیر اسلامی اقتدار کے تحت رہے والے مسلمانوں کے      | 9.0   |
| 141  | اقدامی جہاد کے شرا نظمفقو د                        | 99    |
| 11   | هجرت ناممكن العمل                                  | 1     |
| ۱۸۵  | وعوت ِدينواحدرات                                   | 1-1   |
| ١٨٧  | القول البليغ في جماعة التبليغ                      | 1.7   |
| IAA  | پیش لفظ                                            | 1.0   |
| 114  | تبليغي جماعت كاآغاز                                | 10/4  |
| 19+  | یں بیات کے ماہ کو ایت پرلانے کیلئے تبلیغی جماعت کے | 1.0   |
| 195  | مبلغین کے استعمال کاطریقهٔ کاراوران کے دعوتی وسائل | 1.4   |
| 195  | مجد میں دعوت کا مرکزی میدان ہے                     | 1.4   |

| ا يتان تان ال  | نبلغي ه اء په اي نزائل     |
|----------------|----------------------------|
| العال-علطهميال | تبليغى جماعت اور كتب فضائل |

| 0      | عنايين                                             | سلسله |
|--------|----------------------------------------------------|-------|
| 100    | گھروں سے باہر نگلنے کی شرطیں                       | 46    |
| · Dage | حصول علم كيلئ عورت كادور كاسفر                     | ar    |
| ر الله | عورتوں کانصابِ تبلیغ                               | 77    |
| I Real | استفتاء                                            | 42    |
| r jira | فتوى دارالعلوم ديوبند                              | ۸r    |
| *      | فتوئ دارالعلوم ديو بندمع دستخط مفتى مظاهرعلوم      | 49    |
| 3      | فتوى جامعة قاسميه شابى مرادآ باد                   | ۷.    |
| 4      | فتوى جامعهاشر فيه نيلا گنبدلا هور                  | ۷1    |
| 4      | فتوئ جامعه فاروقيه كراجي                           | 28    |
| 4      | فتو کی جامعه بنوری ٹا وَن کراچی                    | 4     |
| 1      | فتوىٰ دارالعلوم حقانيه ، ديو بندِ ثاني ، اكوڙه خنگ | 4     |
| ~      | مذکورہ بالافتویٰ کے بعض فوائد و نکات               | ۷۵    |
| Y .    | عصرِ حاضر کے اکابر کی آراء                         | 4     |
| 3      | فتوى حضرت مفتى محمد كفايت الله صاحب دہلوئ          | 44    |
| 3      | فتوى فقيهالامت حضرت مفتى محمود حسن صاحبٌ           | ۷۸    |
| Υ      | فتوى حضرت مولا نا يوسف صاحب لدهيا نويٌ             | ∠9    |
| 4      | خلاصة كلام                                         | ۸٠    |
| 4 125  | بعض حضرات كالختلاف رائ                             | Al    |
| 9      | چندغلط فهميول كاازاله                              | Ar    |
| 9      | کیا دورِرسالت میں اصحابِ رسول کی جماعتیں           | ۸۳    |
| ۲ -    | تبليغ صرف علماء کی ذ مه داری نہيں!                 | ۸۳    |
| ~      | دوررسالت على من عوام اصحاب كوتبليغ كي اجازت        | ۸۵    |

| صفحہ    | عنائين                                                     | سلسله |
|---------|------------------------------------------------------------|-------|
| 772     | حافظ ابن حجر کی' بلوغ المرام''اوران کاطر ن <sup>عم</sup> ل | 114   |
| 172     | ابوعبدالله حاكم كي متدرك اورضعيف روايات                    | ا۳۱   |
| rm      | يجيٰ بن معين كاطر زعمل                                     | 184   |
| rm      | ابن عربی کاطر زیمل                                         | IMM   |
| rm9     | ابوشامه المقدى كاطر زعمل                                   | IMA   |
| rm9     | شيخ الاسلام ابن تيميه كاطر زعمل                            | 100   |
| 14.     | علامه شوکانی کا طرزیمل                                     | IPY   |
| 44.     | ضعیف حدیث پرعمل کی شرطیں                                   | 12    |
| ۲۴۰     | حديث ضعيف رعمل كيلئے تين شرطيں ہيں                         | IMA   |
| rm      | فضائل إعمال اورتر غيب وترجيب كافرق                         | Imq   |
| rrr     | ضعيف ياموضوع احاديث مضرت شيخ الحديثُ اور                   | lh.   |
| rrr     | حافظا ہن جوزیؓ                                             | ומו   |
| rrr     | حافظ منذريٌ                                                | INT   |
| rra     | حافظانو ويٌ                                                | ١٣٣   |
| rry     | حافظة بي                                                   | 10°C  |
| 1774    | حا فظ سيوطي ٌ                                              | ira   |
| rm      | حافظا بن قيم الجوزية                                       | IMA   |
| 100     | حضرت شيخ زكر يُأاور فضائلِ اعمال                           | IMZ   |
| 101     | فضائلِ اعمال کی ترتیب میں اِن کتابوں سے استفادہ کیا گیا    | IM    |
| ror     | فضائلِ اعمال کی احادیث کی تخر تنج                          | 1179  |
| all but |                                                            | Cart  |
|         |                                                            | Park  |

| حقائق-غلط فبميال | ۸    | تبليغي جماعت اور كتب فضائل |
|------------------|------|----------------------------|
| لقال-علطهميال    | 1600 | الله الاستاور سيوها ل      |

| صفحہ | عناوين                                             | سلسله |
|------|----------------------------------------------------|-------|
| 194  | دومرا کام' گشت کی ترتیب''                          | 1+A   |
| 194  | تيسري چيز "لازي أمور"                              | 1+9   |
| 191  | عالمی سطح پردعوت وتبلیغ کے نتائج واثرات            | 11+   |
| 199  | مشرقِ وسطیٰ میں تبلیغی جماعت کے نُقوش وآ ٹار       | 3-111 |
| 144  | مخالفین کے اعتراضات اورائس کے جوابات               | 111   |
| rir  | حضرت شيخ الحديث كاعلمي مقام                        | 1117  |
| rir  | ولادت وتعليم                                       | IIM   |
| rim  | تدرين دور                                          | 110   |
| rım  | تصنيف وتاليف                                       | 111   |
| rim  | عر بی تصانیف                                       | 112   |
| riy  | أردوتصانف                                          | IIA   |
| MA   | حضرت شُخُ كاعلمي مقام علمائے عرب وعجم كى نظر ميں   | 119   |
| 222  | وفات                                               | 14.   |
| 222  | ضعيف احاديث اورفضائلِ اعمال                        | IFI   |
| 444  | ضعیف حدیث پرعمل اور استدلال ہے متعلق علاء کے مذاہب | ITT   |
| 772  | احكام من ضعيف احاديث سے استدلال                    | 144   |
| rimm | غيراحكام وعقائد مين ضعيف احاديث سے إستدلال         | IFF   |
| ۲۳۳  | بعض اُن ائمَه كاذكر جن ہے فضائل میں ضعیف احادیث پر | Ira   |
| 722  | عمل کے متعلق عدم جواز کا قول منسوب کیا گیاہے       | IFY   |
| ۲۳۳  | ضعیف احادیث ہے متعلق امام بخاری کاطرز عمل          | 11/2  |
| 444  | المام سلم كاطر زعمل                                | 11%   |
| 227  | مؤطامين امام مالك كاطريقة كار                      | 1179  |

| حقائق-غلط فبهيال | 11 | تبليغي جماعت اوركتب فضائل |
|------------------|----|---------------------------|
| لقال-عظربهال     | 77 | ين بنا حد اور مبوطات      |

| صفحه       | عناوين                                                                                                          | سلسله |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| M          | مئله حياةُ النبي عِلَيْنَا                                                                                      | 124   |
| MA         | انبياءا پن قبرول ميں حيات ہيں                                                                                   | ۱۷۴   |
| MAY        | ایک مغالطهاوراُس کا جواب                                                                                        | 120   |
| MA         | عقيده حياةُ النبي عِلَيْنَ اورقرآن                                                                              | 124   |
| MA         | عقيده حياةُ النبي عِلَيْنَ اورا حاديث                                                                           | 144   |
| 1/19       | يېلى د يين                                                                                                      | 141   |
| 19+        | دوسری دلیل                                                                                                      | 149   |
| 194        | تيسرى دليل                                                                                                      | 14.   |
| 191        | چوتنى دىيل                                                                                                      | IAI   |
| 190        | پانچوي دليل المحمد ا | IAF   |
| 194        | چىئو يى دلىل                                                                                                    | IAM   |
| 194        | ساتوین دلیل                                                                                                     | 11/   |
| 191        | علماءاسلام اورمسكه حيات النبي عِلْقَالِينَ                                                                      | 100   |
| <b>799</b> | حضورِ اکرم ﷺ و بحالت ِ بيداري ديڪنااور                                                                          | PAL   |
| P+1        | حضور ﷺ کی بیداری دیکھنے پر دلالت کرنے والی روایات                                                               | IAZ   |
| P+1        | حدیث کے مفہوم میں قول فیصل                                                                                      | IAA   |
| m.m        | خلاصة كلام                                                                                                      | 1/19  |
| r.0        | اس بارے میں بزرگوں کے چندواقعات                                                                                 | 19+   |
| P+4        | چندشبهات كاإزاله                                                                                                | 191   |
| 141+       | کیابزرگوں کے ارواح اوران کے مردہ اجسام سے                                                                       | 195   |
| 111        | استمدادتين قسم كاب                                                                                              | 198   |
| MII        | بزرگول کی روحانیت اوران کے سینول اور قبرول سے                                                                   | 190   |

| حقالق-غلطفهمان | 1. | سبليغي جماعت اور كتب فضائل |
|----------------|----|----------------------------|

| صفحه | عناوين                                                    | سلسله |
|------|-----------------------------------------------------------|-------|
| raa  | اولیاء کیلئے کشف وکرامات کا ثبوت                          | 10.   |
| raa  | معجز هاور کرامت اور دیگرخارق عادت امور میں فرق            | 101   |
| raz  | غلطفهي كاازاله                                            | IDT   |
| TOA  | کرامت کی قشمیں                                            | 100   |
| ran  | كرامات كامقام اوراس كى شرعى حيثيت                         | ۱۵۳   |
| rag  | کرامات کے ثبوت پراسلا ف امت کے اقوال                      | 100   |
| 744  | قرآن میں اولیاء کے کرامتوں کاذکر                          | rai   |
| 747  | احاديث مين كرامات إولياء كاذكر                            | 104   |
| -44  | صحابة كرام رضوان التعليهم اجمعين كى كرامتين               | 101   |
| 740  | معجزه ما کرامت نبی یاولی کیلئے اختیاری اور دائی نہیں ہوتے | 109   |
| 742  | چھوٹا بڑے سے جز وی فضیلت میں آ گے بڑھ سکتا ہے<br>م        | 14+   |
| APY  | والديشخ الحديث كاسيدنا حسين سيافضليت كامغالطه             | 141   |
| -49  | کیا کرامات کے ذکر سے شرک چھیل رہاہے؟                      | 145   |
| rz•  | <u>قص</u> اور حکایات کی اثر انگیزی<br>پر                  | 141   |
|      | گرامات اولیاء                                             | IYM   |
| 727  | إمكان طيُّ الأرض (زمين)اسكرْجانا)                         | מרו   |
| 727  | زمانے کا پھیلنا اور سکڑنا                                 | 144   |
| 72   | احادیث سے ثبوت                                            | 147   |
| 72 1 | بغیر کھائے پے زندہ رہنایاعاد ۃٔ کھانے پینے والی چیزوں     | AFI   |
| 720  | تكبيرة بليل اوراخلاصِ نيت كااثر                           | 179   |
| 722  | ہا تف عیبی (غیب سے آواز دینے والا)                        | 14.   |
| 721  | مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنا                          |       |
| 129  | مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنے ہے متعلق صحیح واقعات     | 128   |

تبليغي جماعت اوركتب نضائل السلاميان

| صفحہ        | عناين                                                 | ىلىلە |
|-------------|-------------------------------------------------------|-------|
| mma .       | حضرت شیخ الحدیث زکریاصاحبؓ کے ذکر فرمودہ چندواقعات    | 114   |
| ۳۲۰         | جنات كاانساني شكل مين نظرآنا                          | MA    |
| <b>r</b> r1 | مسئلة تمثل (لعني صورت مثاليه مين كي چيز كاظا بر مونا) | 119   |
| אין אין     | عالم مثال کا ثبوت اوراس کے احکام                      | 110   |
| mpm         | عالم مثال پر دلالت كرنے والى روايات                   | 271   |
| אייו        | فضائل إعمال ميس مذكوره واقعات                         | rrr   |
| mrx         | مرنے کے بعدروح کاکسی جگہ آ موجود ہونا                 | 222   |
| ro.         | فضائلِ اعمال کے واقعات                                | 220   |
| ror         | موت کے بعد قیامت تک روحیں کہال گھرتی ہیں؟             | 220   |
| ror         | جنت میں ارواح کے قیام کے دلائل                        | rry   |
| ror         | ایک اعتراض اوراس کا جواب                              | 112   |
| ror         | روحوں کے ٹھکانے کے بارے میں اکثر                      | rra   |
| roo         | ال قول پرتبصره كهمومنول كى روحين جابيه يا چاه زمزم    | 779   |
| רמץ         | روح کے بقاءاور فناکے بارے میں چند بے بنیا دا قوال     | 174.  |
| TOA         | باطل تناسخ                                            | ١٣١   |
| ran         | ساع موتی (مردول کاسننا)                               | rm    |
| <b>24.</b>  | منکرین کے دلائل                                       | ۲۳۲   |
| <b>144</b>  | قائلین کے دلائل                                       | 444   |
| וציין       | آیات واحادیث کے درمیان تطبیق                          | rro   |
| 744         | ببرحال اع ثابت ہے                                     | 44    |
| <b>244</b>  | اس مسئله کی شرعی حیثیت                                | 172   |
| <b>211</b>  | فضائل إعمال اورمسئله ساع موتى                         | rm    |

| الا حقائق - غلط في يال | تبليغي جماعت اوركتب فضائل |
|------------------------|---------------------------|
|------------------------|---------------------------|

| صفحه       | عنايين                                                          | سلسله       |
|------------|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| سالم       | اسلاف کے واقعات                                                 | 190         |
| 110        | امام جزری کی بحث                                                | 194         |
| 110        | مکاشفات کے مسائل                                                | 194         |
| MIA        | کشف کی قسمیں                                                    | 19/         |
| MIN        | کشف بندے کے اختیار میں نہیں                                     | 199         |
| 119        | کشف کی شرعی حثیت ومقام                                          | <b>144</b>  |
| mr.        | کشف احادیث کی روشنی میں                                         | <b>T+1</b>  |
| mr•        | كشف ملائكه. يعنی فرشتوں كانظر آنا                               | <b>r•r</b>  |
| mr.        | غیرنی(ولی) کوبھی فرشتے نظرآتے ہیں                               | 4.1         |
| ۳۲۱        | بعض اوقات الم كِشف كوايخ كشف كى حقيقت معلوم نهيں ہوتی           | 4.14        |
| mrr        | غیب کی چیزوں کا ظاہر ہونا                                       | r.0         |
| mrr        | عالم غيب كي آواز كا ظاهر مونا                                   | <b>r•</b> 4 |
| mry        | احوال قبور كامعلوم بونا                                         | Y+4         |
| mr_        | علم غیب کی حقیقت ،اس کے اقسام واحکام                            | r•A         |
| 779        | غيب كي تعريف                                                    | 1-9         |
| <b>779</b> | ایک شبه اوراس کاازاله                                           | rı•         |
| <b>779</b> | غیب کی چارفشمیں اور اس کے احکام                                 | PII         |
| mm.        | تمام قسمول كي مخضروضاحت                                         | rir         |
| mm.        | علم غيب اور كشف مين فرق                                         | rır         |
| <b>PP</b>  | آیت بالا کی تو ضیح مفسرین اور علماء اسلاف کی تحریر کی روشنی میں | rır         |
| mmm        | كشف كى حقيقت اوراس كاشرى حكم!                                   | rio         |
| mr2        | خلاصة بحث                                                       | riy         |

تبلیغی جماعت اور کتبِ فضائل 📗 🔝 🔝 💮 💮 تبلیغی جماعت اور کتبِ فضائل

| صفحہ  | عناين                                                  | سلسله |
|-------|--------------------------------------------------------|-------|
| 4+4   | صحابه رخیقیدی کثرت عبادت                               | PHI   |
| r+4   | تابعین کی کثرت ِعبادت                                  | 747   |
| 149   | تع تا بعین کی کثرت ِعبادت                              | 744   |
| MIA   | چنرقا بل توجه زكات                                     | 444   |
| 44    | اِں قتم کے مجاہدے بدعت نہیں ہو کتے                     | 440   |
| 444   | عبادت میں کثرت کے جواز کی شرطیں اور ممانعت والی        | ryy   |
| 27    | مسكة وشل كي حقيقت                                      | 742   |
| 444   | توسل کی شرعی حیثیت اوراس کا مقام                       | MAN   |
| ۲۳۲   | پھرتواعمال اوراشخاص سے وسیلہ لینے میں کوئی فرق نہیں ہے | F49   |
| بإسام | مئلة توسل اورجمهور علماء كرام                          | 14.   |
| ٢٣٦   | توسل کے پچھ دلائل                                      | 121   |
| ٨٣٨   | توسل کی مختلف صورتیں                                   | 121   |
| 9 ۳   | توسل فعلى                                              | 121   |
| ואא   | توسل قولى يعنى توسل بالذوات                            | 12m   |
| rrr   | بعدوفات کے بھی توسل درست ہے                            | 120   |
| 444   | ضروری تنبیه                                            | F24   |
| רחא   | تصوّف کیا ہے؟                                          | 144   |
| MA    | تصوف، حقیقت ،ا ہمیت وضرورت                             | MA    |
| 644   | تصوّف وسلوك ما تزكيه واحسان كاثبوت قرآن وحديث سے       | 129   |
| ror   | احادیث میں تصوّف واحسان کاذ کر                         | 16.00 |
| ror   | دُعا وَل مِیں تصوّف داحسان کاذ کر                      | PAIN  |
| roo   | غلاصة كلام                                             | MAK   |

| حقائق-غلط فهميال | 10      | تبليغي جماعت اوركتب فضائل               |
|------------------|---------|-----------------------------------------|
| 0:12             | Marie . | الله الله الله الله الله الله الله الله |

| صفحه        | عنايين                                                               | بىلىلە |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|--------|
| 244         | مئلة حيات خفر                                                        | 779    |
| MAY         | عافظابن حجر کی تحریبھی حیاتِ خضر پر بر <sup>و</sup> ی چثم کشاہ       | 1100   |
| <b>249</b>  | حیاتِ خفر براعتراضات کے جوابات                                       | 1771   |
| 727         | قطب وابدال كاشرعي ثبوت                                               | 444    |
| 727         | ا قطاب واوتا داورغوث وابدال كاثبوت احاديث سے                         | 464    |
| 720         | رؤيت باري (الله تعالى كود يكھنے) كامطلب                              | LL.    |
| ۳۸۰         | وُنیامیں رؤیت باری کی حقیقت                                          | rms    |
| MAT         | خلاصة كلام                                                           | that   |
| MAR         | رضائے خداوندی اور دیدار الہی سب سے عظیم نعت ہے                       | rr2    |
| 240         | شخ ابوالخيراقطع کے واقعہ پراعتراض                                    | ۲۳۸    |
| <b>MAZ</b>  | ابوسلم خولانی کاایک واقعه                                            | rrq    |
| MAA         | كياامام ابوحنيفةُ أورامام شافعيُّ حضورِ اكرم عِلْقَالِينُّ كِيز مانه | 10.    |
| <b>MA9</b>  | فقه خفی، فقه شافعی، حدیث بخاری، حدیث مسلم، پیسب تعارفی نام ہیں       | 101    |
| ٣٩٠         | مجتهد کی حیثیت                                                       | ror    |
| m91         | فضلات نبي ﷺ پاک ہیں                                                  | rom    |
| m9r         | حضورا كرم عِلْقَالِينَ كِ فضلات كى بإكى بر                           | tor    |
| m9m         | حضورا كرم ﷺ كفسلات كى پاكى پر فقهاء                                  | raa    |
| <b>24</b>   | ضعیف خاتون صحابید کی دُعاہے مردہ زندہ ہو گیا                         | ray    |
| <b>79</b> 1 | وُعا کی برکت ہے چکی <del>چلنے گ</del> گی <u>.</u>                    | 102    |
| <b>79</b> 1 | عبادات کی کثرت بدعت نہیں                                             | ran    |
| 14.4        | حضورا كرم في النيكي كثرت عبادت                                       | 109    |
| 144         | ایک اعتراض اوراس کا جواب                                             | 44.    |

تبلیغی جماعت اور کتبِ فضائل 📗 🕒 📗 حقائق - غلط فہمیاں

| صفحه        | عناقين                                                   | سلسله       |
|-------------|----------------------------------------------------------|-------------|
| MA          | قبوليت ِ دُعا                                            | ۳۰۵         |
| 12A         | اُس کے تھم کی تھیل                                       | <b>P</b> +4 |
| 12A         | الهام                                                    | P+2         |
| 129         | كشف                                                      | ۳•۸         |
| M29         | كرامت                                                    | <b>P+9</b>  |
| MZ9         | تجديد يقصوّف وسلوك                                       | <b>14</b>   |
| M+          | وحدة الوجوداوروحدة الشهو دكى حقيقت اورغلط فهميول كاازاله | ۳II         |
| MAY         | ہمہاوست (موجودوہی ہے) کامطلب                             | MIL         |
| <b>የ</b> ለዮ | عينيت وغيرت                                              | mm.         |
| ٢٨٦         | غلطنهی کی اصل وجبہ                                       | - ۱۳۱۳      |
| MAZ         | ابن عر بې اورمسئله وحد ة الوجو د                         | ria         |
| ۳۸۸         | فضائل إعمال اور جابل صوفياء برنكير                       | ۳۱۲         |
| 1494        | صرف شخیا پیری دعا پمل کے بغیراعتاد کرنا نادانی ہے        | ۳1۷         |
| 1494        | جماعت کااہتمام وظائف ونافل کی کثرت سے اہم ہے             | ۳۱۸         |
| 197         | غیرمسنون الفاظ صلو ۃ وسلام ہے کراہت کا اظہار             | 119         |
| 795         | کسی ایک نیکی پرمغفرت ہوجانے کے واقعات سے                 | ۳۲۰         |
| ۳۹۳         | فضائل حج میں ذکر کردہ واقعات عشق الٰہی پرمبنی ہیں        | 271         |
| ٣٩٣         | تو کل کی حقیقت اوراُس کے مراتب                           | ٣٢٢         |
| 490         | فهرست بمصا درومراجع                                      | ۳۲۳         |
| ۵۰۰         |                                                          |             |
|             |                                                          |             |
|             |                                                          |             |

تبلیغی جماعت اور کتب فضائل ۱۲ حقائق - غلط فہمیاں

| صفحه | عناقين                                     | سلىلە       |
|------|--------------------------------------------|-------------|
| 2    | وسائل اور مقاصد كافر ق                     | M           |
| 10L  | تصوّف کے اصطلاحات اور ان کی حقیقت واہمیت   | MM          |
| 44   | ابوالحن على ندور كاكا كي مخضرو جامع اقتباس | 1110        |
| 44   | نبت کے کہتے ہیں؟                           | PAY         |
| 44   | صحبت اوراُس کی تا ثیر                      | 11/4        |
| arm  | ضرورت مرشد                                 | MA          |
| רץץ  | شخ کامل کی پہیان                           | 1/19        |
| 447  | بیعت کامفهوم اوراً س کی شرعی حیثیت         | 19          |
| 447  | بيعت كي ضرورت                              | 191         |
| M2+  | رياضات ومجاهدات                            | 797         |
| 74+  | مجامدات کی شرعی حیثیت                      | 191         |
| 12m  | مجامده کے اقسام اور ارکان                  | 490         |
| 127  | مجاہدہ جسمانی کے چارار کان ہیں             | 190         |
| 12m  | اذ كاراشغالمراقبات                         | 794         |
| 747  | اذكار                                      | 194         |
| 72r  | اشغال                                      | <b>19</b> 1 |
| 720  | مراقبات                                    | 199         |
| 127  | احوال                                      | ۳۰۰         |
| 744  | دوام رضاوا طاعت كاحصول                     | ۳۰۱         |
| PLL  | خوف وخثيت كاغلبه                           | r•r         |
| M21  | روياءصالحه                                 | <b>14</b> 1 |
| 12A  | فراست صادقه                                | ۳۰۴         |

ووسری اس سے اہم دردمنداندالتماس ہے کہ دعوت کا کام صرف کتابوں سے پورائبیں سمجھا جاسکا،

الوت کی حقیقت، قرآن وحدیث واسلاف امت کے عمیق علم اور نہایت وسیع تجربات اور غیر معمولی مختاط

وحساس مصالح بربنی اُصول کا سمجھنا بھتر عملی شرکت ہوگا ، مجاہدہ کے بغیر حقائق کا ادراک مشکل ہے،

اس لئے اپنے اپنے مراکز اور مسجد بنگلہ والی، حضرت نظام الدین میں حاضری اور کام کواس کے

مرر چشمہ سے حاصل کرنا ضروری ہے۔ ضروریات نمانہ، تقاضہائے وقت کے اعتبار سے وہاں کے

ہتر چشمہ سے حاصل کرنا صول ہی معیار ہیں۔

مصنفین کے پیش نظر بیشتر ٹانوی درجہ کے مراجع رہے ہیں۔اس لئے جن کیابوں سے اِستفادہ کیا گیا اُس کا حوالہ بھی نقل کر دیا گیا۔

خدائے تعالی جزائے خیرعطا فرمائے میرے رفیق مفتی رفیع الدین صاحب قاسمی هظه الله کو جن کاازاوّل تا آخردئے گئے بکھرے ہوئے موادکوجمع ور تیب دینے اور بھی عربی تحریروں مکومیری منشاء وہدایت کے مطابق ترجمہ وتلخیص کرنے اور مسوّدہ کو املاء کرنے میں بے حد تعاون رہا اور گاہے بگاہے اس کے مفید مشورے بھی شامل کتاب رہے۔

میں شکر گذارہوں ہمارے مربی ومرشد، استاذ العلماء حضرت شاہ جمال الرحمٰن صاحب مقاحی وامت برکاہم کا کہ خضرت والا نے کتاب کے معتد ہہ حصہ کواپی گونا گوں مصروفیات کے باوجود بعجلت ملاحظ فرمایا (جن کا بعجلت د کھناہماری دقیق نظر سے بہتر ہے) اور بابر کت تقریظ سے ہمت افزائی فرمائی، نیز میں تہددل سے ممنون ومشکور ہوں حضرت مفتی دارالعلوم دیوبند، مفتی محمود حسن صاحب بلند شہری کہ آپ نے مفصل استنادی تقریظ سے نوازا، اور میرے رفیق تدریس محترم مفتی صاحب بلند شہری کہ آپ نے مفصل استنادی تقریظ سے نوازا، اور دیگر مخلص دوستوں کا جنہوں حسام الدین صاحب (مدرسہ خیر المدارس، بورابنڈہ، حیر رآباد) اور دیگر مخلص دوستوں کا جنہوں نے مواد کی فراہمی تھی ونظر ثانی میں کافی مدد کی ف جزاھم الله منا أحسن الجزاء، ربنا تقبل منا انك انت التواب الرحیم.

ابوبکرجابرقاسمی ۱۰رجبالمرجب ۱۳۳۰ ۱۲۰۶۷ کی ۲۰۰۹ پوسف گوژه،حیدرآباد،اسے۔ بی۔ تبليغي جماعت اور كتب فضائل 📗 🔝 🔝 💮 💮 تبليغي جماعت اور كتب فضائل

#### . نگاہِ اوسن

ب بنیاد الزامات اورفضول تقید سے اللہ اوررسول اللہ علیمیکی ذات اور اُن کا کلام بھی محفوظ نہیں رہا، جبکہ دعوت تو اقدام اور عرض کا نام ہے جس میں دفاع بقدرِ ضرورت ہوتا ہے، اس لئے ا کابرین امت اپنے طویل تجربه اورنو ربصیرت سے ناقد مخلص کے تیک یہی فطری وطیرہ اپنائے رکھا کہ دعوت کے کام میں عملی شرکت اور قریب سے مشاہدہ کا مطالبہ کیا اور نا قدِمفید کو اس کے حال پر چھوڑتے ہوئے مقلب القلوب سے اس کی ہدایت وانشراح صدر کیلئے وُ عاکرتے رہنے کی تعلیم دی۔ جبكه مشاك ناكها م كريايك حقيقت م كشبهات اورشهوات آدمى كردين كوتباه كردية بين، شہوات کاعلاج توبیہ ہے کفس کی تربیت کی جائے اورشہات کا از الدر آخین فی العلم کی صحبتوں سے کیا جائے ، یہی وجہ ہے کہ حضرت شخ الحدیث مولا ناز کریاصا حب مہا جرِمد فی نے تبلیغی جماعت اور کتبِ فضائل پر کئے جانے والے طالبانہ اور معقول اعتراضات کاعلمی انداز میں پوری سنجید گی کے ساتھ مرعمراورصحت کے تقاضے سے مختصر جوابات دیئے، آج کل بھی اُسی شم کے شکوک کار کنانِ دعوت یا قارئین فضائل اعمال (جن میں سادہ لوخ عوام الناس کی کثرت ہے) کے دلوں میں مختلف بروپیگنڈ ہے کے انداز میں پیدا کر کے انہیں دین کی عالمگیر نفع بخش ترین،قر آن وسنت انبیاء سے اقرب محت سے بيًانه كيا جار ہا ہے، إن سے متاثر متلاشيان حق كيلے اسے اكابركى بى منتشر تحريروں ياان كے اجمال کے تفصیل کتابی شکل میں کی گئی ہے، اس کتاب کے ترتیب دیتے جانے کے دوران عوام وخواص کی طرف سے براہ راست کئے جانے والے سینکڑوں استفسارات اورمختلف مکا تب ِفکر کے مغالطہ انگیز ہزاروں صفحات پیشِ نظررہے، مگران کا حوالہ دینے سے کمل گریز کیا گیا، تاحدِ امکان کوشش کی گئی کہ تح ریشبت، مدل ہواورخواص کے ساتھ متوسط اُردوداں طبقہ عوام بھی استفادہ کر سکے، اِس کئے بعضے مرتبہ مضامین کا تکراریا فی اصطلاحات کو مل کرنے کی سعی جابج امحسوں ہوگی، تا ہم اینے باتو فیق ناظرین سے التجاء ہے کہ اگر وہ اال علم میں سے نہ ہوں تو خلوذ بن ،سلامت فہم اور طلب صادق کے جذب کو ملحوظ ر کھنے کے ساتھا ہے اہلِ حق معتدعلاء کی محرانی میں اِس کتاب کا مطالعہ کریں۔

#### حطرت مولانا محرالياس صاحب

الدہلوی کا عام نامی بھی ہے حضرت کی ذات گرامی بھتاج تعارف نہیں ، مسلمانوں کی تابی اور دوز افزوں بربادی کو دکھے کر حضرت قدس مرہ کا قلب اطہر تڑب اٹھا نبض پر ہاتھ رکھ کر مرض کی صحح تشخیص فرمائی اور ہلاکت خیز طوفانوں سے امت کو بچانے کیلئے زندگی قربان کردی اور جماعتی انداز پر جس کا م کوشروع فرمایا اپنے فرماند کے اکابر اہل معرف الل سنت اہل علم اہل فضل و کمال سے اس کی صحت وصدافت ، مقبولیت وحقانیت کو تسلیم کرالیا۔

#### جماعت تبليغ

آج الحمد لله پوری دنیا میں اس جماعت کی روثنی پھیلی ہوئی ہے بے شار محلت اپنامال اپناوقت اپنی مجان لگا کر محنت ومشقت برداشت کررہے ہیں اخلاق ر ذیلہ (حرص، حسد، حقد، کذب، حب جاہ، حنب مال وغیرہ) سے چھٹکارا حاصل کرنے کی خاطر انتھک کوشش میں مصروف ہیں، اپنے اندردینی پختگ تھیا کرنے کی خاطر چے باتوں پر ممل کرتے اور مملی مثق کی نیت سے دوسروں کے سامنے بیان کرتے ہیں اواروہ چے باتوں پر ممل کرتے اور مملی مثق کی نیت سے دوسروں کے سامنے بیان کرتے ہیں اوارہ وجے باتیں قرآن کریم اورا حادیث مبار کہ سے ثابت ہیں جن میں کسی کا اختلاف بھی نہیں ہے۔ اور حقرت مولا نامجم الیا سے مادوی کی کتاب اس سلسلہ میں مزید تفصیل ملاحظہ کرنا ہوتو حضرت مولا نامجم منظور صاحب نعمانی کی کتاب دمور سے مولا نامجم الیاس صاحب اور حضرت مولا نامجم منظور صاحب نعمانی کی کتاب دمور سے مولا نامجم الیاس صاحب کا مطالعہ کریں۔

#### لصاب

جماعت ببلغ میں نضائل اعمال ، منتخب احادیث ، حیاۃ الصحابہ مقرر ہیں امت کے علماء وصلحاء کے درمیان یہ کتابیں بے حدمقبول ہیں ، طباعت سے قبل ثقہ علماء کبار نے بھی دلائل کی کسوٹی پر ان کو گرمیان یہ کتابیں ہوا عت سے قبل ثقہ علماء کبار نے بھی دلائل کی کسوٹی پر ان کا ابول پر اشکال واعتر اض نہیں البنۃ اس کے باوجود پھولوگوں کی جانب سے اشکالات ہوتے رہتے ہیں مثلاً فضائل اعمال سے متعلق خود حضرت شیخ الحدیث (مصنف ) جانب سے اشکالات ہوتے رہتے ہیں مثلاً فضائل اعمال سے متعلق خود حضرت شیخ الحدیث (مصنف ) رقمطراز ہیں ، 'اس ناکارہ (حضرت شیخ الحدیث ) نے اس میں (کتب فضائل کی تصنیف واشاعت میں )

تبليغي جماعت اور كتب فضائل 📗 🚺 💮 حقائق - غلط فهميا ں

#### مفرمه حضرت مولانامفتی محمود الحسن صاحب بلند شهری مظله استاذ وارالعلوم دیوبند

الحمدلله وحده والصلوة والسلام على من لا بنى بعده منتظرنظارے بین چثم نمار آلود کھول أُمُرُهُ كليدِ فَتَى بن-قَفْل درِ مُقْصُود کھول أُمُرُهُ كليدِ فَتَى بن-قَفْل درِ مُقْصُود کھول

حضرت سیدالا و لین والآخرین احر مجتبی محر مصطفی علی کی تشریف آوری پرتمام عالم جگمگا اینے، آپ علی کی بعثت مبارکہ کے اہم مقاصد میں سے تلاوت کتاب بعلیم کتاب وحکمت اور تزکیر باطن ہے۔ باطن ہے۔

حضرات صحابہ کرام رضی الله عنهم اجمعین نے دیگرامانات کے مثل صفات جمیدہ ،اخلاقِ نبویداور کتاب وسنت کوسینہ سے لگایا تو کہاں سے کہاں بینج گئے۔اکبرالہ آبادی مرحوم نے کیاخوب کہا ہے۔

در فشانی نے تری قطروں کو دریا کردیا دل کو روش کردیا آنکھوں کو بینا کردیا جونہ تھے خودراہ پراوروں کے ہادی بن گئے کیا نظر تھی جس نے مُر دوں کومسیا کردیا

اس کے بعد ہردور میں اکابر واعاظم اپنے زمانہ کے حالات ملحوظ رکھ کر مناسب وسائل اختیار کرتے ہوئے امت کی آبیاری فرماتے رہے، کتاب وسنت کی طرف حکمت وبصیرت سے بلاتے رہے جس کے نتیجہ میں بے ثارا فراداخلاقِ فاضلہ (صبر شکر، توکل، قناعت، سخاوت، صدق واخلاص وغیرہ) سے مالا مال ہوکر کامیاب ہوئے اور بہت بڑی خلق خداان کی رہنمائی سے صراطِ متنقیم پرگامزن ہوئی اور تا قیامت انشاء اللہ میسلسلہ جارہی رہےگا۔

ضرورى عرض

جماعت میں نکلنے والے افراد عامة ً بے پڑھے کیھے مسلمان ہوتے ہیں ان سے غلطی وکوتا ہی کا ہونا کے مستبعد نہیں ہوتا ، حضرت اقد س فقیہ الامت مفتی محمود حسن صاحب گنگوہ گی ارشا دفر ماتے ہیں:
'' یہ کام (جماعت تبلیغ) بہت عمومی حیثیت رکھتا ہے، ہرفتم کے آ دمی اس میں آتے اور کام کرتے ہیں اور جرایک کی اصلاح اس کے حوصلہ کے موافق ہوتی ہے، اس لیے بے علم اور باعلم ، ذہین اور غیر متی نظر اور غیال اور شکلت ، شہری اور دیاتی منظر اور ایک اور شکلت ، شہری اور دیہ اتی معیار پرجانج نااور ایک وزن سے تو لنا صحیح نہیں دیہ اتی ، شستہ زبان اور اکھڑ سب کو تفید کرتے وقت ایک معیار پرجانج نااور ایک وزن سے تو لنا صحیح نہیں موجائے تو اس کو اصول نہیں قرار دیا جاسکتا ، بلکہ اصلاح کی طرف موجہ کیا جائے گا۔ او '' وقاد کی محمود سے میر شدی

والحمدالله اولا واخرا ظاهرا وباطنا والصلوة والسلام على سيدنا محمد المصطفى وآله المحتبي واصحابه وازواجه والذين اتبعوهم باحسان في الهدئ.

هذا ما كتبه احقر الزمن العبرمحمود حسن بلند شهری غفرله ولوالدیدوا حسن الیهما والیه ۲۲۷ رجب المرجب ۱۳۳۰ه مطابق کارجولانی ۲۰۰۹ء، یوم الجمعه تبلیغی جماعت اور کتبه نضائل ۲۲ 💮 🕳 ها نق -غلط فهمیاں

صرف اپنی رائے پر مدارندر کھاتھا بلکہ متعدداہل علم بالحضوص حضرت مولا نااسعداللہ صاحب نظم مدرسہ (مظاہر علوم سہار نپور) اور حضرت قاری سعیدا حمرصاحب مفتی (اعظم) مدرسہ مظاہر علوم لیخی والدِ ماجد حضرت اقد س مفتی مظفر حسین صاحب ہے حرفا حرفا اولاً نظر ثانی کرائی تھی اور جن چیزوں پران میں سے حضرت اقد س مفتی مظفر حسین صاحب ہے حرفا ای قااسی بناء پر ان میں سے ہر رسالہ میں تقریباً ایک رائع یا ایک مربع یا ایک مودہ سے کم ہے۔ (کتب فضائل پراشکالات اور ان کے جوابات، صیب ہم صنفہ حضرت شیخ الحدیث )

#### حالاتإزمانه

آج کے پرفتن دور میں حقائق کو تو ٹرمروٹر کر پیش کرنا پنی اغراض کا سکہ جمانے کی خاطر دجل وفریب سے کام لینا خوبی کا کام سمجھا جانے لگا ہے خودرائی کی وباءعام ہو چکی ہے اعداب کل ذی رأی برایہ (علاماتِ قیامت میں سے یہ بھی ہے کہ ہرخض اپنی رائے اور سمجھ کوسب سے اعلی وبالا سمجھنے لگےگا) کاظہور علی الوجہ الاتم ہور ہا ہے، اکابرامت کے تن میں ہفوات بکنا اور عام سلمانوں سے اس پر وائے حسین حاصل کرنا خودرو محققین کی عادت بن چکی ہے اس طرح کے لوگوں کی طرف سے عامة جماعت جائے نیز کتب فضائل وغیرہ پراشکالات ہوتے رہتے ہیں علاءِ امت حسبِ موقع مختصر و فصل جو ابات دیتے رہے ہیں۔

#### كتابِ ہذا

ضرورت بھی کہ آج کل جواشکالات کے جاتے ہیں ان کے مفصل جواب پر شمل کوئی کتاب ہوتی،
اس ضرورت کوالحمد للد مفتی ابو بکر جابر قاسمی اور مفتی رفیع الدین صنیف قاسمی مظلہمانے پورا کر دیا، ماشاء اللہ ملل اور عمدہ انداز پراشکالات کا دفعیہ کیا ہے جسیا کہ ناظرین کتاب پر خفی ندر ہے گا۔ اور 'مشک آنست کہ خود بوید نہ کہ عطار بگویڈ' کا مصداق انشاء اللہ کتاب کو پائیں گے۔ احقر نے مسودہ کتاب کوئی مقامات سے بغور دیکھا ملل ومبر بمن مباحث کود کھے کر خوشی ہوئی حرز اھما اللّٰہ تعالیٰ عنا وعن سائر المسلمین حیر الحزاء.

کیکن زیر نظر کتاب میں مولا نامفتی ابو بکر قاسمی سلمہ اور مولا نامفتی رفیع الدین قاسمی نے غالبًا اس موضوع پر کسی جانے والی کتابوں میں سب سے زیادہ وضاحت کے ساتھ دفیع اشکالات کا اہتمام فرمایا ہے ، خواہ وہ اشکالات و اعتراضات جماعت سے متعلق ہوں یا اس کے طریقۂ کارسے یا فضائل اعمال کتاب اور اس کے مندرجات سے ، تمام ہی امور کا اعاطہ کرتے ہوئے پہلے فنس مسئلہ پر فضائل اعمال کتاب اور اس کے مندرجات سے ، تمام ہی اور جوابات کو سپر وقلم فرمایا ہے ، جس کو احتر بوجہ پور وشنی ڈالنے کے بعد پھر اعتراضات کا جائزہ اور جوابات کو سپر وقلم فرمایا ہے ، جس کو احتر بوجہ کشرت ِ مشاغل بالاستیعاب ندد کھے سکا ، البتداس کا معتد بہ حصہ کا بیجلت مطالعہ کیا ہے۔

دونوں نوعرمفتیانِ کرام فاضل دیوبند ہیں اوراس سے قبل کچھلمی شہ پارے اور بعض کتب کے اُلگامیاب ترجے کر چکے ہیں، اوراب بیاس قدرعمدہ کتاب گراں قدر تحقیقات پر ترتیب دی ہے، سوسے دڑائد کتابوں سے استفادہ کرتے ہوئے (جوقر آن وحدیث تفییر، فقہ تصوف، تاریخ، سوانح وغیرہ پر مشتمل ہیں) خوب علمی موادج عفر مایا ہے، یقینا بیان کی غیر معمولی محنت کا نتیجہ ہے اور صلاحیت واستعداد اور فکر بلندی کے اعتبار سے دار تحسین کا مستحق ہے۔

امید ہے کہ غیر متعصب اُ ذہان کیلئے یہ کتاب ہاعث ِاطمینان اور غلط فہمیوں کے از الہ میں معاون وابت ہوگی، اہل علم تبلیغ دونوں کو بالحضوص وابت ہوگی، اہل علم تبلیغ دونوں کو بالحضوص اور عمومًا سب کو بھر پوراستفادہ کرنا چاہئے۔

الله تبارك وتعالیٰ اس کوشرف قبولیت سے نوازے اور اس کے نفع کوعام و تام فر مائے۔

محمد جمال الرحمٰن مفتاحي

تبلیغی جماعت اور کتب فضائل 📗 💮 ۲۴۲

#### تقريظ

## حضرت مولا ناشاه محمد جمال الرحمن صاحب مدخله العالى استاذِ حديث دار العلوم حيدر آباد

وعوت وتبلیغ سے معروف دین محنت اور اس کے مبارک آثار آج دنیا کے چیے چیے میں الحمد للہ نمایال طور پرمحسوس کے جارہے ہیں،ایک الی محنت جوصورت میں بڑی سادی،نام ونمودے عاری، اُصول میں بڑی ہل ہونے کے باوجود قوت تا ثیر میں دنیا میں پائی جانے والی دیگر تحریکات کے مقابلہ میں سب سے زیادہ مؤثر پائی جاتی ہے اس کا متیجہ یہ ہے کہ لاکھوں دین سے غافل قلوب دین حق کی طرف متوجہ ہوئے میں نکروں چرچ مساجد میں تبدیل ہوگئے ، بے شارغیر آباد مساجد کومصلی ، مدارس کوطلبہ، ر بانی خانقاہوں کوسالکین اور مختلف میدانوں میں کار ہائے دین انجام دینے والے معاونین ملے۔ ظاہرے کہ بیایک ایساتغیر تھا جو بہتوں سے دیکھانہ گیا، نیتجاً مختلف مکا تب فکر کر کی جانب سے مخالفتوں کاسلسلہ شروع ہوا، جن میں اس مخالفت کے پیچھے تو پچھالیے ہوں گے جوغلونہی کا شکار تھے، بعض کم علمی کی سبب، بہت ہے ایسے بھی ہوں گے جن کے اغراض متأثر ہوتے ہوں گے۔ بہر حال جب بیسلسلئر مخالفت مختلف زایوں سے ہونے لگا تواس کے ذمہ داران کی جانب سے غلطهميول كوزائل كرنے ،شبهات كے دفعيه ،اعتراضات كے جوابات يربعض مخضراوربعض مبسوط كتابيں لکھی کئیں،اگرچاس جماعت کے طریقة کارمیں معرضین کے جوابات میں مشغول ہونے کے بجائے این کام میں مثبت طریقے سے لگے رہنا ہے پھر بھی بعض اہل علم نے اتمام جمت کیلئے کھا ہے۔ جیسے 'تبلیغی جماعت پراعتراضات کے جوابات' شیخ زکریا، '' فضائل اعمال پراعتراضات کے جوابات "شخ ادريس صاحب، "القول البليغ في جماعة التبليغ "شخ ابو بمرجا برالجزائري، "حقيق المقال" يتنخ لطيف الرحمٰن بهرا يجُي ، وغيره وغيره \_جن ميں بعض مخضرا دربعض مبسوط ہيں اوربعص صرف متعينه اعتراضات کے جوابات پرمشمل ہیں بعض بحثیت مجموعی اجمالی جواب پرمشمل ہیں اور ہرایک اینی جگه قابل قدراور بهت مفید ہیں۔

حقائق-غلط فهميان

ہنڈیا کا جھاگ اور سوڈے کا ابال ہوتا ہے، کیکن واضح رہے کہ جن مومنین کیلئے وعدہ کیا گیا ہے وہ دھی میں کیا گیا ہے وہ دھیا گیا ہے وہ تھی مومن اور متبع رسل ہیں۔''

ایمان والے بی اس و نیوی اور اخروی دونوں زندگیوں میں کامیاب اور منصور رہتے ہیں، اس حوالے سے ارشادِ خداوندی ہے: " و کان حقاً عَلَیْنَا نَصُرُ الْمُومِنِیْنَ " (۱) "اور الله ایمان کاغالب کرنا ہمارے ذمہ تھا۔ "

یعنی مونین کاملین کی منجانب الله امدادواعانت ہوتی رہتی ہے۔الله عزوجل نے حقیقی عزت کامسخق مونین کو قراردیا ہے: " وَلِـلّهِ وَلِـرُ سُولِهِ وَلِلْمُؤَمِنِيْنَ " (٢) "اورالله بی کی ہے عزت اوراس کے رسول کی اور مسلمانوں کی۔"

یعن اصل اور ذاتی عزت الله کی ہے؟ اس کے بعد اس سے تعلق رکھتے کے بدولت درجہ بدرجہ رسول کی اور ایمان والوں کی علووسر فرازی اور سر بلندی ان ہی مونین کاملین کیلئے مقدر کی گئی ہے۔ ارشاو خداوندی ہے: " وَلَا تَهِ نُو وَلَا تَحُزَنُو اور اَنْتُهُم الْاَعُلُونَ اِنُ کُنتُم مُّو مِنِینَ " (۳) مداوندی ہے: " وَلَا تَهِ نُو وَلَا تَحُزَنُو اور غالبتم ہی رہوگا گرتم پورے مومن رہے (ایمان وایقان کے داستے پرمتقم رہے میں تہاری بلندی کاراز ہے)"۔

غالب اور فاتى بھى يى مونين كاملين رہيں گے: "وَمَنُ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ الَّذِينَ المَنُو اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَ الَّذِينَ المَنُو افَانَّ حِزُبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ" (٣) "اور جَوْض الله ہے دوتی رکھے گااوراس کے رسول سے اور ايمان دارلوگوں سے ،سواللہ كاگروہ بى بلاشك غالب ہے۔"

امن وعافیت اور چین وسکون کاوعدہ بھی الدع وجل نے ای حقق ایمان پر کیا ہے: "وَالَّذِینَ الْمَنُ وَهُمُ مُّهُمَّدُونَ (۵) الْمَنُ وَهُمُ مُّهُمَّدُونَ (۵) الْمَنُ وَهُمُ مُّهُمَّدُونَ (۵) "جولوگ ایمان رکھتے ہیں اور اپنے ایمان کوشرک کے ساتھ مخلوط نہیں کرتے ایسوں ہی کیلئے امن ہے اور وہی راہ پرچل رہے ہیں۔"

مومن حقیقی بی کوزمین کی خلافت اور جانثینی کامستی قرار دیا گیا ہے: " وَعَدَاللَّهُ الَّذِيْنَ

(I) الروم: M (۲) المنافقون: ۸ (۳) ال عمران: ۱۳۹

ر (٣) المائدة : ٥٦ (٥) الانعام : ٨٣

#### حقیقی ایمان ہی کامیابی کی جڑ ہے

دعوت کی اس تحریک کا اصل مقصدیہ ہے کہ آدمی کا ایمان ہے ، چونکہ ایمان ہی وہ اصل مایہ ہے جس کے ذریعہ دینوی واخروی زندگی کی حقیقی کا میابیاں حاصل ہو سکتی ہیں ، اللہ عزوجل نے بھی قرآن کریم میں دینوی واخروی فوز وفلاح کا جووعدہ کیا ہے وہ اسی ایمان وابقان پر ، آج امت کی ناکامی اور شکست وریخت اور ہرمحاذ پر بچھڑ جانے کی وجہ یہی ہے کہ اس کے پاس یقین کی وہ دولت نہیں رہی جو ہرتم کی فتح وغلب کی پیش خیمہ تھی ، چنانچہ نصرت وکا میا بی عزت وعظمت ، بلندی وسر فرازی ، غلبو وفتح ، امن وسکون ، زمین کی خلافت و جاشینی ، دنیا میں رزق کی وسعت و کشائش یہ تمام اُمور جس کا ہرانسان مین ہوتا ہے وہ اسی حقیقی ایمان پر موقوف ہے چنانچہ ہم آیا ہے قرآن کی روشن میں بالنفصیل یہ بتلا کیں گے کہ ایمان ہی پر اصل کا میا بی کا دارو مدار ہے۔

چنانچ الله عزوجل نے ایک موقع ہے اپنی مدون صرت کو ایمان ہی کے ساتھ متعلق فر مایا ہے، ارشاد خداوندی ہے: " إِنَّ اللهُ نُهَ اُلَ اَللهُ نُهَا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ نَهَا اللَّهُ نُهَا وَ اللَّهُ نَهَا وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّهُ الللللَّالِ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

'دلینی دنیا میں ان کابول بالا کرنا ہے، جس مقصد کیلئے وہ کھڑ ہے ہوتے ہیں، اللہ کی مدوسے اس میں کامیا بی ہوتی ہے۔ جق پرستوں کی قربانیاں بھی ضائع نہیں ہوتیں، درمیان میں کتنے ہی اُتار چڑھاؤہوں اور کیسے ہی امتحانات پیش آئیں مگر آخران کا مشن کامیاب ہوکر رہتا ہے۔ علمی حیثیت سے تو ججت و بربان میں تو وہ ہمیشہ ہی منصور رہتے ہیں، کیکن مادی فتح اور ظاہری عزت و رفعت بھی آخر کاران ہی کو حاصل ہوتی ہے۔ سچائی کے دشمن بھی معزز نہیں رہ سکتے ، ان کاعلو ااور عروج محض

آج ہمارے پاس وہ ایمان نہیں رہاجونہایت ہی انو تھی اور تعجب خیز چیزیں ہم سے ظاہر کروا تاتھا، جوہمیں الله کی حرام کردہ اشیاء سے بچا کراس کی اطاعت شعاری کا خوگر بنا تا تھا۔ مادی، شہوانی اور نفسانی خواہشات کے ملبہ کی صفائی کا کام کرتا تھا،بس اس وقت ہمارے پاس ایمان کی صورت یا اس کی رواجی شکل رہ گئی ہے، بلکہ ہم صرف نام اور خاندان کے مسلمان رہ گئے ہیں۔اس پرطر ہید کہ ایمان کے اس خالی دعوے نے ہمیں ایمان کی دعوت کی محنت سے مستغنی اور بے نیاز کر دیا ہے۔ مسلمان اس وقت ایمان کی اس محنت کو بجیب وغریب نظر سے دیکھتے ہیں اور وہ لوگ بیر باور کرتے ہیں کہ دعوت كاميدان توغيرمسلم بين،مسلمان نبين؟ پهركيون ان آيتون مين مسلمانون سے مزيدايماني رقى كامطالبكيا كيام : "يَاا يُهَاالُّذِينَ المَنُوا المِنُو" (1) اعموموا إيان لي آوَـ "قَالَتِ الْأَعُرَابُ امّنَّا، قُل لَّمُ تُؤمِنُوا وَللِّكِنُ قُولُوا اَسُلَمُنَا، وَلَمَّا يُدْخِلُ الْإِيْسَمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ " (٢) ديهاتيون في كهاجم ايمان لي آئي آپ كهدد يجيم ايمان نہیں لائے الین مسلمان ہوئے ہو، ابھی تک ایمان کی حقیقت تمہارے دلوں میں جاگزیں نہ ہوسکی۔ حضرت مولا نا یوسف صاحبٌ فرمایا کرتے تھے:اگرایمان ویقین کی دعوت کی پیمخت نہ کی جائے تو غیرمسلموں کااسلام میں داخلہ تو در کنارر ہا،خودمسلمان ایمان کی نا پختگی کی وجہ سے دنیا کے مظاہر سے متاثر ہو کررہی مہی ایمانی دولت سے بھی ہاتھ دھوبیٹھیں گے۔

تبليغي جماعت ٢٨ -غلط فهميال

اَمَنُوُامِنُكُمُ وَعَمِلُوا الصَّلِختِ لَيَسُتَخُلِفَنَّهُمُ فِي الْأَرْضِ كَمَااسُتَخُلَفَ المَّنُولُولِ المَانُلُولِ المَّلِحِتِ لَيَسُتَخُلِفَنَّهُمُ فِي الْآرُضِ كَمَااسُتَخُلَفَ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُعِلَى الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللل

"فَ الَّذِيُنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوالصَّالِحَاتِ لَهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَّرِزُقٌ كَرِيمٌ" (٢)
"جولوگ ايمان لے آوي اورا چھ کام کرنے لکيس ان کيلے مغفرت اور عزت کی روزی ہے۔"
اس آیت کریمہ میں ایمان اورا عمالِ صالحہ پر مغفرت اور باعزت روزی کا وعدہ کیا گیا ہے۔
ایک دوسری آیت میں ایمان اورا عمالِ صالحہ پر بخشش ومغفرت اور اور بے پایاں اجروثواب کا وعدہ کیا گیا ہے: "وَ الَّذِینَ امنُو اوَ عَمِلُو الصَّالِحَاتِ لَهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَّ اَجُرٌ كَبِيرٌ" (٣)
"اور جولوگ ایمان لائے اور اچھ کام کے ان کیلئے بخشش اور بردا اُجے۔"

اس کے علاوہ بے شارآیتیں ہیں جوایمانِ کامل اور یقین مطلوب پر دنیا وآخرت میں ، دوجہاں میں انعاماتِ خداوندی سے سرفراز کئے جانے پر دلالت کرتی ہیں۔

بلکہ یہ ایک حقیقت ہے کہ تمام اصلائی صفات جن میں تقوی کی ہوکل ،اخلاص ،مہمان داری ،اپی ذات پر ایپ بھائی کوتر جج دینا اور اللہ کے راہ میں خرج کرنا ان تمام اوصاف جمیدہ کے زیور سے انسان اسی وقت مزین ہوسکتا ہے جبکہ اس کا ایمان بن چکا ہوا ور اس کا لیقین مضبوط اور کامل ہو چکا ہو۔ یہی وجہ ہم اللہ عزوجل نے قرآن کر یم میں مسلمانوں کو اپناس قول سے خاطب فرمایا ہے: "إِنَّ اللَّذِینَ اَمَنُواً " الله عزوجل نے قرآن کر یم میں مسلمانوں کو اپناس قول سے خاطب فرمایا ہے: "إِنَّ اللَّذِینَ اَمَنُوا " (جولوگ ایمان کے آئے) احادیث میں بھی اِی قسم کے الفاظ آئے ہیں جو ایمان کی اس حقیقی کیفیت پردلالت کرتے ہیں:"مَنُ کَانَ یُومِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ اللّٰ خِرُ " (جو خص الله اور آخرت کیفیت پردلالت کرتے ہیں:"مَنُ کَانَ یُومِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ اللّٰ خِرُ " (جو خص الله اور آخرت کی درجہ سے ایمان اور اطمینان کے درجہ تک رسائی حاصل کر لیتا ہے تو ان کیلئے اللہ عزوجل کے احکام اور اوام کی بجا آوری بالکل آسان ہوجاتی ہے، ملک اس کی ایمانی قوت خوداً سے ان احکام پر اس کی مملی زندگی میں نفاذ کیلئے ابھارتی ہے۔

آیک دوسری جگہ بھی اللہ عزوجل نے اہل کتاب سے خاطب ہوکر فر مایا کہ آگر یہ لوگ توریت وانجیل پر عمل پیراہوتے ،اس کے احکام کو بجالاتے تو ہم ہرجانب سے ان پراپی برکتوں اور نعمتوں کے دہانے کھول دیتے (یعنی آگر وہ اعمالِ صالحہ پر جےرہتے تو ان میں دوام اور استقر ارعطا کرتے)۔

" وَلَـ وُ اَنَّهُ مُ اَقَامُوا التَّوُرَاةَ وَالْإِنْ جِیُلَ وَمَاۤ اُنُوزَلَ اللّٰهِمُ مِنُ رَّبِهِمُ لاَ کَلُوا مِن فَوقِهِمُ وَمِن تَحْتِ اَرُ جُلِهِمُ، مِنْهُمُ اُمَّةٌ مُّقُتَصِدَةً، وَ کَثِیرٌ مِنْهُمُ سَاءَ مَا يَعُمَلُونَ " (1)" اور اگر یہ لوگ توریت کی اور انجیل کی اور جو کتاب ان کے پروردگار کی طرف سے ان کے پاس بھی گئائی کی پوری پابندی کرتے تو یہ لوگ او پر سے اور نیچ سے خوب فراغت سے کھاتے، ان میں سے ایک جماعت راہ دراست پر چلنے والی ہے اور زیادہ ان میں ایسے ہی ہیں کہ ان کے کروار ان میں سے ایک جماعت راہ دراست پر چلنے والی ہے اور زیادہ ان میں ایسے ہی ہیں کہ ان کے کروار بہت برے ہیں۔"

" وَأَنُ لَّـوِاسُتَـقَامُوُا عَلَى الطَّرِيُقَةِ لَاسُقَيْنَاهُمُ مَّاءً غَدَقًا" (٢) ''اگريلوگ سيرهي راه پر موت تو ہم اُنہيں فراغت كے پائى سے سيراب كرتے (يعنی برسم كى ظاہرى وباطنی برسم كى بركات سے سرفراز ہوتے)۔"

" وَيْكَ وَمِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا وَيُكُمُ مُنَّمَ تُوبُوا اللَّهِ يُرُسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا وَيْدِ ذُكُمُ فَوَّ اللَّهِ مَدُرَارًا اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا وَيَّ وَكُو اللَّهِ عَلَيْكُمُ مَلَا تَتَوَلَّوُا مُجْرِمِينَ " (٣) "اورا ميرى قوم كوكو! الله ساتِ مَناهول كى معافى ما عُواوراس كى طرف رجوع بوجاؤوه تمهار ك لئ بحر بوربارش نازل فرمائ كالمرتبهارى قوت كواپى غيبى قوت اس كے ماتھ فرمائ كال جمع وادور كي موجم من كراس سے روگردانى ندكرو۔"

یعنی ان کے توبدواستغفار اور رجوع الی اللہ کے ظاہری فوائد دیر کات یہ ہوں گے، ان پر باران رحمت خوب برسے گی، جس پر تمام غلے اور پھلوں کی بیداوار کا دارو مدار ہے، پھراس کے علاوہ مالی اور بدنی قوت بھی بڑھائے گا، اولا دیمیں برکت دے گا، خوشحالی میں ترتی ہوگی اور ماتری قوت کے ساتھ ساتھ روحانی قوت کا بھی اضافہ کر دیا جائے گا، بشر طیکہ خدا تعالی کی طرف رجوع ہوکراس کی اطاعت سے مجرموں کی طرح روگر دانی نہ کرو۔ (۲۲)

تبليغي جماعت المستخبيال المستخبي جماعت المستخبيال المستخبي المستخبيل المستخبي المستخبي المستخبر المستخبي المستخبي المستخبر المستخبيل المستخبر ا

آگروہ تمہاری طرح ایمان لے آئیں گے راہ یاب ہوجائیں گے، "امِنُوا کَمَا اَمَنَ النَّاسُ" (۱)
"صحابہ کے مانند ایمان لے آؤ'۔ اس تحریر کی روشنی میں مسلمانوں کے ایمان ویقین میں تبدیلی
لانے والی اس محنت کی ضرورت وحاجت کا بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ (۲)

#### اعمال صالحه كي الهميت قرآن وحديث كي روشني ميس

دعوت وتبلیغ کی اس تحریک میں ایمان کے بعد سب سے زیادہ جس چیز پر ذور دیاجا تا ہے وہ اعمال ہیں،
چونکہ ایمان اور اعمالِ صالحہ پر ہی دارین کی کا میا بی اور صلاح وفلاح کا دار و مدار ہے۔ جس طرح گناہ
اور بداعمالیاں حوادث اور پریثانیوں کا سبب بنتے ہیں ایسے ہی اعمالِ صالحہ میں اللہ عزوجل نے وہ تاثیر
اور قوت رکھی ہے کہ اس کے ذریعے تمام خیرات اور برکات وجود میں آتے ہیں۔ اللہ کی مددیں اور
نفر تیں نازل ہوتی ہیں، رزق میں وسعت اور کشائش عطاکی جاتی ہے، ذیل میں ہم چند آیات واحادیث کو
پیش کریں گے جن سے اعمالِ صالحہ کی اہمیت اور اللہ کے فیصلوں کے نزول میں اس کی اثر انگیزی کا
بخو بی پیتہ چل جائے گا۔

چنانچ درج ذیل آیات میں اللہ عزوجل نے ایمان اور تقوی کے اختیار کرنے پرآسان وزمین کی برکتوں اور نعمتوں کے دروازے کھولنے کا وعدہ کیا ہے، لیکن چونکہ ان لوگوں نے انکار کیا اور اپنی بدا محالیوں میں مبتلارہے اس واسطے عذاب خداوندی کے متحق کھیرے۔

" وَلَوْ اَنَّ اَهُلَ اللَّهُ رَىٰ المَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَرَكْتِ مِنَ السَّمَاءِ الْكَرُضِ وَلَكِنُ كَذَّبُوا فَا خَذُنَهُمُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٣) "الران بسيول كَ الْكَرُضِ وَالْكِنُ كَذَّبُوا فَا خَذُنَهُمُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٣) "الران بسيول كَ بِخواكِ وَالْكِنُ كَذَيْبُهُ وَالْكِان لِهَ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (جَائِ ارضَى وَ اوَى آفات كَ اللَّهُ وَالْكِرَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٣

<sup>(</sup>٢) كلمة المترجم، المنهج الدعوى السليم: ٣، ٣، ٥، ٢

<sup>(</sup>٣) الإعراف: ٩٧

مرد ہویا عورت، بشرطیکہ ایمان والا ہوتو ہم اُسے ضرور اچھی زندگی بسر کرائیں گے (بیدوُنیا میں ہوگا ار آخرے میں ) اُن کے اچھے کاموں کے بدلے میں اُن کواجردیں گے۔''

يهان تمام اعمال صالحه كے متعلق عام ضابطه بیان كیا گیا ہے، حاصل بدے كه جوكوئي مرديا الرت نیک کامول کی عادت رکھی، بشرطیکہ وہ کام صرف صورةٔ نہیں بلکہ حقیقاً نیک ہوں، یعنی ایمان اورمعرفت صیحه کی روح اینے اندر رکھتے ہوں تو ہم ان کوضروریا ک ،ستھری اور مزیدار زندگی منایت کریں گے مثلاً دنیا میں حلال روزی غنائے قلبی ،سکون وطمانیت ، ذکر اللہ کی لذت ، حبِ اللّٰہی كامره اورادائ فرض عبوديت كي خوثي ، كامياب متقبل كاتصور \_(1)

الله تعالى كاارشادى : "إِنَّ الَّـذِينَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ السر معمنُ وُدًا " (٢) "بيتك جولوك ايمان لائ اورانهول ني نيكمل ك الله تعالى ان كيك للوق کے دل میں محبت پیدا کردیں گے۔''

اورالله تعالى كاار شاون : " وَمَنُ يَعُمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَمُومُومِنْ للايْخُافُ ظُلُمًا وَالْاهَضُمًا" (٣) "اورجس ني نيك كام كي مول كاوروه ايمان می رکھتا ہوگا،اس کواس کے مل کا پورا بدلہ ملے گا اور اس کونہ کسی زیادتی کا خوف ہوگا اور نہ ہی حق اللى كا (يعنى نەبيە بوگا كە گناەك بغيرلكود ياجائے اور نەبى كوئى نىكى كم لكھرحق تلفى كى جائے گى )\_''

" وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجُعَلُ لَّهُ مَخُرَجًا وَّيَرُزُقُهُ مِن حَيثُ لَا يَحْتَسِبُ " (٣) "اور چو خص الله تعالى سے ڈرتا ہے تو الله تعالى ہرمشكل سے خلاصى كى كوئى نه كوئى صورت پيدا گردیتے ہیں اوراس کوالین جگہ ہے روزی پہنچاتے ہیں جہاں ہے اس کوخیال بھی نہیں ہوتا۔'' " ٱلْحَالُ وَالْبَنُونَ زِيْنَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رُبِّكَ ثَوَابًا وَّخَيُرٌ أَمَلًا " (۵) "مال اور اولا دتودنیا کی زندگی کی (فناہونے والی) رونق نہیں اور الحصاعمال جوہمیشہ باقی رہنے والے ہیں، وہ آپ کے رب کے یہاں یعنی آخرت میں تواب کے اسارے بھی ہزار درجہ بہتر ہیں اور امیدلگانے کے اعتبار سے بھی ہزار درجہ بہتر ہیں۔"

> (۱) تفسيرعثاني (۲) مريم: ۹۲ (٣) ظه : ١١١٢

(٣) الطلاق: ٣،٢ (۵) الكهف: ۲۲

حقائق-غلط فبميال

تبليغي جماعت

اورایک موقع سے اعمال صالحہ پرروحانی وجسمانی اور ظاہر وباطنی ترقی کی جانب اشارہ کرتے ہوئے باری تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

"إِسْتَغُفَرُوا رَبَّكُمُ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا، يُرُسِل السَّمَاءَ عَلَيُكُمُ مِّدُرَارًا، وَيُمُدِدُ كُمُ بِامُوَالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلُ لَّكُمُ جَنَّتٍ وَّيَجْعَلُ لَّكُمُ أَنْهَارًا " (١) "اے میری قوم کے لوگوایے گناہوں کی معافی مانگو، وہ بہت بخشنے والا ہے (جبتم سیج ول سے رجوع کرو گے تو وہ) تم پر بھرپور بارش نازل کرے گا اور تمہارے مال واولا دمیں اضافہ فرمائے گا اورتمہارے لئے نہریں جاری کرے گااورتمہاری زمین کو باغات والی زمین بنادے گا۔'' اس آیت کی تفسیر کے ذیل میں علامہ عثانی لکھتے ہیں

یعنی ایمان واستغفار کی برکت سے قحط وخشک سالی دور ہوجائے گی اور اللہ تعالی دھواں دار برسنے والا بادل بھیج دے گاجس سے کھیت اور باغ خوب سیراب ہول گے، غلے پھل،میوہ کی افراط ہوگی ہمولیثی وغیرہ فربہ ہوجائیں گے،دودھ تھی بڑھ جائیگا اور عورتیں جو کفرومعصیت کی وجہ سے بانجھ ہور ہی تھیں اولا دکو جنے گیں گی، غرض آخرت کے ساتھ دنیا کے بیش و بہار ہے بھی وافر حصہ دیا جائے گا۔ (۲)

ا پیے ہی مندرجہ ذیل آیات میں نماز اور دیگر اعمالِ صالحہ کے بجالانے کو دنیا میں فتح ونصرت اور آخرت میں نجات اور رضائے الہی کے حصول کا ذریعہ بتلایا گیاہے:

" وَاَوْحَيُنَا اِلِّي مُوسِنِي وَاَخِيُهِ أَنْ تَبَوَّأَ لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَّاجْعَلُوا بُيُونَكُمُ قِبُلَةً وَّأَقِيمُوالصَّلَاةُ، وَبَشِّرِ النَّمُؤمِنِينَ " (٣) "اورجم في موى علي السلام اوران کے بھائی ہارون کی طرف وحی کی کہتم مصر میں اپنی قوم کیلئے گھروں کو برقر اررکھو ( یعنی فی الحال مصرمیں اپنے گھروں میں رہو) اور اپنے گھروں کونماز کی جگہ قرار دیے لواور نماز قائم کرواور اس ك ساتهوا ال ايمان كوبشارت سنادو (كدالله تم كوكامياب كركا)-"

"مَنُ عَمِلَ صَالِحاً مِّنُ ذَكْرِ أَوُ أُنْثَى وَهُوَمُؤمِنٌ فَلَنُحُييَنَّهُ حَيْوةً طَيِّبَةً، وَلَنَجْزِيَنَّهُمُ أَجُرَهُمُ بِأَحْسَنِ مَاكَانُوا يَعُمَلُونَ " (٣) " بَوْخُص كُولَى نَك كام كرَ

(١) نوح: ١٠-١١ (٢) تغيرفوا كرعثاني (٣) يونس: ٨٥ (١٩) النحل: ٩٥

حقائق-غلط فهمياں

2

تبليغي جماعت

(یعنی اچھے اعمال پر جوامیدیں وابستہ ہوتی ہیں وہ آخرت میں پوری ہوں گی اور امیدسے زیادہ تو اب ملے گا،اس کے برعکس مال واسباب سے امیدیں پوری نہیں ہوتیں )۔

اس کے علاوہ بے شارآیات ہیں جس میں اعمالِ صالحہ کی اہمیت، ان کی قدرو قیمت، ان سے دنیاوآ خرت کی کامیا بی وسرفرازی، اس سے محبت اللی، رضائے خداوندی اور بے پایاں رزق کے حصول کی خوشخریاں سائی گئی ہیں۔

احادیث اورا کابر کے ملفوظات اور گریروں سے اعمال کی اہمیت کا ثبوت مندرجہ ذیل تحریر میں ہم احادیث اورا کابر کے ملفوظات اور تحریوں کی روشیٰ میں اعمالِ صالحہ کی اہمیت اوردنیا و آخرت میں ان اعمال پر ملنے والے فوائد و ثمرات اور منافع اس کے برخلاف اعمال سید (برے اعمال) کی وجہ سے دونوں جہاں کی ناکامیوں ونامرادیوں اور نتائج بدسے دوچار ہونے کو بتلائیں گے۔

درج ذیل صدیث میں اعمال صالحہ پر تغیب اور برے اعمال کے تراب نتائے ہے آگاہ کیا گیا ہے :
عسن أبسى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: بادر وا بالأعمال سبعًا هل تنتظرون الافقر امنسيا، أو غنى مطغياً، او مرضا مفسداً، او هر ماً مفندًا، او موتاً مجهزاً، أو الد بحال فشر عائب يُنتظر أو الساعة؟ فالساعة ادهى وامر (۱) حضرت ابو بريره في الله موایت کرتے ہیں کدرسول الله علی نے ارشاد فرمایا: سات چیزوں سے پہلے نیک اعمال میں جلدی کرو کیا تمہیں ایسی تنگ دی کا انتظار ہے جوسب کھ سات چیزوں سے پہلے نیک اعمال میں جلدی کرو کیا تمہیں ایسی تنگ دی کا انتظار ہے جوسب کھ اجائے دول سے پہلے نیک اعمال میں جادی کر و کیا تمہیں ماتا) یا دجال کا جو آنے والی چیسی ہوئی برائیوں میں بدرین برائی ہے، یا قیامت کو بھی نہیں ماتا) یا دجال کا جو آنے والی چیسی ہوئی برائیوں میں بدرین برائی ہے، یا قیامت کو برائی سے تا ویک شخت اور بڑی کڑوی چیز ہے۔

مطلب بیہ ہے کہ انسان کوان سات چیز وں کے آنے سے پہلے نیک اعمال کے ذریعہ اپنی آخرت تیار کرلینی چاہئے کہیں ایسانہ ہو کہ ان رکاوٹوں میں سے کوئی رکاوٹ آجائے اور انسان اعمال صالحہ سے محروم ہوجائے۔

(۱) رواه الترمذي : رقم ۲۳۰۲

ایک دوسری روایت میں زمانہ کے تغیر اور حالات کی تبدیلی اور لوگوں پراس کے اثر انداز ہونے اور اعلان خبر سے محروم رہ جانے پر متنبہ کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے۔ حضور ﷺ کا ارشاد ہے کہ (نیک اعمال کرنے میں جلدی کر واور ایسے فتنوں کے پیدا ہونے سے (پہلے پہلے کرلو) جواند ھیری رات کے تکڑوں کی طرح ہوں گے، (کرحق ناحق کا انتیاز مشکل ہوجائے گا) ان میں شیخ کو آ دی مومن ہوگا شام کو مومن ہوگا ، شیخ کو کا فر، شام کومومن ہوگا ، شیخ کو کا فر، اپنے دین کو تھوڑے سے دنیا کے سامان کے بدلے نیچ دے گا۔ (۱) کو فر، شام کومومن ہوگا ، شیخ کا فر، شام کومون ہوگا ، شیخ اللہ کی طرف رجوع (اور تو به) کر لواور مشامل کی کثر ت سے پہلے پہلے اعلی صافحہ کر لواور اللہ جل شانہ کو کثر ت سے یاد کر کے اور مخفی اور علانیہ میں قبہ اللہ کی خرد ت سے یاد کر کے اور مخفی اور علانیہ میں قبہ اللہ کی موجہ سے تم کورز تی عطا کیا جائے گا ، تہاری میں جہ سے تم کورز تی عطا کیا جائے گا ، تہاری میں جہ سے تا کہ کورز تی عطا کیا جائے گا ، تہاری میں جہ سے تا کہ کورز تی عطا کیا جائے گا ، تہاری میں جہ سے تا کہ کہ جائے گا ، ورئی جائے گا ، ورئی جائے گی اور تمہار نے نقصان کی بھی تلا فی کردی جائے گا ۔ (۲)

ورگاڑیں اور اندازی کو بتانے کیلئے کافی ہے۔ حدیث قدی ہے: ان اللّٰه تعالی یقول: یا اس ادم تفری کو بناؤ اس کا ایمیت اور اُس کے و نیاوی اور اُخروی زندگی کے بناؤ اس اثراندازی کو بتانے کیلئے کافی ہے۔ حدیث قدی ہے: ان اللّٰه تعالی یقول: یا اس ادم تفری علیہ احدادت می احدادت میں احدادت کے احدادت کا اسالہ فقر کے (۳) حق تعالی شانہ کا ارشادہ ہے: اے آدم کی اولات میں عبادت کیلئے فراغت (کے اوقات نکال لے) میں تیرے سینے کو غنا (اور بے فکری) سے پر کردوں گا اور تیرافقر (وفاقہ) کودور کردوں گا اور اگر تو ایسانہ کرے گا کہ میری عبادت کیلئے فارغ بے تو تیجے مشاغل میں پھنسادوں گا اور تیرافقر زائل نہ کروں گا۔

اورایک صحیح حدیث میں ہے،اللہ جل شاندارشادفر ماتے ہیں:اگر ہندے میری اطاعت (پوری پوری) کریں تورات کوسوتے ہوئے ان پر بارش برساؤں گا اوران میں آفتاب نکلار ہے (کہ کار وبار میں حرج ندمو) اور بجلی کی آواز بھی ان کے کان میں نہ پڑے (تاکہ ان کوذرای بھی خوف و ہراس نہ ہو)۔ (ہم)

<sup>(1)</sup> انحرجه المسلم: الايمان/الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن رقم:١١٨

<sup>(</sup>٢) الترغيب : ١٢٥١٣، احرجه ابن ماجه ، اقامة الصلوة / فرض الجمعة رقم : ١٠٨

<sup>(</sup>٣) الترمذي، باب ٣٠، رقم: ٢٣٦٢، مع تحقيق محمد احمد شاكر، وابن ماجة الزهد، بأب الهم بالدنيا: ١٨٥٠، مع تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، مطبوعة دارالفكر

<sup>(</sup>M) الحرجه احمد: ۲۵۹/۲

حقائق-غلط فبميال

ان روایات کی توقیع میں حضرت شیخ الحدیث صاحبؓ فرماتے ہیں: اس میں کا سے نہ سے مصارت کی الحدیث صاحبؓ فرماتے ہیں:

لیکن ہم لوگ کمانے کے واسطے،عبادت ہی کے اوقات سب سے پہلے حذف کردیتے ہیں، جب اس طرح اللہ کی نافر مانیوں میں ہماری ترقی ہوتو پھر ہماری پریشانیوں اور تنگدستیوں میں اضافہ کیوں نہ ہور دین سے بے پرواہ ہوکر مسلمان روٹی کا سوال حل کرناچا ہیں تو کیے ممکن ہے، جبکہ روٹی دینے والا میہ کہے کہ میں فقر نہ دور کروں گا، نہ دل کو مشاغل سے خالی کروں گا۔

براعمال كاخراب انجام

آج کل لوگ نہ جانے کیسی کیسی آفات اور پریشانیوں سے دوچار ہیں، زلز لے، طوفان، قحط،
سڑک حادثات، بم دھا کے، نت نگ بیاریاں، اس قسم کے حوادث روز مرہ کے چیزیں ہوگئ ہیں، نئے نئے
مصائب روز افزوں ہیں، جو بھی پہلے برسوں میں بھی نظر نہیں آتے۔ اخبارات اٹھا کرد کیے لیجئے اخبار کا
تہائی سے زیادہ حصہ تل وغارت گری اور کشت وخون کے واقعات سے بھر اپڑا ہوگا یہ سب بدا تمالیوں کے
نتائج ہیں۔ ہم اعمال بد کے خراب نتائج پر دلالت کرنے والی چندروایات بھی ذکر کرتے ہیں:

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا اتَّخِذَ الفئى دولاً، والأمانة مغنمًا، والزكاة مغرمًا، وتُعُلِّم لغير الدين، واطاع الرجل امر أته، وعق امّه، وادنى صديقة، واقصى اباه، وظهرت الأصوات في المساجد، وسادالقبيلة فاسقهم وكان زعيم القوم ارذلهم، وأكرَم الرجل مخافة شره، وظهرت القنيات والمعازف وشُرِبت الخمورُ وَلُعن اخرهذه الأمّة أولها فليرقبوا عندذلك ريحًا حمراء وزلزلة

و حسفًا و مسحًا وقدفًا، وایاتِ تتابع کنظامِ قطع سلکه فتتابع (۱)
حضرتِ ابو ہریرہ ﷺ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: جب مالِ غنیمت کواپنی
ذاتی دولت سمجھا جانے گے، امانت کو مالِ غنیمت سمجھانے جانے گے یعنی امانت کو اداکرنے کے بجائے
خود استعمال کرلیا جائے ، زکوۃ کو تا وان سمجھا جانے گئے، یعنی خوشی ہے دینے کے بجائے نا گواری سے
دی جائے ، علم ، دین کیلئے نہیں، بلکہ دُنیا کیلئے حاصل کیا جانے گئے، آدمی ہوی کی فر ما نبر داری اور
مال کی نافر مانی کرنے گئے، دوست کو قریب اور باپ کودور کرے، سمجدوں میں کھلم کھلا شور مجانے گئے،

(۱) رواه الترمذي : باب ماجاء في علامة حلول المسخ الحسف، رقم: ٢٢١١

قوم کی سرداری فاس کرنے گئے، قوم کا سربراہ قوم کاسب سے ذکیل آ دی بن جائے ، آ دی کا اِکرام اس کے شرسے بچنے کیلئے کیا جانے گئے۔اوراُمت کے بعد والے لوگ اپنے سے پہلے لوگوں کو برا کہنے لگیں ، اس وقت سرخ آ ندھی ، زلز لے ، زمین کے دھنس جانے ، آ دمیوں کی صورت بھڑ جانے اور آسے بی مسلسل آ فات کے آنے کا انتظار کر و جس مسلسل آ فات کے آنے کا انتظار کر و جس مسلسل آ فات کے آنے کا انتظار کر و جس مسلسل آ بیار کا دھا گا ٹوٹ جائے اور اس کے موتی بے در بے جلدی جلدی گرنے گئیں۔

أيك دوسرى روايت مين اعمال بدك بهيا تك انجام كى طرف نشاندى كرتے ہوئ آنخضرت الله عنهما أنّه قال: عن عبدالله بن عباس رضى الله عنهما أنّه قال: منظهر الغلول في قوم قط اللا اللهي في قلوبهم الرعب ولافشى الزنا في قوم الاكتَرُ فيهم الموت ولا نقص قوم المكيال والميزان الاقطع عنهم المرزق، ولاحكم قوم بغير الحق الافشى فيهم الدم، ولا احترق قوم بالعهد الأسلط عليهم العدو (1)

جھڑتِ عبداللہ بن عباس ضطح فی اندرخیانت کے دلوں میں الی غنیمت کے اندرخیانت کھلم کھلا ہونے لگے تو ان کے دِلوں میں دُشمن کارعب ڈال دیا جا تا ہے، جب کی قوم میں زناعام طورسے ہونے لگے تو اس میں اموات کی کثرت ہوجاتی ہے۔ جب کوئی قوم ناپ تول میں کی گرنے بھے تو اس کارز ق اٹھ الیا جا تا ہے یعنی اس کے رزق میں برکت ختم کردی جاتی ہے، جب کوئی قوم عہد کو قوم فیملوں کے کرنے میں ناانصافی کرتی ہے تو ان میں خوزیزی پھیل جاتی ہے، جب کوئی قوم عہد کو تو آس پردشن مسلط کردیے جاتے ہیں۔

آن روایات کی روشی میں خودہم یہ طے کرلیں کدان میں سے کوئی برائی ہم میں موجود نہیں ، تمام برائیاں میک وقت ہم میں پائی جاتی ہیں ، پھر اللہ کی مددیں اور نصر تیں ہمارے اوپر کیوں کرنازل ہوں؟
کیول ہم مصائب اور حوادث کا شکار نہ ہوں؟ بیتمام مصائب تو ہمارے ہاتھوں کے کمائے ہوئے ہیں۔
پھران پر رونا کیسا؟ اگر حالات کے تبدیلی کے خواہاں ہیں تو اپنے اعمال پر نظر خانی کرنی ہوگی ، اعمالِ صالحہ کو احتیار کرنا ہوگا پھریہ مصائب وحوادث کے بادل خود بخو دھیت جائیں گے۔

(۱) رواه امام مالك في المؤطا باب ماجاء في الغلول: حديث ٩٨١، مع تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي

وا ہے کا ئناتی اسباب کتنے ہی ہاتھ آ جا ئیں ؛ بلکہ کا ئناتی اسباب حکومت ، تجارت ، زراعت وغیرہ میں جب تک حضور علی اللہ اللہ کا روح نہ آ جائے یہ اسباب مردہ ہیں۔(۱) ایک مرتبہ حضرت انعام الحن صاحبُّ دنیا کی بے قعتی اورا عمالِ صالحہ کی وقعت واہمیت کو بیان مرتبہ حضرت انعام الحن صاحبُّ دنیا کی بے قعتی اورا عمالِ صالحہ کی وقعت واہمیت کو بیان مرتبہ حضرت انعام الحن صاحبُ دنیا کی بے قعتی اورا عمالِ صالحہ کی وقعت واہمیت کو بیان مرتبہ حضرت انعام الحن صاحبُ دنیا کی بے قعتی اورا عمالِ صالحہ کی وقعت واہمیت کو بیان مرتبہ ہوئے فرماتے ہیں :

''مال ودولت، سوناچا ندی، عہدہ ومنصب سب اللہ کے انعامات میں سے خصوصی انعام نہیں ہے بلکہ عمومی نے اوراس کیلئے ایمان بھی شرطنہیں ہے۔ یہ چیزیں ایمان والوں کو بھی دے دیتے ہیں، اللہ کا خصوصی انعام ایمان ہے اورایمان بھی وہ جوا عمالِ صالحہ کے ساتھ ہو اور پھر ایمان اوراعمالِ صالحہ والوں میں سے خصوصی انعام ان پرہے جنہیں اللہ تعالیٰ دین کی محنت اور جدو جہد کیلئے قبول فرمائے ،اس لئے ہمیں عملوں کا اہتمام کرنا ہے۔ عملوں پر جمنا ہے، عمل کی تا ثیر دنیا میں بھی خاہر ہوتی ہے اور آخرت میں بھی۔ اعمال کیلئے دن میں محنت کرنا ہے اور آخرت میں بھی۔ اعمال کیلئے دن میں محنت محنا کرنا ہے اور آخرت کی زندگی بنتی ہے، جتنی محماری زندگی اعمال پر آجا ئیگی استے ہی ہم بنتے چلے جائیں گاور جہاں پر بھی ہوں گے ہماری زندگی اعمال پر آجا ئیگی استے ہی ہم بنتے چلے جائیں گاور جہاں پر بھی ہوں گے۔

ایک دوسری جگه یون فرماتے ہیں:

" حالات عمل کے تابع ہیں، اعمال اگرا چھے ہوں گے اللہ تعالی دنیا کے حالات ہی اچھے
ہنائیں گے، اعمال کی کوشش کے بقدر ہمارے دین ودنیا کے حالات درست ہوں گے،
اس کئے ہمیں اعمال کی مشق کرنی ہے اور اعمال میں اپنے آپ کولگانا ہے۔ اصل مسئلہ
آخرت کا ہے۔ دنیا کا ہر مسئلہ تو ختم ہونے کیلئے ہے؛ لیکن آخرت کا بگڑنا ہڑی پریشانی کی
بات ہے۔ اعمال انسان کی فکر کے تابع ہوتے ہیں۔ اگرانسان کو دنیا کی فکر ہوگی تو دنیا کے
اعمال کرے گا اور آخرت کی فکر ہوگی تو آخرت کے اعمال کرے گا۔"
اعمال کرے گا اور آخرت کی فکر ہوگی تو آخرت کے اعمال کرے گا۔"
ایک موقع سے کہنے کے مقابلے میں کرنے کو ترجے دیتے ہوئے تول کے مقابلے عمل کے وزنی
اور موثر ہونے کو بتلاتے ہوئے تیں:

(١) ملفوظات حفرت مولانا محديوسف صاحب حصداول: ص ٨٣٠

تبلیغی جماعت ۲۸ حقائق-غلط نهمیاں

#### اعمال ہی حالات کی ڈرشگی کاواحد سبب ہیں

حضرت مولا نا یوسف ایک موقع سے یوں فرماتے ہیں:

''میں دنیا کو دارالاسباب ما نتا ہوں مگرانسانوں کی اجماعی وانفرادی کامیابی ،سکون ، تمکنت، محبوبیت ، مرجعیت ، قوت اور تمام الجھے حالات کا واحد سبب حضور علیہ گئی آمد کے بعد صرف حضور اقد س علیہ کے وجو دِاطہر سے صادر ہونے والے اعمال ہیں۔ جب کسی فرد ، خاندان ، طبقہ ، جماعت ، قوم یا ملک میں حضور علیہ کی والے اعمال آجا کیں گے خدا اِن کو دارین میں کامیا بی عطاکر ہے گا ، چاہان کے پاس کا نکاتی اسباب ہوں یا نہ ہوں۔'' (1)

#### اعمال کی اہمیت اور اُس کی تاکید

دین وشریعت میں اعمال کوخاص اہمیت حاصل ہے،اللّٰہ عرِّ وجل نے تمام برکتیں،راحتیں اور دل ود ماغ کاسکون اس میں رکھا ہے اوراعمال ہی پرکامیا بی کے وعد نے میں۔اعمال کی اس خصوصی اہمیت اور انسان کی دنیوی اوراخروی زندگی میں اس اثر انگیزی کی وجہ سے دعوت وتبلیغ میں اس پرخاصی توجہ مبذول کی گئی ہے اور ہرموقع ہے اس کی تاکید وتلقین کی گئی ہے۔

چنانچید حضرت مولانا یوسف صاحب ٔ انسانی زندگی پراعمال کی اسی تا نیروا بمیت کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" حالات کی بنیاد ملک و مال ، زروز مین ، را کٹ وغیر ہ پرنہیں ؛ بلکہ حالات کی بنیادا عمال ہیں ،
انبیاء ، صحابہ اور علماء حالات سنوارتے ہیں ، حالات ملک و مال ، چاندی ، سونا کے بدولت ٹھیک نہیں ہوں گے ، جو یہ بھتا ہے دھوکہ میں ہے ، حقیقت پنہیں ، اللہ تعالیٰ نے حالات کواعمال کے ذریعہ جوڑا ، جیسے عمل کرے گاویسے حالات کے ذریعہ بول گے۔" (۲)

ایک دوسرے موقع ہے فرماتے ہیں:

'' حضور ﷺ والے اعمال کے بغیر بھی بھی دنیا وآخرت میں کا مرانی نصیب نہیں ہو سکتی،

(۱) تذكره حضرت جي ": ص ۱۵ (۲) ملفوظات حضرت مولانا يوسف صاحب حصداول: ص ۱۰۲،۱۰۱

ہٹالیتا ہے اور دنیااس کوعطافر ماتا ہے۔ حق تعالی شانہ نے وتی بھیجی کہ میرے مومن بندے کیلئے بچھ سیئات ہوتی ہیں ان کی وجہ سے یہ معاملہ کرتا ہوں کہ جب وہ میرے پاس پہنچے تو اس کی خوبیوں کا ہدلہ دوں اور کافر کیلئے بھی پچھ خوبیاں ہوتی ہیں، اس لئے یہ معاملہ اس کے ساتھ کرتا ہوں، تا کہ جب وہ میرے پاس آئے تو اس کی برائیوں کا بدلہ دوں۔ (1)

ووسری صدیت میں وارد ہے :ان اللّه لایظلم المؤمن حسنة یعطی علیها فی الدنیا حتی اذا ویشاب علیها فی الاحرة، و اما الکافر فیطعم بحسناته فی الدنیا حتی اذا افضی الی الاحرة لم تکن له حسنة یعطی بها خیراً (۲) حق تعالی شانه مومن کی کی افضی الی الاحرة لم تکن له حسنة یعطی بها خیراً (۲) حق تعالی شانه مومن کی کی نہیں فرماتے، مومن اس نیکی کے فیل دنیا میں بھی (فلاح اور کامیا بی) دیاجا تا ہاور احرت میں اس کا تواب علیحدہ دیاجائے گا اور کا فرا پی اچھی عادتوں کی وجہ دیا میں روزی عطاکیا جاتا ہے، کین جب آخرت میں پنچ گا۔ (توابیان نہ ہونے کی وجہ سے) کوئی بھی نیکی نہیں ہوگ ۔ ایک جگدار شاونہوں ہے : اذا اُر داللّه بعبدہ الحیر عجل له العقوبة و اذا ار اد ایک جگدار شاونہوں ہے : اذا اُر داللّه بعبدہ الحیر عجل له العقوبة و اذا ار اد اللّه بعبدہ الشر امسك عنه ذنبه حتی یوافی به یوم القیامة (۳) جبحن تعالی شانہ المیں بندہ پر نیکی اور بھلائی کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس کے گنا ہوں کا بدلہ دنیا ہی میں لے لیتے ہیں ان کی روجب کی پرعاب فرماتے ہیں تو اس کے گنا ہوں کا بدلہ دنیا ہی میں ان خرت کے مقابلے میں بہت ہاکا ہے ) اور جب کی پرعاب فرماتے ہیں تو اس کے گنا ہوں کا بدلہ دیا جائے گا۔

اور بھی مختلف عنوانات سے یہ صغمون کثرت سے ارشاد فر مایا گیا ہے کہ کا فرکیلئے چونکہ نیکیوں کا کوئی معاوضہ آخرت میں نہیں ہے، اس لئے جو بھی کسی قتم کی بھلائی اور نیک عمل وہ و نیا میں کرتا ہے، اس کا معاوضہ اس کو دنیا ہی میں ل جاتا ہے، اور سلمان کیلئے اعمال حنہ کامستقل بدلہ تو آخرت میں ہے اور برائیوں کا اکثر و بیشتر معاوضہ دنیا میں ملتار ہتا ہے، اس لئے وہ جس قدر بھی کوتا ہیاں معاصی اور گناہ کرتار ہتا ہے بدحالی اور پریشانی کا شکار ہوتار ہتا ہے۔

تبلیغی جماعت ۴۰۰ حقائق - غلط فہمیاں

رجملی تعلیم قولی تعلیم سے زیادہ قوی ہے، ایسی ہی عملی تشکیل سے زیادہ قوی ہے، اثر پیدا کرنا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ بغیر عمل کا قول آخرت میں پکڑوائے گا، قول کے مطابق اگر عمل نہ ہوتو نقصان کا سبب ہے۔ تقریر تو ہم خوب کرلیں، واہ واہ فرشتے بھی جموم رہے ہوں، لیکن جب منبر سے امر کر آئیں تو عمل کے اعتبار سے ہم کورے ہوں، یہ بڑے خمارے کی بات ہے۔ شکر سے امر کر آئیں تقو کو گو اُ مَا لَا تَفْعَلُونَ " (۱)

حفرت شخ الحديث صاحبٌ فرماتے ہيں:

"ایک بزرگ کے سامنے کوئی شخص تجاج ظالم کو بددعا دینے لگا، انہوں نے فر مایا: ایسا نہ کرو،
یہ جو پچھ ہور ہا ہے تمہارے ہی اعمال کا متیجہ ہے، مجھے یہ خوف ہے کہ اگر تجاج معزول
ہوجائے یا مرجائے تو تم پر بندراور سوّ رنہ حاکم بنادیے جائیں (مقاصد حسنہ: ۳۱۱) اور
"اُنھُ مَالُکُم عُمَّالُکُم" تو ضرب المثل ہے بعض لوگوں نے اس کو حدیث بتایا ہے
(ذکرہ العجلونی فی کشف الحفا: ۱۲۲۱) مطلب یہ ہے تمہارے اعمال تمہارے حاکم مسلط کئے جائیں گے۔ (۲)

## کفار کی وُنیامیں بدا عمالیوں کے باوجود خوشحالی کیوں؟

ایک اشکال اس جگہ عوام کو پیش آتا ہے، بلکہ بعض خواص بھی اس میں مبتلا ہوجاتے ہیں، وہ میہ کہ سیسنات وسیئات (خوبیال اور برائیال) جن کا او پر ذکر کیا گیا ہے، جبیبا کہ سلمانوں کیلئے نافع اور نقصان رسال ہیں ایس بی کا فرول کیلئے بھی ہیں اور ہونے چاہئیں کہ نقصان دہ چیز بہر حال نقصاندہ ہے، پھراس کی کیا وجہ ہے کہ کفار باوجودان بدا محالیوں میں مبتلا ہونے کے خوشحال ہیں، دنیا میں فلاح یافتہ ترقی یافتہ ہیں اور مسلمان بدحال ہیں اور ان کی پریشانیاں بڑھتی جار ہی ہیں، نبی کریم میں تشکیل نے شریعت کا کوئی گوشہ بھی نشنہ اور ناتمام نہیں چھوڑ ا ہے۔

نی کریم ﷺ کا ارشاد ہے کہ : ایک نبی علیہ السلام نے اللہ جل جلالہ سے یہی اشکال عرض کیا تھا کہ اے اللہ علی اللہ ع

<sup>(</sup>۱) اخرجه الطبراني في الكبير: ۱۲ رقم ۱۲۷۳۵ مجمع الزوائد: ۹۳/۱۰ وقال الهيئمي فيه محمد بن خليد الحنفي، وهو ضعيف ١١٨:

<sup>(</sup>٢) اخرجه المسلم: المنافقين/ جزاء المؤمن بحسناته: ٢٨٠٨، واجمد: ١٢٣/٣

<sup>(</sup>٣) الترمذي: الزهد/ الصبر على البلاء: ٢٣٩٢

حقائق-غلط فبسيال

حضرت عمر رضيطه به كاارشاد ب فرماتے ہيں:

ایک مرتبہ میں دولت اقد س پر حاضر ہوا تو دیکھا حضور بھائی کے گھر کی کل کا نئات چند مٹی جو اور دو تکئے کچے (بغیر دباغت دیے ہوئے) چڑے کے پڑے ہیں اور ایسے ہی ایک آدھ چیز اور پڑی ہے اور حضور بھی آئی بوریے پر لیٹے ہوئے ہیں نہ بدن پر چا در ہے، نہ بوریئے پر کوئی چیز بچھی ہوئی، جس سے بوریئے کے نشانات بدن اطہر پر انجر آئے ہیں، میں یہ منظر دیکھ کر رونے لگا، حضور بھی نے رونے کا سبب بوچھا تو میں نے عرض کیا میارسول اللہ! کیول نہ روؤں کہ بدن اطہر پر بوریئے کے نشانات پڑے ہوئے اور گھر کی کل میارسول اللہ! کیول نہ روؤں کہ بدن اطہر پر بوریئے کے نشانات پڑے ہوئے اور آگھر کی کل کا نئات یہ ہو جو میر سے سامنے ہے، فارس وروم خدا کی پرسش بھی نہیں کرتے اور ان پر سیوسعت ہے اور آپ کی بی حالت، حضور صلی اللہ علیہ وسلم سکیے لگائے ہوئے لیٹے تھے، فارس وروم خدا کی پرسش بھی نہیں کرتے اور ان پر الفی قوم سے انہوں المحطاب اولئات قوم عربی ہوئے انت یا ابن المحطاب اولئات قوم عربی ہما کی المدنیا اے خطاب کے بیٹے عمر! کیاتم اب عربی میں پڑے ہوئے ہو؟ ان قوموں کی بھلا کیاں ان کو دنیا ہی میں باگئیں۔(1)

لَوُلَااَنُ يَدُكُونَ النَّاسُ إُمَّةً وَّاحِدةً لَّجَعَلْنَا لِمَنُ يَكُفُرُ بِالرَّحُمْنِ لِبُيُوتِهِمُ الْمَوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا مَنَ فَضَّةً وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ، وَلِبُيُوتِهِمُ اَبُوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا مِنَ فَضَّةً وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ، وَلِبُيُوتِهِمُ اَبُوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا مِنَ فَي مَنْ وَرُخُوفًا وَانُ كُلُّ ذَٰلِكَ لَمَّامَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، وَالْأَخِرَةُ عِنْدَ وَبِلَّا فَي لِلْمُتَّقِيْنَ (٢) اوراگرير(احمال) نهوتا كساري دَي دي ايك بى طريقة برموجا كيل كُورَي لِلْمُتَقِيْنَ بِأَسِب بى كافر بن جائيل كَي اوروك لَوْرك لَهُم الله والله كَلُور والله كَلُول الله والله والله كَلُول والله والله كيل الله والله كيل والموال كيل الله والله كيل والله والله كيل الله والله والله والله والله والله كيل الله والله و

ایک حدیث میں آیا ہے اللہ جل شانفر ماتے ہیں: اگریہ بات نہ ہوتی کہ مومن گھراجا کیں گے (اوراپنی تکلیف کے مقابلہ میں دوسرے کی اتی راحت دیکھر تکلیف زیادہ محسوس کریں گے) تو میں کفار پرلوہے کی پٹیاں باندھ دیتا (یعنی لوہے کا خول ان پر چڑھا دیتا کہ وہ بھی کمی تعمی کی تکلیف نہ اٹھاتے اوران پر دنیا کو بہا دیتا۔(۱)

کافروں کیلئے دنیا میں بیراحتیں اس لئے ہیں کہ دنیا اللہ کے نزد یک نہایت ہی ذکیل چیز ہے۔ ایک حدیث میں حضور ﷺ کا ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ: اگر اللہ جل شانہ کے نزدیک دنیا کی قدر مجھر کے پر کے برابر ہوتی تو کافرکوایک گھونٹ یانی نہ ملتا۔ (۲)

حضور عِلَيْ الله عَنْ الله الله الله الله الله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله الله الله عَنْ اله

<sup>(</sup>۱) بخارى، المظالم/الغرفة والعليه المشرفة في السطوح وغيرها: ٢٣٦٧١

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٣٥

<sup>(</sup>١) الطبراني في الكبير : ١٨/ رقم: ٨٠٨، وقال الهيثمي في المجمع : ٢٨٦/١٠، رحاله ثقات

<sup>(</sup>٢) الترمذي: الزهد/هوان الدنيا: ٢٣٢٠

<sup>(</sup>٣) الانعام: ٣٨، اخرجه احمد: ١٥٣/٨

ومظ وہیجت ہمجھ جاتا ہے حالانکہ اصل حقیقت ہے کہ یہاں تبلیغ سے مرادایک خاص نظام عمل ہے لین ی اللہ خاص قتم کے دین اور دعوتی ماحول میں خاص اصولوں کے ساتھ کچھ خاص اعمال واشغال کی پابندی کرتے ہوئے خاص پروگرام کے مطابق زندگی گذار ناجس سے ایمانی کیفیت میں ترقی ہو۔ دین سے العلی اور دافقیت بڑھے، اعمال واخلاق کی کچھ اصلاح ہواور دین کیلئے جانی ومالی قربانی کی عادت پڑے المرض یہاں تبلیغ سے مرادیم عملی پروگرام ہے اور اس کیلئے ہر مسلمان کو خواہ اس کے عمل وعلم میں کتنی ہی المرض یہاں تبلیغ سے مرادیم عملی پروگرام ہے اور اس کیلئے ہر مسلمان کو خواہ اس کے عمل وعلم میں کتنی ہی کی ہوائی کی وقت دی جاتی ہے بلکہ جہاں تک بس چاتا ہے کھینچنے کی کوشش کی جاتی ہے اور ان کوساتھ لینے کیلئے کوئی شرط نہیں لگائی جاتی بلکہ اس امید پر ان کو لے جایا جاتا ہے کہ انشاء اللہ جماعتی ماحول اور اس کی فضا سے یہ متاثر ہوں گے اور اللہ تعالی جو در اصل ہادی اور مقلب القلوب ہے ہم سب پر اپنا فضل اس کی فضا سے یہ متاثر ہوں گے اور اللہ تعالی جو در اصل ہادی اور مقلب القلوب ہے ہم سب پر اپنا فضل فرمائے گائی کے جاعتوں میں ہر طرح کے اور ہر قماش کے لوگ ہوتے ہیں۔ (1)

چنانچہ اِس کام کی وجہ ہے اُمت میں فرائض ونوافل زندہ ہورہ ہیں، لوگ سالہاسال کی زکوۃ کواوا کررہے ہیں، جہاج کی تعداد ہر ھردہ ہیں ہاں بہنوں میں عفت وحیاءاور پردہ زندہ ہورہا ہے، دینی و وُنیوی اعمال میں گذارنے کی فکر کررہے ہیں، ماں بہنوں میں عفت وحیاءاور پردہ زندہ ہورہا ہے، دینی و وُنیوی اعمال میں گذارنے کی فکر کررہے ہیں، ماں بہنوں میں عفت وحیاءاور پردہ زندہ ہورہا ہے، دینی و جیالے پیدا ہورہ ہیں، آ فریقہ میں فقر وافلاس میں مرغی کے انڈوں، ذریعہ معاش، پالتو جانوروں کو جے کہ وقت و بیدا و بیدا ہورہی ہیں، ایوروپ وامر یکہ میں مغربیت و مادّہ پرسی کا مورہی ہیں، ایوروپ وامر یکہ میں مغربیت و مادّہ پرسی کا مال ہورہی کا ہورہی ہیں، ایوروپ وامر یکہ میں مغربیت و مادّہ پرسی کا مال ہورہی کا ہورہ کو جھوڑ کروہاں کے باشندے دینی مدارس میں ابی ہورہ ہیں، میں ہورہ کی اور خدا ہیز ارتہذیب و تحدن کے خلاف نفرت میں مالک جہاں سے و بیانیت و بے حیائی کے نت نے انداز ایجاد کے جاتے ہیں، میں چروں پرداڑھی، مالک جہاں سے و بیانیت و بے حیائی کے نت نے انداز ایجاد کے جاتے ہیں، میں چروں پرداڑھی، مالک جہاں سے و بیانیت و بے حیائی کے نت نے انداز ایجاد کے جاتے ہیں، میں چروں پرداڑھی، موں پر بیانی جاتے ہیں، میں چروں پرداڑھی، موں پر بیانی جود بی مدارس میں پائی جاتی ہے، مورہ بی ہورہ بی ہورہ بی ہورہ بی ہورہ بی ہیں بیل جاتے ہیں، میں جود بی مدارس میں پائی جاتی ہے، مورہ بی ہیں جود بی مدارس میں پائی جاتی ہے، مورہ بی ہی میں ابی جاتے ہیں، میں بیائی جاتی ہے، مورہ بی ہی ابی جود بی مدارس میں پائی جاتی ہے،

(۱) بما مت بلغ پراعر اضات کے جوابات : ۱۳۱-۱۳۲

تبلیغی جماعت ۲۴۳ حقائق-غلط فهمیاں

### "تبليغ" كانام اس كي حقيقت كوسمجھنے كيلئے حجاب بن كيا

عموماً لوگوں کو دعوت وتبلیغ کے نام سے مروجہ کام کو سجھنے کیلئے اس کام کو تبلیغ، کے نام سے موسوم کیا جانا ہی دراصل اس کام کی حقیقت ونوعیت سمجھنے کیلئے حجاب بن گیا ہے۔ اکابر کے قول کے مطابق اس کام کی حقیقت بس اتن ہے کہ جیسے اذان کے ذریعے لوگوں کونماز کیلئے اکھٹا کیا جاتا ہے اورلوگ مجتمع موکر نماز اداکرتے ہیں۔ نماز کے اس مل پینظیم یاتحریک کااطلاق نہیں کیا جاسکتا، اس کامقصر اصلی بھی بس صرف اتناہے کہ لوگ دعوت کی اس عملی محنت کے ذریعے دین وایمان کی حقیقت کواپنی زندگی میں لے آئیں۔چنانچےخودحفرت مولانالیاس صاحب اس بات کی بے پناہ خالفت کرتے تھے کہ ان کے اس دین کی عموی بیداری اور شعور پیدا کرنے والے کام کو تبلیغ " کے نام ہے موسوم کیا جائے فرماتے ہیں: "این اس کام کا نام بلینے یا تبلیغی جماعت ہم نے نہیں رکھا بلکہ نام رکھنے کے مسئلہ پرہم نے بھی غور ہی نہیں کیا،بس آپ ہے آپ بینا م چل پڑااورایسامشہور ہوا کہ بھی بھی بھی یہی نام لیتے ہیں'۔ تبلیغ کے اِس مشہور عنوان سے جوتصورات لوگول کے دل ود ماغ میں پیدا ہوتے ہیں جس غلط جمی میں وہ مبتلا ہوتے ہیں اس کو بالنفصیل حضرت مولا نامنظور نعمانی صاحب یوں بیان کرتے ہیں: میرا ہمیشہ بی خیال رہاہے کہ اس کام کیلتے '' تبلیغ'' کاعنوان اور اس کے کرنے والول کیلئے وتبلغی جماعت" کانام بهت سول کیلئے غلط فہیوں اور وی الجھنوں کاسبب بنتا ہے تبلیغ کے اس لفظ سے لوگ سجھتے ہیں کہ بیدوعظ ونصیحت کا کام ہے اور تبلیغی جماعت وعظ نصیحت کرنے والوں کی کوئی ٹیم یا یارٹی ہےاس لئے وہ پیضروری سمجھتے ہیں کہاس جماعت کے ہرفردکوا تناعلم ضرور ہونا جا ہے ، جتنا کے وعظ ونصیحت کیلئے ضروری ہے، اس طرح عملی حیثیت ہے بھی اس میں کوئی نمایاں کمی نہ ہونی چاہئے۔ پھر جب وہ پھرنے والی تبلیغی جماعتوں میں ایسے لوگوں کو بھی دیکھتے ہیں جن سے سیجے وضو کرنا بھی نہیں آتا اور جن کی وضع اور صورت بھی شریعت کے مطابق نہیں ہوتی توان کے دلوں میں سخت اعتراض پیدا ہوتا ہے۔ای طرح جب وہ دیکھتے ہیں کتبلیغی جماعت والےسب سے زیادہ اصراراس پر كرتے ہيں كہلوگ اپنے گھر چھوڑ كراس كام كيلئے با ہڑ كليں اور لمبے لمبے سفركريں تو بھى حيرت ہوتى ہے، ببرحال اسطرح كسار اعتراضات صرف اس لئے پيدا ہوتے ہيں كہ يہال تبلغى جماعت كاكام

حقائق-غلط فبميال

''دعوتوں، تح یکوں اور انقلابی واصلاحی کوششوں کی تاریخ بتلاتی ہے کہ جب کسی وقت کسی دعوت وتح یک پر پھرز مانہ گذرجا تا ہے یااس کا دائر وقمل وسیع ہے وسیع تر ہوجا تا ہے اس دور خاص طور پر جب اس کے ذریعہ نفوذ واثر اور قیادت کے منافع نظر آنے لگتے ہیں) تو اس دعوت و تح کیک میں بہت ہی الی خامیاں، غلط مقاصد اور اصل مقصد ہے تعافل شامل موجوجا تا ہے جواس دعوت کی افادیت و تا ثیر کو کم یابالکل معدوم کر دیتا ہے، کین بیبلی دعوت اور اس عرف کی افادیت و تا ثیر کو کم یابالکل معدوم کر دیتا ہے، کین بیبلی دعوت اور کی بیانہ پر ان آز ماکشوں ہے اس میں ایٹار وقربانی کا جذبہ، رضائے الہی کی طلب اور حصول ثو اب کاشوق، اسلام اور مسلمانوں کا احترام واعتراف، تواضع واعسانِ فس، فرائض کی ادائی گا کا امتمام اور اس میں ترقی کا شوق، یا دِ الہی اور ذکر خداوندی کی مشغولیت، غیر مفید اور غیر ضرور ی مشاغل سے امکانی حد تک احتراز اور حصولِ مقصد، رضائے الہی کیلئے طویل سے طویل سفر میں تا میں کرنا اور مشعول ہے۔

جماعت کی پیخصوصیت اورانتیاز ، داعی اوّل کے اخلاص ، انا بت الی الله ، اس کی دعاؤں ،

جماعت کی پیخصوصیت اورانتیاز ، داعی اوّل کی رضا و قبولیت کے بعدان اصولوں وضوابط
کا بھی نتیجہ ہے جوشروع سے داعی اوّل (حضرت مولا ناالیاس صاحب کا ندھلوی رحمۃ الله علیہ )

خاصی نتیجہ ہے جوشروی قرار دیئے اور جن کی بمیشہ تلقین و تبلیغ کی گئی وہ کلمہ طیبہ کے معانی و تقاضوں پرغور ، فرائض وعبادات کے فضائل کا علم ، علم وذکر کی فضیلت کا استحضار ،

وتقاضوں پرغور ، فرائض وعبادات کے فضائل کا علم ، علم وذکر کی فضیلت کا استحضار ،

وتقاضوں پرغور ، فرائض وعبادات کے فضائل کا علم ، علم وذکر کی فضیلت کا استحضار ،

وتقاضوں پرغور ، فرائض وعبادات کے فضائل کا علم ، علم وذکر کی فضیلت کا استحضار ،

وتقاضوں پرغور ، فرائض وعبادات کے فضائل کا علم ، علم وذکر کی فضیلت کا استحضار ورشوق ہی میں مالا کے داستے میں نکلنے اور سفر کرنے کے فضائل و تر غیبات کا استحضار اور شوق ہی دو وی کا در بعد بننے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالص دینی دعوت اور مصولی رضائے اللی کا ذریعہ بننے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالص دینی دعوت اور مصولی رضائے اللی کا ذریعہ بنے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالص دینی دعوت اور مصولی رضائے اللی کا ذریعہ بنے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالت کے اللی کا ذریعہ بنے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالص دینی دعوت اور استحصالی فوائد حصولی جاہ وہ مصوب کا ذریعہ بنے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک خالت کے دانے کی مسلم کا ذریعہ بنے سے محفوظ فر مایا اور وہ ایک کا استحصالی فوائد کر کو کا سکت کے دانے کا سکت کی کو کی کا سکت کی کا سکت کی کا سکت کی کا سکت کی کی کا سکت کی کا سکت کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کا سکت کی کی کی کی کو کو کی کو کر کو کی کو کی کو کو کر کو کی کو کو کو کی کو کی کو کی کو کو کو کر کو کو کر کو کی کو کو کی کو کو کو کر کو کو کی کو کو کو کر کو کو کو کر کو کو کو کو کو کر کو کی کو کو کر کو کو کو کو کر کو کو کو کر ک

بیاُصول وعناصر جواس دعوت و جماعت کیلئے ضروری قرار دیئے گئے کتاب وسنت سے ماخوذ ہیں اور رضائے اللی کے حصول ودین کی حفاظت کیلئے ایک پاسباں ومحافظ کا ورجہ

ظاہرہے اِن تمام انقلابات کو پیا کرنے والی مخت کو صرف تبلیغ کا نام دیناسراسرظلم اوراُس کی حقیقت پر پردہ ڈالنا ہے اور محض لفظ تبلیغ کو لے کراُس کی شرعی حیثیت طئے کرنا بھی نامعقول معلوم ہوتا ہے۔ تبلیغ اور بیلیغی کے فرق کو کمحوظ رکھیں

بیعام وخاص مجھتا ہے کہ دعوت وتبلیغ کا کام کوئی تنظیموں اور عام اداروں کی طرح نہیں کہ جس میں ممبری کافارم پرکیا جائے اور ملطی پر جماعت سے خارج کرنے کا خباری اعلان کیا جائے ، بلکہ بیتو ہر فردِ اُمت کو پورے دین پر قائم کرنے اور پورے دین کا داعی بنانے کی عام محنت ہے،جس کی ہمہ میریت اور عالمکیریت خیرالقرون کے دور کے بعد سے بے مثال ہے۔اس میں عربی، مجمی،شہری، دیہاتی، عالم، جاہل، کالا، گورا، مہذب، غیرمہذب اور مختلف المز اج متنوع طبیعتوں کے لوگ واخل ہیں اور داخل ہورہے ہیں اور اللہ تعالی اس کام کوان کی اصلاح کا ذریعہ بنار ہاہے؛ اس لئے یہ چیز ناگزیرے کہ کچھ بےاصولی کرنے والے،غلط ترجمانی کرنے والے افراداس میں نہ ہوں بلکہ سی بھی وین وونیا کے جس شعبہ میں انسان کام کررہے ہیں ان سے اس قتم کی غلطیاں ہوتی رہتی ہیں بلیکن سی فردی جزئی علطی کولے کریا کسی محلّہ اور علاقہ والوں کی بے اعتدالی یا غلط روی کود مکھ کرنفس تبلیغ کو مجروح کرنایا بورے کام کرنے والوں کومطعون کرنا اور کام کے دیگر بے شار انقلانی تبدیلیوں سے صرف نظر كرليزاكسى خداترس، وسيع النظر، صاحب فيم آدى كاكام نبيل موسكتا ب، جيسا كثرمسلمانول كى عملی کوتا ہیوں کی وجہ سے اسلام نہیں چھوڑ ا جاسکتا اور ڈرائیوری غلطی کوگاڑی کی طرف منسوب نہیں کیا جاسکتا ہے اس طرح کسی تبلیغی کےغلوکود کورکراہے اصولِ دعوت کانقص نہیں کہا جا سکتا ہے۔ . يهى وجه ہے كمولاناالياس صاحبٌ فرماياكرتے تھےكه:

'' بیکام دھو بی گھاٹ کا کام ہے، جہاں ہرتم کے پاک ناپاک کیڑے دھلے جاتے ہیں'' اس کام پراس اعتبار سے بھی اللہ تعالیٰ کی خصوصی عنایت وتائید معلوم ہوتی ہے کہ جس تناسب سے اس کام کی عمومیت واجتماعیت ہے اس نسبت سے مزاج دعوت سے منحرفین کی تعدا داور شمنی فاسدا تڑات بہت کم ہیں۔ ابوالحس علی ندویؒ فرماتے ہیں ای بات کومولا ناالیاس صاحب رحمۃ اللہ علیہ فر مایا کرتے تھے کہ''نماز میں شریک ہوکرلقمہ دوگے تو نماز درست ہوگی۔خارج صلوۃ کالقمہ لینے سے نمازخراب ہوجاتی ہے،،۔تجربہ اورمشاہدہ بھی ہے کہ کسی بھی کام کے اصول وقواعداوران کے مصالح سمجھے بغیر رائے زنی کرنا اکثر و بیشتر بے بنیا داور غیر سود مند ہوتا ہے۔

#### وسائل اورمقاصد میں فرق مراتب کالحاظ ضروری ہے

ہر شعبہ دین میں کچھا عمال کی حیثیت وسائل و ذرائع کی ہوتی ہے اور پچھا عمال مقاصد کا مقام رکھتے ہیں۔ جیسے دینی مدارس میں نصاب اورا بتدائیہ، ثانویہ، نصیلت، عالمیت اور تخصصات و درجات کا تعین، اسا تذہ وطلبہ کی قیام گاہوں کی تغییرات، ششعا ہی و سالا نہامتحانات کی ترتیب، تحمیل حفظ قرآن و دستار بندی کے جلبے، سفراء و تحصلین ، زکوۃ و عطیات کا استعمال وغیرہ وغیرہ چیزیں و سائل ہیں۔ فلا ہرہ کہ ان میں کا ہم کمل ہیئت کذائی کے ساتھ قرآن و حدیث و عہدتا بعین سے ثابت نہیں ہواور نظاہر ہونا صروری ہے، بلکہ اتنا کافی ہے کہ وہ مخالف شرع نہیں ہواور بیسب پچھا حداث للدین نہیں بدعت نہیں کہا جاسکتا ہے" و لہو سائل حکم المقاصد" ہے نہ کہا حداث کی استعمال کے ساتھ و اسائل کا وہی تو اب اور حکم المقاصد کے جاتے ہیں۔ (وسائل کا وہی تو اب اور حکم ہے جو مقاصد کا ہے ) کے تحت علوم دینیہ کے حصول کے سارے فضائل طلبہ کہ دارس اوران سے متعلقہ اُمور کیلئے بیان کئے جاتے ہیں۔

ای طرح تزکیاتی نظام کولے لیجے ، سارے شرعی تصوف کا مقصد اخلاقِ جمیدہ مثلاً صبر، شکر، اخلاص وغیرہ سے آراستہ کرنا اوراخلاقِ رذیلہ مثلاً ریا، کبر، حبّ دنیاوغیرہ سے پاک کرنا ہے۔ اس لئے تبع شریعت شخ کامل کی طرف سے تنقین کئے جانے والے ذکر ، شغل، مراقبے وغیرہ اوران کے خاص طریقے ، اُن مقاصد کے لئے ذرائع ہیں، جیسے کوئی شخص قر آن حفظ کرتے ہوئے اِذَالسَّمَاءُ وَ الْفَطَرَ سُ کے کلمات کوالگ الگ یوں یا دکرتا ہے اِذَالسَّمَاءُ ن ، اِذَالسَّمَاءُ ن ، اِذَالسَّمَاءُ ن کی مرات ہے جائز ہے، الفَطر سُ کے کلمات کوالگ الگ یوں یا دکرتا ہے اِذَالسَّمَاءُ انفَطَر سُ کہ ہمات کوالگ الگ یوں یا دکرتا ہے اِذَالسَّمَاءُ انفَطَر سُ کہ ہمات کوالگ الگ یوں یا در تا ہے اِذَالسَّمَاءُ انفَطَر سُ کہ ہمات کوالگ الگ یوں یا در تا ہے کہ یہ تلاوت نہیں ہاور نہ تلاوت مقصود ہے، باوجود یہ کہ اللہ اللہ اللہ اللہ یا اللہ اللہ کی ضرب بلکہ مقصود ذہن میں جمانا ہے۔ ای طرح اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ یا اللہ کی اس کی مخصوص طریقے سے لگانا بھی (جن میں ہمادا کی عقبی اور نفسیاتی وجہ ہے اور شریعت میں اس کی مخصوص طریقے سے لگانا بھی (جن میں ہمادا کی عقبی اور نفسیاتی وجہ ہے اور شریعت میں اس کی مخصوص طریقے سے لگانا بھی (جن میں ہمادا کی عقبی اور نفسیاتی وجہ ہے اور شریعت میں اس کی مخصوص طریقے سے لگانا بھی (جن میں ہمادا کی عقبی اور نفسیاتی وجہ ہے اور شریعت میں اس کی

تبلیغی جماعت ۱۳۸ هائق-غلط فهمیاں

ر کھتے ہیں۔ان سب کے ماخذ کتابِالٰہی ،سنت واحادیث نبوی ﷺ ہیں۔(۱) (یتح ریر حضرت مفکرِاسلامؓ نے ۲رزی القعدہ ۱۲۱۸ کورقم فرمائی ہے)۔

سالکین اور واصلین کے دوطقے

دین کے ہر شعبہ میں دو تم کے طبقے ہوتے ہیں، ایک سالکین کا، دوسر بے واصلین کا، سالکین سے مرادوہ لوگ ہیں جواس شعبہ تزکیہ یا مدار اس یا تبلیغ کے کام میں متبدی ہیں یا ابھی تک اس شعبہ کے مخصوص مزاج وطریقة کارکواس کے اکابر سے حاصل نہیں کئے ہیں، ہر دور میں ایسے اشخاص کے ذریعہ سے اس کام کونقصان پہنچا ہے اور اس شعبہ دین کی شبیہ خوئی ہے اور طرح کی بدگانیاں لوگوں میں پیدا ہوئی ہیں۔

"واصلین"، یا" کاملین" ہے مرادوہ لوگ ہیں جواس شعبۂ دین کے مزاج و نداق کو پی چکے ہیں اوراس کے اکابرین کے فیض یافتہ ہیں، گرچہوہ بہت ہوتے ہیں "و قبلیل من عبادی الشکور" انہی لوگوں کواس شعبہ کانمونداور آئیڈیل سمجھا جانا چاہئے ورنہ آدی کسی بھی دین شعبہ میں کامنہیں کرسکتا۔
کارکنانِ وعوت کی اصلاح کامنالی نظام

اس کام کے عالمی اور عموی ہونے کے پیش نظر ہی اس میں غیر معمولی احتیاطی تد ابیراختیار کی گئی ہیں۔
جماعتوں کی روائل کے وقت دی جانے والی تفصیلی ہدایات (خداکر رے وہ متروک یا رسی خدرہ جائیں)،
والیس ہونے پر کارگذاری اور غلطیوں کی اصلاح، دوم ہینہ کی ترتیب پر مراکز کو بلاکر تربیت دینا۔
اجتماع میں قدیم کارکنوں سے خصوصی نشست رکھ کر امراضِ نفسانیہ پر تنبیہ، نیز پوری دنیا کے تمام
ممالک کے ذمہ دارافر ادکوسال دوسال میں اور بعض کو تین مہینہ چار مہینہ میں کسی نہ کسی جگہ مرکز نظام الدین،
بنگہ دلیش یارائے ونڈیا حرمین شریفین کے اجتماعات میں حالات وزمانے کے مطابق ہدایات دینے کا
مر بوط و مستحکم نظام قائم کیا گیا ہے۔ عہدوں اور مناصب کی تقسیم یا دستور اور اصول کی تدوین کا کوئی ایسا
رواجی مغربی نظام نہیں ہے کہ کوئی مخلص فرد داخل ہوکر اصلاح کرنا بھی چا ہے تو اصلاح نہ کر سکے بلکہ
ہرصا حب فنہم اس کام میں لگ کر، اس کام کی منطق سمجھ کر مناسب طریقے سے تبدیلی لاسکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مقدمه نمتخب احادیث: ۵-۲

01

تبليغي جماعت

**گرائض** ومقاصد سے زیادہ اعتقادُ اوعملاً اہمیت دی اور وہ بدعتی بن گئے۔اس لئے اکامِرِ دعوت اس پہلو پر مید زوردیت رہے ہیں کہ یہ ہماری قال وحرکت بےروح اور سفر بے منزل ندرہ جائے ،ورندسب سے دانی ہوگی فی ایس میں ایس ایس میں ایس میں ایس میں ایس میں ایس کے کہ: "مقصد کو بھلا کر کام کرنا

الیا ہے جبیا کہ ڈول رسی لے کریانی کو بھول جائے یا اذان دے کرنماز کو چھوڑ دے، چنانچ حضرت مولاناالیاس صاحبٌفرمایا کرتے تھے:

واس بندهٔ ناچیز کی نظر کے اندروہ تبلیغ جس کیلئے آپ کوبھی بلایا تھا اور خود بھی کوشاں ہے، اس کامنتہا دنیا کےمسلمانوں میںصنعت وحرفت، زراعت وتجارت کونٹر بعت کے ماتحت اور شریعت کے مطابق کرنا ہے۔ تبلیغ کی ابجد اور الف، ب، ت، عبادات سے ہے اور عبادات کے کمال کے بغیر ہرگز معاشرت اور معاملات تک اسلامی امور کی پابندی نہیں پہنچ سکتی ۔سو مخلصين كي صحيح اسكيم مه مونى حاسب كتبليغ كي ابجد الف،ب،ت يعنى عبادات كو دنيا ميس معلانے کی اسکیم شروع کر کے اس کے منتہا تک پہنچانے کی کوشش میں لگ جا کیں۔معاملات ومعاشرت اور باہمی اخلاق کی در تھی کے ذریعہ سیاست تامہ تک رسائی ہوگی۔اس کے سواکسی جزئيات ميں پر جانا، اپنے سر ماير در د كوشيطان كے حوالے كردينے كے سوا پچھنيں''۔(۱)

ر کوئی تنظیم نہیں دین محنت ہے

و بین نظرر ہے کتبلیغ بیکوئی تنظیم نہیں ہے، بلکہ بیصرف نہج نبوت پر دینی جدوجہداوراصلاح حال الله ایک متحرک نظام ہے۔ چنانچہ مولانا منظور صاحب نعمانی "اس تبلیغی تحریک کی حقیقت کی اطاعت كرتے ہوئے يون فرماتے ہيں:

المبلغي جماعت كوئى با قاعدة تنظيم نبيل ب، نداس كاكوئي ممبرياركن بينه صدرياسكريري میسان کاکوئی عہدید ارہے، نہ کہیں اس کا دفتر ہے، کوئی رجٹر جس میں جماعت ہے تعلق ر کھنے والوں کے نام لکھے جاتے ہوں، نہاس کا کوئی فنڈ ہے۔بس بیالی جماعت ہے، میں ہاری معجدوں میں روزانہ پانچ وقت کی نماز ہوتی ہے'۔(۲)

(۱) مولانالیاس صاحبٌ اوراُن کی دینی دعوت: آنخوال باب (۳) تعملیفی جماعت، جماعت اسلامی اور بریلوی حضرات – از حضرت مولانامنظور نعمانیٌّ: ۱۵–۱۲

حقائق-غلطفهميان

۵٠

تبليغي جماعت

امل بھی ہے) بدعت نہیں ہے کیونکہ اس میں بھی ذکر اللہ کا ذہن میں جمانا ہے اور اہل فن کا تجربہ اور مشامدہ ہے کہ بیتر تیب رسوخ ذکر میں بے خدمفید ہے، جیسے وہاں تلاوت کرنے والا اس حاات میں تالى بىس ب، بلكەمبىدى كەلتلاوة ب،اس طرح يىخص داكرند بوابلكەمبىدى للذكر بوابلىن چونكە نماز کا انظار بھی نماز کے حکم میں ہے اس طرح یہ بھی حکماذ اکر ہے اور ﷺ کال مریض کی استعداد، كيفيت ِمرض وغيره كود كيركرخاص مقدار طئ كرتاب، صرف بطور معالجه كي، مقصدتو مسنون اذ كارميس جان پیدا کرنا ہوتا ہے۔مقصد حاصل ہوئے کے بعدایسے طریقے جھڑوائے جاتے ہیں۔

اب نظام دعوت وتبلیغ کو لیجئے۔اس کے چلتے ،حیار ماہ ،سدروزہ ،عشرہ وغیرہ پورے شریعت کی طرف لانے کا مجرب نافع ذریعہ ہے۔قرآن،سیرت اور مزاج صحابہ کے سب سے زیادہ قریب اور عالمی سطح پر مبشرات کے ذریعہ مؤیّد ہے، نے عملا اس کی تحدید کی جاتی ہے کہ اس سے کم وقت دینے والے کو قبول نہ کیا جائے ،البتہ شعبہ کی طرح نصاب کی تنجیل کرنے کی ترغیب دی جاتی ہے تا کرنفع مکمل ہو، نہا*س کو* اعتقاداً منصوص كاورجه دياجا تاب،اس كئان وسأتل كوبهي بدعت كهناغلط بمدمولا ناالياس صاحب رحمة الله عليه فرمايا كرتے تھے: پي مكتوب بنام حضرت ندوي ہے:

"اندر سے طبیعت جویا ہے کہ یہ بات معلوم ہو کہ کس چیز کی تحریک ہے، اتن مخضر ہمیشہ کیلئے معروض ہے کہ اصل جو بلیغ ہے وہ صرف دوا مرکی ہے اور باقی جو ہیں اس کی شکل اور صورت بٹھانے کیلئے ہیں تو وہ دوچیزیں ایک مادی ہے اور ایک روحانی ہے۔ مادی سے مراد جوارح تے تعلق رکھنے والی ہے۔ سووہ تو یہ ہے کہ حضورِ اکرم ﷺ کی لائی ہوئی باتوں کو پھیلانے کیلئے ملک برملک اور اقلیم براقلیم جماعتیں بناکر پھرنے کی سنت کوزندہ کرکے فروغ دینا اور ما تداركرنا-"(۱)

جب وسائل مقاصد بن جاتے ہیں...

كى جھى دين كے شعبہ ميں وسائل مقاصد بن جاتے ہيں اور هيقى مقاصد سے نگاہيں اوجھل ہوتى ہيں نؤوہ وسائل بدعت ہوجاتے ہیں، جیسے غالی صوفیاء نے تصور شیخ یا ذکر کے خاص ابتدائی تر ہیتی وسائل کو مقاصد بنالیا اور اصل مقصود صغت احسان اور پابندی شریعت کوپس پشت ڈال دیا اور وسائل کو (1) ارشادات ومكتوب حضرت مولا ناالياس صاحبٌ بنام حضرت ابوالحن على ندويٌ : ٥١٥مرتبه افتخارا حدفريدي گوئی مفاد وابستہ ہے تواسے بظر تحسین دیم جاجاتا ہے۔ ہرایک کی صلاحیتوں (جبکہ اللہ عزوجل نے ہرایک میں ایک خاص قتم کی امتیازی صلاحیت و دیعت کی ہوئی ہوتی ہے) ہے استفادہ کی کوشش کی ہاتی ہیں ایک خاص قتم کی امتیازی صلاحیت و دیعت کی ہوئی ہوتی ہے۔ ہمارے اس مدعا پر اکابرین بہلغ خصوصاً حضرت مولا ناالیاس صاحب کا روبیہ ملاحظہ ہو، ہواس بات کا واضح اور بین ثبوت ہے کہ دیگر تنظیموں کے ساتھ اِس تحریک کا سلوک نہایت ہی وسعت نِظری پر بنی ہے۔ ہم اِس حوالہ سے چندایک واقعات ذکر کئے دیتے ہیں :

حفرت مولاناالیاس صاحبٌفر مایا کرتے تھے:

''میں ہرمومن کواپنامحس سمجھتا ہوں کہ اس نے ایمان لا کرمیرے بوجھ کو کم کردیا، ورنہ اُس تک دعوت کا پہنچانا بھی میری ذمہ داری ہوتی''۔

حضرت مولاً نائے إس ارشاد كوملاحظه يجئے كه جو تخص ہرمومن كے ساتھ إس قدر فراخ دل، كشاده امن ہو، اور وہ يہ باور كرتا ہو كه أس كاصاحب ايمان ہونا أس پراحسان ہے، كياوه كسى بھى اليى تحرك يو يا حريف باور كرسكتا ہے؟ جبكه يشخص نه صرف مومن مسلمان ہے بلكہ مسلمانوں كے مفاد كيل كا ہوا ہے۔

حفرت مولا ناالیاس صاحب " کواللہ تعالی نے عجیب وسیع دل عطا کیا تھا۔ چیرت ہوتی ہے کہ اس دل میں کتنی گنجائش تھی، کتنی وسعت تھی، وہ ہرا کی کواپنا سیجھتے تھے، وہ ہر کسی میں کوئی نہ کوئی پہلو المائیت کا ڈھونڈلیا کرتے تھے۔ محمطی جو ہر جوا کی بڑے سیاس لیڈراورا گریزی کے بہترین صحافی تھے، ان کے اگریزی اخبار'' کا مریڈ' کے ادارہ اور ان کی تقریریں اگریزی حکومت کو ہلا دیتی تھی، اس فالمس سیاسی پس منظراور ممروفیت رکھنے والے مولانا محمطی جو ہر میں بھی، حضرت مولانا الیاس صاحب " فالمس سیاسی پس منظراور ممروفیت رکھنے والے مولانا محمطی جو ہر کوایک خط لکھا، وہ خط حجیب چکا ہے لئے اپنائیت کا پہلو ڈھونڈلیا تھا۔ حضرت مولانا نے محمطی جو ہر کوایک خط لکھا، وہ خط حجیب چکا ہے (دیکھنے کیسے صلاحیتوں کو کھینچا جاتا ہے ) لکھتے ہیں کہ :

" مرتوں سے آپ برطانیہ کے مقابلے میں گئے ہوئے ہیں اورایک زمانے سے اس فقیر کے دل کی ایک تمنا ہے۔ وہ اب آپ کولکھتا ہے کہ اگر آپ اپنی صلاحیتیں ان یوروپ والوں کو اسلام کی دعوت دینے میں لگادیں تو دومیں سے ایک متیجہ نکلے گا، یا تو یوروپ والے اسلام قبول کرلیں گے اور دنیا میں بہار آجائے گی اور اگروہ دعوت دیئے جانے کے باوجود

تبلیغی جماعت ۵۲ حقائق-غلطفههیاں

مولاناسیدابوالاعلی مودودی مرحوم استبلیغی تحریک کی سادگی ،اخلاص ، جدوجهدومل ، نیج نبوت سے اس کی قربت اوراس کے خاموش انقلاب پرتبصر ہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

''یة قابل قدرنتا کج جوگنتی کے چند برسوں میں برآ مدہوئے ہیں محض اخلاص اور محنت و کاوش کا شرہ ہیں۔ وہاں نہ کوئی کمیٹی ہے، نہ چندہ ہے، نہ اس تح یک کا کوئی جدا گانہ نام ہے، نہ اس کے ممبر بھرتی کئے جاتے ہیں، نہ کوئی امیر ورئیس پشت پر ہے، کوئی اخبار نکلتا ہے، نہ تو قو اعد پریڈ اور یو نیفارم اور باجوں اور جھنڈوں کے ٹمائش مظاہر ہے ہوتے ہیں، نہ اپنے کارناموں کا اشتہار ویا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس اکیلے آدمی (الیاسؓ) نے جوٹھوں کا م کیا ہے، وہ ہماری بڑی بڑی انجمنوں اور ان کے بلند بانگ تح کیوں سے آج تک بن نہ آیا جس کے نام آپ رات دن اخبارات میں وکیھتے ہیں۔ ھیقۂ اس نوعیت کی تح کی ہندوستان کی اسلامی تاریخ میں یا تو حضرت شخ احمد مجد دسر ہندیؓ نے اٹھائی تھی یا حضرت سیدا حمد ہر بلویؓ نے اس کا احیاء کیا تھا، اب مولا نا الیاس صاحبؓ کو اللہ تعالی نے اسے تازہ کرنے کی تو فیق بخشی ہے'۔ (ا)

دعوت وتبليغ اور ديگرتح يكات اور تنظيمين

<sup>(</sup>۱) تبلغی جماعت، جماعت اسلامی اور بر بلوی حضرات - از حضرت مولانا منظور نعمانی ": ۲۷-۲۷

حقائق-غلط فهميال

اوران میں عموی دینی رجان کے بیدار کرنے میں زیادہ موثر ہوسکتی ہے۔ اس بارے میں مولا نامودودی مرحوم یوں لکھتے ہیں :

"اس وقت ہندوستان کے مسلمان عام طور پرجس حالت میں مبتلا ہیں وہ اس کی متقاضی ہے کہان کو اُزسر نواسلام کی طرف دعوت دی جائے اور پھر انہیں اس طرح مسلمان بنایا جائے جس طرح نبي كريم ينكي في نال عرب كوبنايا تها،ان كااخلاقي تنزل،ان كى دين سردمهرى، ان کی احکام اسلام سے تخفلت ،ان کی تو توں کا انتشار ،ان کے خیالات کی پراگندگی ،ان کا مختلف راستوں ير بھنكنا، رہبراور بزن ميں امتياز كے بغير ہر يكارنے والے كى آواز يردور چانا بیسب نتائج میں اس ایک چیز کے کہ بدلاالدالالہ کے مرکز سے ہٹ گئے ہیں ... ہماری بنیادی غلطی،جس کی وجہ ہے ہماری مفید تحریکیں نا کام ہور ہی ہیں، یہی ہے کہ لفظ''مسلمان'' جو إن كيليخ بولا جاتا ہے،اس ہے ہم دھوكه كھا جاتے ہيں اوران كوواقعي وهيقي مسلمان تمجھ كر ان ہے تو قع رکھتے ہیں کہ مسلمان کی طرح کام کریں گے۔ حالانکہ در حقیقت بیاد کام کے مخاطب نہیں ہیں، بلکہ کلمہ طیبہ کے مخاطب ہیں، جب ان کے دلوں میں کلمہ لا الدالا الله نہیں اتراہے پھران سے احکام کی وہ اطاعت اور مسلماندروش کیوں کر ظاہر ہو عتی ہے... مولانا محدالیاس صاحب کی کامیانی کااولین سبب یم بے کدانہوں نے کلمطیب کی تبلیغ سے کام کی ابتداء کی ، پھر جولوگ اس پرائیان لائے وہ ہراس تھم کی قیمل کرتے چلے گئے جو اِن کو خدااورسول کی طرف سےسایا گیا..اب جولوگ دین کا احیاء جائے ہیں،ان کیلئے اس کے سوا کوئی را عمل نہیں ہے کہ مسلمانوں کو مسلمان فرض کرے آگے کی منزلوں پر پیش قدمی کرنے کا طریقہ چھوڑ دیں اور ان میں از سرنو پہلے قدم سے دین کی تبلیغ شروع کریں۔(۱) عرآ كي لكصة بن :

دوعلی هذا بیمناسب نہیں کہ آئٹی کام کے ان طریقوں کی پیردی کی جائے جوآج عمل کی کشرت سے رائج ہورہ ہے ہوآج عمل کی کشرت سے رائج ہورہ ہیں اور عموماً جنہوں نے د ماغوں کو محور کررکھا ہے، ہوگ اب سے بچھنے کے بین کہ جھنڈے بنعرے، وردیاں کپڑے سر کوں پر مارچ کرنا اور مصنوعی جنگیں کرنا جن کا

(۱) تبلینی جماعت، جماعت اسلامی اور بر بلوی حصرات - از حصرت مولا نامنظور نعمانی": ۲۷-۲۷

اسلام قبول نہ کریں تو جواللہ کا قہر، دعوت کے کام کوابنا کام نہ بنانے کی وجہ سے ہماری طرف متوجہ ہوجائے گا۔ (۱)

كسى فقهى مسلك ياسلسلة تصوّف كي دعوت نبيس!

پورے کام کا بنیادی ڈھانچاوراس میں دعوت دیے جانے والے اعمال اس قتم کے رکھے ہیں ہوتی ہے، جیسا کہ کہ اس میں کسی خاص فقبی مکتبہ فکر یا متعین سلسلۂ تھو ف کی بوہجی محسوس نہیں ہوتی ہے، جیسا کہ علم کے نمبر کے تحت سارے عالم میں یہ بھی بات چلائی جاتی ہے کہ مسائل اپ اٹل جی علاء سے معلوم کرلیں، چاہوہ کسی بھی فقبی مسلک سے وابستہ ہوں اور جب صلقہ تعلیم میں قرآن سکھنے کیلئے جوڑیاں بنتی ہیں تو عمومی طور پر (خصوصاً جبکہ عرب کے مختلف مسالک سے منسوب افراد ہوں) جوڑیاں بنتی ہیں تو عمومی طور پر (خصوصاً جبکہ عرب کے مختلف مسالک سے منسوب افراد ہوں) تشہداور دُعائے توت وغیرہ یا فرائفن وطریق تر نماز کا فداکرہ نہیں کیا جاتا کیونکہ اس میں فقہاء امت کی آراء مختلف ہیں، الجمد للداس کی وجہ سے اُمتِ مسلمہ میں سے فرقہ واری عصبیت ختم ہور ہی ہوا ور ایک بی جماعت میں ختی، شافعی، سلفی اور نجدی مختلف المشرب لوگ پوری اجتماعیت کے ساتھ منجی واحد پر کام کررہے ہیں۔

ای طرح ذکروالے نمبر کے ذیل میں بیکہاجاتا ہے کہ جولوگ کی پیرومرشد سے بیعت ہیں وہ اُن کا ہتایا ہوا معمول پورا کریں ورنے وشام سومر تبہتیں راکلہ، دُر دویشریف اور استغفار کی تبیج پوری کریں، نہ کی خاص سلسلۂ تصق ف کی تشہیر کی جاتی ہے نہ کی مشخص پیر کی طرف دعوت بیعت دی جاتی ہے اور جس زمانہ میں عموماً حضرت بی وغیرہ سے ایک بتم غفیر بیعت لیا کرتا تھا وہ خود ذاتی اصرار سے لیا کرتا تھا، مگر جب ایک طبقہ نے اکابر دعوت کے یہاں مراد حقیقت بیعت کوسٹے کر سے عرب علماء کرام میں غلونہیوں کا بازارگرم کردیا تو بطور احتیاط کے اس کو بھی اجتماعاً ترک کردیا گیا۔

تبلیغ کے اس عمومی نہج پر کام کی ضرورت

ہندوستان اور دیگرمما لک کے اس بے دینی ، لاعلمی و جہالت اور دین کے فساد و بگاڑ اور اعمال واخلاق کے خرابی کے اس دور میں تبلیغ کی اسی ایمان اور کلمیۃ والی محنت ہی لوگوں کے اصلاحِ حال

(1) ارشادات ومكتوبات حضرت مولانا محدالياس صاحب : ص ١١

حقائق-غلط فبهيال

"'دین کی حفاظت دوطرح سے ہوتی ہے، ایک بیرونی حملوں کوروکنا، دوسر سے خوداندرونی استخام، بعنی خواپی دینی حالت کو کلمل کرنا زیادہ ضروری ہے۔ اگر کوئی بادشاہ ساری فوج برخاست کرد ہے، لڑائی کے سار ساز وسامان کو برباد کرد ہے، سارا خزانه لٹاد ہے، اب اگر کوئی غنیم حملہ کرد ہے اور بادشاہ لڑائی کیلئے آمادہ بھی ہوجائے تو کیا ظفریاب ہوسکتا ہے؟ بس وہی حالت ہوگئی۔ لڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں۔

حفرات! مکررکہتا ہوں کہ اندرونی حفاظت کی زیادہ ضرورت ہے۔خودا پنے اندراسلام کو رائخ کرنا، شریعت کا اتباع کرنا، یہی اندرونی حفاظت ہے۔کامل مسلمان بن جاؤ۔ احکام شریعت کی پورےطور سے پابندی کرو،خواہ مخواہ کو اہار ومت۔

صاحبو! ہرشے کا ایک اثر ہوتا ہے، اسلام کامل کا بھی ایک اثر ہے، واللہ جوکام خار جی قوت ہے۔ ہوتا ہے، اسلام کامل کا بھی ایک اثر ہے، واللہ جوکام خار جی قوت ہے۔ نہیں ہوتا وہ داخل ہے ہوجاتا ہے، پہلے زمانہ میں ہمارے بزرگوں کو دیکھر اسلام میں لوگ داخل ہوتے تھے، زور زبردئی ہے نہیں، مگر اب ہمارے اعمال خراب، اخلاق خراب، معاشرت گندی، معاملات خراب، اگر کوئی مسلمان ہونا چاہتو کیاد کھر ہو۔'(ا)

ای کومولا نامودودی مرحوم یول فرماتے ہیں:

''عوام میں کام کرنے والوں کو بیامر پیش نظر رکھنا چاہئے کہ اسلام کا پیغام ان لوگوں تک محدود نہیں جو مسلمانوں کی نسل سے پیدا ہوئے ہیں۔ بلکہ سارے انسانوں کیلئے عام ہے، للبذا انہیں مسلم غیر مسلم سب کے پاس اس پیغام کو لے کر پنچنا ہے، لیکن غیر مسلموں کو دائر ہ اسلام میں لانے کیلئے یہ باتیں ضروری ہیں :

اولاً ان موانع اوررکاوٹوں کو دورکریں جن کی اوجہ سے غیر مسلم اسلام کے خلاف ہو گئے ہیں ، مسلمان عام طور پر بیز ہنیت پیدا کرلیں کہ ان کی تنظیم واصلاح کا مقصد غیر مسلموں کے مقابلے میں اپنے آپ کومسابقت کیلئے تیار کرنانہیں ہے، بلکہ خود مسلمان بنااور دوسروں تک اسلام کی نعمت پہنچانا ہے۔ ہر مسلمان میں انصاف پیندی ، فیاضی ، ہمدردی ، ملاطفت کے جذبات پیدا ہونے چاہئیں۔

(١) تجديد تعليم وبليغ: ١١٥، ازمولا ناعبدالباري ندويٌ

مجموعی نام عسکری تنظیم رکھا گیا ہے کامیابی کیلئے ضروری ہیں، کیوں کہ بہی چیزیں عوام کو کھینچتی ہیں اورانہی کے لاگ سے ہزاروں لاکھوں آ دی جمع ہوتے ہیں، ای طرح لوگوں میں سے خیال بھی پیدا ہوگیا ہے کہ جو شخص کی تحریک و چلائے اس کیلئے ایک اخبار بھی ضروری ہے جس کے ذریعے وہ باہر کی دنیا کو ہمیشہ اپنے کارناموں کی رپورٹیں پہنچا تارہے۔ آج کل بعض تحرکی کو نیا جا وہ ایسا وادولوگوں کے دماغوں پر کردیا ہے کہ بعض تخلص آ دی بھی جب کوئی کام کرنا چا ہے ہیں تو ان کا ذہن خواہ تخواہ اس طرزی کا روائیوں کی طرف جا تا ہے، اس کیلئے تو کرنا چا ہے ہیں تو ان کا ذہن خواہ تخواہ اس طرزی کا روائیوں کی طرف وا تا ہے، اس کیلئے تو خوشنودی کیلئے بتا مار کر ایک جگہ ہیٹھے، خاموثی کے ساتھ دعوت واصلاح کا کام کرے، خوشنودی کیلئے بتا مار کر ایک جگہ ہیٹھے، خاموثی کے ساتھ دعوت واصلاح کا کام کرے، رفتہ رفتہ لوگوں کے دل اور ان کی زندگیاں بدلے اور برسوں کی لگا تازمنت سے مسلمانوں کی رفتہ رفتہ لوگوں کے دل اور ان کی زندگیاں بدلے اور برسوں کی لگا تازمنت سے مسلمانوں کی دولت سے بہرہ ور ہوں'۔ (1)

#### غیرمسلموں کواسلام میں لانے کیلئے پہلے اپنے اصلاح کی ضرورت

اس وقت عموماً یہ رجحان فروغ پایا گیا ہے کہ تبلیغ ورعوت کی یہ جدو جہد بجائے مسلمانوں کے غیر مسلموں میں کی جائے تو زیادہ مفیداور کارگر ثابت ہوگی،اسلام کا حلقہ اثر بڑھے گا،لوگ خداکی نافر مانی وناراضگی اور جہنم کے داستے سے نج کراللہ کی رضا اور جنت کاراستہ اختیار کر کے ہمیشہ کی کامیابی سے سرفراز ہوں گے ... حالانکہ اس طرح کا نظریہ قرون اولی کی دعوت و تبلیغ کی جدو جہد سے بالکل میل نہیں کھا تا، اولاً ہم مسلمان خودا عمال واخلاق اور اسلام کے وہ جسم اور تصویر بن جا نمیں کہ ہمار ہے طرز وا دا احلاق ومعاملات کود کھی کر غیر خود بخو داسلام کی طرف کھینچیں چلی آئیں۔ چنا نچہ یہ کام غیر مسلموں کو اصلام میں داخل کرنے کیلئے اور مشرف باسلام ہونے کے بعد تربیت کیلئے سب سے بڑا معاون ہے۔ اسلام میں داخل کرنے کیلئے اور مشرف باسلام ہونے کے بعد تربیت کیلئے سب سے بڑا معاون ہے۔ اسلام کی اشاعت و حفاظت دونوں کا اصل و کارگر طریقہ اپنے اسلام کو ہراعتبار سے مضبوط و محفوظ اور کمل بنا تا ہے، چنا نچے حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھا نوی فرماتے ہیں :

<sup>(</sup>۱) تبلیغی جماعت، جماعت اسلامی اور بر بلوی حضرات \_از حضرت مولا نامنظور نعمانی": ۳۲-۳۱

حقائق-غلطفهميان

ودکتی مدت کے بعد مولا ناالیاس صاحب کی طرف سے پیاطلاع آئی کہ فلاں تاریخ کو میں جماعت کے ساتھ کھنو جانے والا ہوں، آپ ہریلی ہی ملاقات میں فرمایا کہ آپ بس میرے پہنچ گیا، حضرت مولا ناد بلی سے تشریف لائے ، بہلی ہی ملاقات میں فرمایا کہ آپ بس میرے ساتھ رہیں اور جب تک ایک ہفتہ پورانہ ہوجائے ، کام کے بارے میں آپ جھے کوئی سوال اورکوئی بات نہ کریں، جو پھی بات کرنی ہو ہفتہ پوراہونے کے بعد مجھے یقین ہوگیا کہ امت میں ایمان اور اس کا پابند کرلیا۔ پانچ چھ دن گذرنے کے بعد مجھے یقین ہوگیا کہ امت میں ایمان اور ایمان والی زندگی پیدا کرنے اور عام کرنے کا یہ نہایت سے طریقہ ہے یہ یقین دن رات کی رفاقت اور مشاہدہ سے ہوا اور ساتھ ہی ہی اندازہ ہوگیا کہ اگر حضرت والا جھے گفتگوفر ماکر مطمئن کرنا جا ہے تھے، تو غالبًا میں مطمئن نہ ہوتا۔''

قرآن مجید ہے بھی اس حکت عملی کا اشارہ ملتا ہے۔حضرت پوسف علیہ السلام کے واقعہ کے سلسلة بیان میں فرمایا گیاہے کہ جبعز برمصری بیوی (جس کانام زلیغامشہور ہے اورجس کے م میں حضرت یوسف ایک زرخر بدغلام کی حیثیت سے رہتے تھے ) ان پر فریفتہ ہوگی تو ممری عورتوں میں اس کا چر جا پھیل گیا اور اس کی سہیلیوں نے اس کی اس حرکت کو بہت ہی ذليل حركت مجها، تو قرآن مجيديس بيان فرمايا كياكه جب ذليخا كوان مهيليول كي لعنت وطامت کی باتیں پہنچیں تو اس نے بیتر بیر کی کہان سب کی دعوت کی اور ان کے سامنے کھانے کی ایسی چزیں رکھی گئیں جن کوچھری سے کاٹ کاٹ کر کھانا تھا،اس لئے ہرایک کو چھری بھی دے دی گئ اور تھیک ای وقت زُلیخانے حضرت یوسف علیہ السلام کو بلایا ، وہ بیجارے غلام کی حیثیت میں شے فورا حاضر ہو گئے، جب مہمان عورتوں کی ان پرنظر پڑی تو ان کے ہوش عائب ہو گئے، قرآن شریف میں ہے کہ انہوں نے اس بے ہوشی اور وارفقی کے عالم میں چريوں اے اپناتھ كاك لئے - (فَطَعُنَ أَيْدِيَهُنَّ) كِرْزُلِخانِ أَن سے كما: "ذَلِكَ اللَّذِي لُمُتنَّنِي فِيه" (يوسف:٣٢)" يهي جوه جس كى مبت كي رقاري ب تم مجھ المت كرتى تھيں اب يخودتم الكيا حال موا؟ "۔ تو زليخانے ان مورتوں كى لعنت وملامت کا جواب دیے اوران کومطمئن کرنے کیلئے ان ہے کمی چوڑی بات نہیں گی، عام مسلمانوں کو اپنے معاملات اور اپنے طرز زندگی کے اعتبارے اتنابلند ہونا چاہئے کہ محض ان کود کیے کربی ہر شخص ان سے متاثر ہوجائے ،جس کی فطرت میں نیکی سچائی، راست بازی، انصاف، حسن اخلاق، صفائی سخرائی اور پاکیزہ زندگی کی قدر پہچائے کی کچھ بھی استعداد موجود ہو، اگر عام سلمین میں بیاوصاف پیدا ہوجا کیں اور غیر سلم باشندے اپنے گردوپیش کی مسلمان آبادی کو اخلاقی حیثیت سے اپنے مقابلہ میں برتر پانے لگیں تو یقین مائے کہ کسی کو ان سے یہ کہنے کی بھی ضرورت پیش نہ آنے گی کہم مسلمان ہوجا کہ عام مسلمانوں میں ہندواند اثر ات کے تحت اور پنے بچی اور چھوت چھات کے جو خیالات پیدا ہوگئے ہیں، ان کی رخ کنی کرنا چاہئے '۔ (۱-۲-۳)

## تبلیغی کام کوئی مضمون یا کتاب بیس، ایک عمل اورزندگی ہے

لوگ عموماً تبلیغی کام کوتر مروں، کتابول یالوگول کی زبانی س کر سیجھنے کی کوشش کرتے ہیں حالانکہ تبلیغ کا میکام محض عمل اور زندگی ہے، بغیر عملاً شرکت کے اس کے حقیقی مفہوم اور اس کی اہمیت وافا دیت اور اراکی کرتے ہوئے کھتے ہیں: اثراً نگیزی کو بچسنا مشکل ہے، چنانچہ مولانا منظور نعمانی "تبلیغ کے اس پبلوکو واضح کرتے ہوئے کھتے ہیں:

(۱) تبلیغی جماعت، جماعت اسلامی اور بر بلوی حفرات - از حفرت مولانا منظور نعمانی ": ۲۷-۲۷ (۲) اس تحریر کے ذریعہ جولوگ غیر مسلموں میں کام کررہے ہیں اُن کی تحقیریا تنقیص مقصود نہیں بلکہ اپنے موقف کومدل کرنامقصود ہے جو ہرکسی کام کرنے والے کواپنے کام کے تیس ہونا چاہئے۔

<sup>(</sup>سا) ہم نے مولانا مودودی مرحوم کے جوا قتباسات مختلف عناوین کے تحت ذکر کئے ہیں، یددراصل مولانا کے اس مضمون سے ستفاد ہیں جو انہوں نے '' تر جمان القرآن'' کے شعبان ۱۳۵۸ھ (اکتوبر ۱۹۳۹ء کے اس مضمون سے ستفاد ہیں جو انہوں نے '' تر جمان القرآن'' کے شعبان ۱۳۵۸ھ (اکتوبر ۱۹۳۹ء کے شارہ میں '' ایک اہم دین تحریک' کے عنوان سے لکھا تھا۔ مولانا کی بیتحریرا پنے اُس میوات کے دورہ، اس کی روداو، وہاں مولانا الیاس صاحب کی تبلیفی تحریک کے مفیداور نتیج خیرا ثرات، میوقوم میں اس تحریک کے احیاء سے پہلے کے حالات اوران کے اُجداور گنوار پن اوران میں رونما ہونے والی تبدیلیاں، اعمال کا شوق، اضلاق حسنہ سے ان کا اتصاف، ان تمام اُمور کا اصاطر کیا ہے، اس وقت بیمولانا کی تحریمولانا منظور نعمانی صاحب اُس کی دہملیفی جماعت، جماعت اسلامی اور بریلوی حظرات' نامی کتاب میں شامل ہے۔

جڑ کپڑجانے کے بعد کی چزیں ہیں، ذراقبل از وقت کی باتیں ہیں، الیی حالت میں نے دینی اداروں کا قیام تو الگ رہا، پرانے اداروں اور دینی مرکزوں کی زندگی بھی الیی حالت میں خطرہ سے باہزہیں .....مولانا کواس کا پوری شدت سے احساس ہوا کہاں وقت سب سے مقدم طلب کی تبلیغ اور مسلمانوں میں اپنے مسلمان ہونے کا احساس پیدا کرنا ہے اور بید ین سیکھے بغیر نہیں آتا اور دنیا وی چزوں سے زیادہ اس کیلئے سیھنے کی ضرورت ہے، بیا حساس اور طلب اگر پیدا ہوگئی تو باتی مراحل ومنازل ازخود طبے ہوجا کیں گے، اس وقت کے مسلمانوں کا عمومی مرض بے حسی اور بطلی ہے، لوگوں نے غلوانہی سے بھولیا ہے کہ ایمان موجود ہے، اس لئے مرض بے حسی اور بطلی ہے، لوگوں نے غلوانہی سے بھولیا ہے کہ ایمان موجود ہے، اس لئے ایمان پیدا ایمان کے بعد کی چزوں کا درجہ ہے ان میں مشغول ہو گئے، حالانکہ سرے سے ایمان پیدا ایک خطیم تغیر یہ ہوا کہ ان کا دائرہ طالبین کیلئے محدود ہوکر رہ گیا، اہل طلب کیلئے تعلیم واصلاح اور ہدایت وارشاد کا پوراانظام اور اہتمام تھا، لیکن جن کو اپنے مرض کا احساس ہی واصلاح اور ہوایت وارشاد کا پوراانظام اور اہتمام تھا، لیکن جن کو اپنے مرض کا احساس ہی طلب کی تبلیغ کی ضرورت تھی، ۔

طلب کی تبلیغ کی ضرورت تھی، ۔

اس احساس وطلبِ دیں اور اسلام کے اُصولوں ومبادی کی تلقین کے ذرائع

كلمه طيبه

اسلام کاکلمہ طیبہ ہی اللہ کی رسی کاوہ سراہے جو ہرمسلمان کے ہاتھ میں ہے،اس سرے کو پکڑ کر آپ سے پورے دین کی طرف تھنچ کتے ہیں،وہ کش کش نہیں کرسکتا ،مسلمان جب تک اس کلمہ کا اقرار کرتا ہے اس کودین کی طرف لے جانے کا موقع ہے۔

اب مسلمانوں کی اس وسیعی وعریض اور منتشر آبادی میں دین کا احساس وطلب پیدا کرنے کا ذریعہ یک ہے کہ ان سے اس کلمہ ہی کے ذریعہ تقرب پیدا کیا جائے اور اس کے ذریعہ خطاب کیا جائے کلمہ یاد شہوتو یاد کرایا جائے ،غلط ہوتو اس کی تھیج کی جائے ،کلمہ کے معنی و مفہوم بتائے جائیں اور سمجھایا جائے کہ خدا کی بندگی و غلامی اور رسول کی تا بعداری کا اقراران سے کیا مطالبہ کرتا ہے۔

تبلینی جماعت ۲۰ هائق-غلط فهمیاں

کوئی مقالہ پڑھ کرنہیں سایا، بس حضرتِ یوسف علیہ السلام کوایک نظر دکھلا دیا، تو حضرت مولا نامحد الیاسؓ نے اس حکمت عملی کے مطابق عمل کیا۔''(۱)

عوام میں دین کے بنیادی امور کاشعور بیدار کرنے والی تحریک

دراصل دعوت وتبلیغ کی اس تح یک کے ذریعہ یہ چاہا جارہا ہے کہ عوام میں دین کے بنیادی اُمور اور اُمہاتِ عقا کر سے جو غفلت اور ضعف بڑھتا جارہا ہے اس کی اصلاح اور در تگی اور دین کا صحیح فہم وادراک پیدا کیا جائے ، خواص اور اہل دین اور اہل طلب میں گرچہ دین کی پچھڑ پ اور فکر مدارس اور خانقا ہی نظام اور اہل اللہ سے وابستگی اور تعلق کی وجہ سے پچھ برقر اربھی تھا لیکن عوام کا بڑا طبقہ جو مسلمانوں کا اکثری طبقہ ہے ، اس کی اصلاح ودر سنگی اور اس کے عقا کدوا عمال کی وُرشگی اور دین کی مسلمانوں کا اکثری طبقہ ہے ، اس کی اصلاح ودر سنگی اور اس کے عقا کدوا عمال کی وُرشگی اور دین کی ان میں تی ترثر پ اور کڑھن پیدا کرنے کیلئے اس تح یک کا آغاز ہوا اور ای وقت بیتر کی کے اپنے اس مقصد کی تحمیل میں تند ہی کے ساتھ اپنے وسیع وعریض دائر محل میں سرگر داں ہے۔

چنانچے مولا نا ابوالحن ندوی عوام میں دینی بیداری اور ان کومقصد زندگی سے وابستہ کرنے میں اس تحریک کے موثر کردار کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اُمہات عقائد میں ضعف پیدا ہوگیا تھا اور بڑھتا جارہا تھا اور خودمولانا (الیاسؒ) کے گہرے الفاظ میں ''اُمہات عقائد' میں اُمہات ہونے کی شان نہیں رہی تھی، ان میں بنات عقائد کر شمنی وفروی عقائد) کی تربیت و پرورش کی طاقت نہیں رہی تھی، خدائی اور محمد عقائد کی میں میں اُمہات کی طاقت نہیں رہی تھی، خدائی اور محمد عقائد کی رہوتا چلا جارہا تھا' آخرت کی اہمیت کم ہوتی جارہی تھی۔ خدائی بات کا وقار اور رسول اللہ علیہ کے کلام کا وزن اور دین وشریعت کا احترام کم ہورہا تھا۔ اجروثو اب کا شوق (ایمان واحساب) دل سے اُٹھتا جارہا تھا۔……

پھرآ گے فرماتے ہیں:

آپ (الیاسؒ) نے بیا تھی طرح محسوں کرلیا کہ ایس حالت میں کہ مسلمانوں میں ایمان ویقین رُوبہ تنزل ہیں، دین کی قدر وعظمت دِلوں سے اُٹھتی جارہی ہے، عام مسلمان دین کی ابتدائی اور بنیادی چیز ہے محروم ہوتے جارہے ہیں لہذاان تکمیلی شعبوں کا قیام جودین کے

(1) تبلیغی جماعت، جماعت ِاسلامی اور بریلوی حضرات \_ از حضرت مولا نامنظور نعمانی ؒ: ۴۶ - ۴۸

دعوت و تبليغ

اُمت کی اصلاح کا بیکام اتنا بڑا اور اتنا پھیلا ہوا ہے کہ اس کیلئے چند افراد اور چند جماعتیں کا فی نہیں، اس کیلئے عام سلمانوں کی سلمانوں میں کوشش کرنے کی ضرورت ہے۔ اس لئے بقول مولا نا الیاس اس کیلئے عام سلمانوں کی سلمانوں میں کوشش کر ورٹ کام ہوگا، نہ جانے والے صفح کروڑ ہیں، جانے والے اسے لا کھنیں ہے مولا نا کے نزد یک اس کیلئے عالم اسلام میں ایک عمومی اور دائی حرکت و جنبش کی ضرورت ہے اور بی ترکت و جنبش مسلمانوں کی زندگی میں اصل اور مستقل ہے، سکون ووقو ف اور دنیا کا اختفال عارض ہے۔ سسمسلمانوں نے جب سے اس جماعتی زندگی اور اصلی کا محول کو وف اور دنیا کا اختفال عارض ہے۔ سسمسلمانوں نے جب سے اس جماعتی زندگی اور اصلی کا محول کا ورف خف کا عضاء حجوز دیایا ٹانوی درجہ دے دیا اس وقت سے ان کا انحطاط شروع ہوگیا، اس روحانی اور اندرونی ضعف کا عضاء حجوز دیایا ٹانوی کو رحمی کا خاتمہ ہے۔ سے اور بیٹیلنج دوطرح کی ہوگی ایک ماددی تبلیخ ملک بدملک وجوارح سے تعلق رکھنے والی سووہ تو ہیے کہ حضور ہوگی کی لائی ہوئی باتوں کو پھیلانے کیلئے ملک بدملک اور اقلیم دراقلیم جماعتیں بنا کر پھرنے کی سنت کو زندہ کر کے فروغ دینا اور پائیدار کرنا ہے، روحانی سے مراد جذبات کی تبلیغ یعنی تی تعالی کے تھم پر جان دینے کارواج ڈالنا۔

معروفات کی ترویج منکرات کے از الد کامؤثر ذرایعہ

جَب ماحول اورفضاء کوہموار اور درست کرلیا جاتا ہے، خیر کوروائ دیے کی کوشش کی جاتی ہے، تو اس بھلائی کے فروغ مسلسل جدوجہد اور کوشش کے نتیج میں ماحول اس قدر درست اور صحت افزاء ہوجاتا ہے کہ وہاں برائیوں اور مشرات کے جراثیم کو پنینے کے مواقع ہی نہیں رہتے ، بجائے مشرات اور برائیوں کے ایک ایک کرکے دور کرنے کی کوشش کے معروفات (بھلائیوں) کو اس قدر روائی در اور برائیوں کے ایک اس قدر دوائی ہوں اور کسی بھی مشکر کے ارتکاب کیلئے ماحول اس قدر اجبنی اور نا آشنا ہوجائے کہ اس برائی کے ارتکاب کی جرائت اور ہمت ہی نہ ہوسکے۔
اس کومولا نا ابوائحس ندوگ یوں فرماتے ہیں :

"گراس ماحول سے مختلف اللہ تعالی نے مولانا کی بصیرت پرینکته منکشف فر مایا کہ منکرات کے مثال نے کا پیطر یقہ نہیں کہ ایک ایک منکر مثانے کیلئے مثار مثانے کیلئے بعض اوقات عمریں گذر جاتی ہیں اوروہ پھر بھی نہیں مثالاً گروہ مث بھی جاتا ہے تو وہ صرف ایک

تبليغي جماعت ٢٢ حقائق-غلط فهمياں

نماز

اس طرح ان کوالٹداور رسول کے احکام کی پابندی پر لایا جائے جن میں سے سب سے عمومی سب سے مقدم نماز ہے، جس میں اللہ نے بیرقابلیت رکھی ہے کہ وہ سارے دین کی استعداد وقوت پیدا کردیتی ہے، جس بندگی کا کلمہ میں اقر ارتھااس کا یہ پہلا اور سب سے کھلا ثبوت ہے۔

علم وذكر

پھرائی خص کی مزیدتر تی اوراستکام کیلئے اس کواللہ سے تعلق پیدا کرنے اوراس تعلق کو بڑھانے کی طرف متوجہ کیا جائے اوراللہ کوزیادہ سے زیادہ یاد کرنے کی ترغیب دی جائے ۔۔۔۔۔۔ نیزید بات اس کے ذہن نشین کی جائے کے مسلمانوں کی طرح زندگی گذارنے کیلئے اللہ کی مرضی و منشا اوراس کے ادکام وفرائض معلوم کرنے کی ضرورت ہے، دنیا کا کوئی ہنر اور کوئی فن بے کھے اور کچھ وقت صرف کے بغیر نہیں آتا، دین بے طلب کے نہیں آتا اور اس کو آیا ہو آسمے منافل ہے اور اس کیلئے اپنے مشاغل سے وقت تکالنا ضروری ہے۔

اكرام مسلم حالا بعد المارة الالفد سادر الذد

اِس نجلتے پھرنے میں اخلاق کو درست رکھے ،خصوصًا مسلمان کے ساتھ برتا وَاورسلوک میں بہتر روبیہ اختیار کرے اس زمانے کا بیرواج ہوگیا ہے کہ آ دفی اپنی ذات کو مجموعہ محاسب اختیار کرے اس زمانے کا بیرواج ہوگیا ہے کہ آ دفی اپنی ذات کو مجموعہ محاسب ، اس تحریف نظر رکھے اور دوسروں سمجھتا ہے ، اس تحریف نظر رکھے اور دوسروں کے حاسن وہنر پڑاس کے ان محاسن کو ابنا کے کوشش کرے ، اس کے عیوب اگر پھی نظر آ سیس تو ان کی پردہ پوشی کرے اور اس کے محاسن کو ان عیوب پر غالب اور فتح مند کرنے کی کوشش کرے ، اس طرح ہے آپس کی رقابتیں اور دشمنی ختم ہوجا سکی گی اور تبلیغ اور دینی جدوجہد کی راہیں تھلیں گی۔ اس طرح ہے آپس کی رقابتیں اور دشمنی ختم ہوجا سکیں گی اور تبلیغ اور دینی جدوجہد کی راہیں تھلیں گی۔

تصحيح نيت

لیعنی برعمل کے بارے میں جو دعدے وعید اللہ نے فرمائے ہیں ان کے موافق اس امر کی تعمیل کے ذریعہ اللہ کی رضا اور موت کے بعد والی زندگی کی درئتی کی کوشش کرنا۔(۱)

(1) تلخيص مولانا الياس أور أن كى ديني دعوت: ٢٩١-٢٤١

" ہم لوگ نہی عن المنکر ایک دم نہیں کرتے! بلکہ آدی کو پہلے اپنے سے قریب اور مانوس کرتے ہیں اور جب ہمارے ساتھ اس کو تعلق ہوجا تا ہے تو پھر اس کو برائی سے روکنے کی ترغیب دیتے ہیں، جس کا اثریہ ہوتا ہے کہ وہ متاثر ہوکر اس کو قبول کرتا ہے'۔ اورایک موقع سے آپ سے اِسی قسم کا سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا:

اورایک موقع سے اِسی می کا ایک تحریرآپ کے پاس آئی تو آپ نے جواب میں لکھا:

"ہم اس کام کے ذریعہ سے امت میں اچھائیاں لانے کی کوشش کررہے ہیں ، خرابیاں دور

کرنے کی کوشش نہیں کررہے ہیں اس لئے کہ روشنی لانے کیلئے تو محنت کی ضرورت ہے،

لیکن اندھیرا جمگانے کیلئے کسی محنت کی ضرورت نہیں ، جیسے جیسے روشنی آئے گی ، اندھیرا خود
ختم ہوجائے گااس لئے قرآن پاک میں ہے " إن الحسنات یذھین السینات"

(الہود: ۱۱۲) مجلائیوں کے فروغ سے برائیاں من جاتی ہیں۔"(ا)

#### بوری اُمیبلم محنت کامیدان ہے

حضرت مولاناالیاس صاحب نے کسی ایک علاقے ، شہر ضلع یاصوبہ یا ملک کوخاص طور پراپی محت کا میدان نہیں بنایا کیونکہ اگر ایک بی مقام پراپی کوشش اور توجہ کومر کوزر کھا جائے اور دوسرے مقام کی طرف قطعاً توجہ نہ جائے تو مثبت اثر ات کے ظاہر ہونے پرخوش نہی یا قناعت پیدا ہوجاتی ہے اور منفی ردم ل پر سخت ہمت شکنی اور شکتہ دلی پیدا ہوجاتی ہے اور دونوں صور توں میں دوسرے مقامات قطعاً محروم رہ جاتے ہیں ، مقامات کی تعددو تو ع اور نئے خون کے ملنے سے کی وجہ سے ہمت افزائی اور کام میں تازگی رہتی ہے اس طرح ہرزمین اپنی مخفی استعداد اور صلاحیتوں کو حسب توفیق اُ جاگر کرتی ہے ، یہی بات مولانا الیاس صاحب نے ابوالحن علی ندوی کو اپنے ایک مکتوب میں کھی ہے :

(۱) دعوت کی بصیرت اوراس کافہم وإدراک: ۱۸۲-۱۸۲

تبليني جماعت ٦٣٢ حقائق - غلط فهميال

مقامی اصلاح ہوتی ہے اور بعض اوقات ایک دوسر امکر پیدا ہوجا تاہے ، دنیا میں اس وقت صد ہامکرات ہیں ، عمرین ختم ہوجا کیں تو بھی وہ سب نہیں مٹ سکتے۔ مولا ناکے نزدیک سیح طریقہ یہ تھا کہ ان منکرات سے بحالتِ موجوہ براہ راست تعرض نہ کیا جائے ، بلکہ ایمانی شعور اور دینی احساس کو بیدار کیا جائے اور معروفات (بھلائیوں) کی سکٹیروترو تج کی جائے۔

مولانامقامی و جزئی اصلاح کے قائل نہ تھے، وہ فرماتے تھے کہ دور سے فضابد لتے ہوئے اور معروفات پھیلاتے ہوئے آؤید منکرات آپ اپنی جگہ پر بغیر کسی جھگڑ ہے کے صنحل ہوجائیں گے،معروفات کو جتنا فروغ ہوگامنکرات کوزوال ہوگا۔

ایک سلیم الفطرت میواتی نے جومولا ناکے خاص تربیت یا فتہ ہیں مجھ سے کہا کہ ایک دن میں چھڑکا وکر رہاتھا، سبطر ف چھڑکا وکیا اور جہاں کھڑاتھا وہ جگہ خشک رہ گئی سبطر ف سے مختدی ہوائیں آئیں تو وہ جگہ خود بخود شندی ہوگئی، اس وقت یہ کلتہ میری مجھ میں آیا کہ اگر میں نے اس جگہ چھڑکا وکیا ہوتا اور اس کے گر دو پیش خشک رہتا تو وہ جگہ بھی ٹھنڈی نہ ہوتی ۔ مولا نا کے یہاں اصل دین کی کوشش اور دین کے متفق علیہ اجزاء کی اشاعت و تروت کے کو اس زمانہ کے تمام فتنوں اور امراض کا علاج، سنتوں کے فروغ اور ہردین خیروبرکت کے اس زمانہ کے تمام فتنوں اور امراض کا علاج، سنتوں کے فروغ اور ہردین خیروبرکت کے

سور المسلم المس

دعوت کوشبت اورا بجانی انداز میں پیش کرنے میں جس قدر وہ مؤثر ہوا کرتی ہے خاطب اس کو جس قدر جائدی تبیں جس قدر جلدی قبول کرتا ہے، منفی اور سلبی طرز اختیار کرنے ہے اس میں اس قدر اثر انگیزی نہیں ہوتی، بلکہ اس پہلو میں خطرات اور خدشات کا بھی اندیشہ ہے، اس لئے منکر پرنگیر کرنے ہے بہتریہ ہے کے معروف کورواج دینے کی کوشش کی جائے۔

ایک مرتبه حضرت مولا نا انعام الحن صاحب تک به بات بهنچائی گئی که دعوت وتبلیخ میں اس کا مثبت پہلویعنی " نمر بالمعروف" تو بہت ہے، لیکن اس کا دوسرارخ یعنی " ننہی عن المنکر" نہیں، جبکر نص قرانی میں دونوں کا تھم ایک جگہ ہے، تو آپ نے اس موقع ہے فرمایا:

(١) مولا نالياس اوران كى دين دعوت: ١٠٥-٣٠٤

حقائق-غلط فهميال

''تبلیغ کیلئے کسی خاص جگہ کو مخصوص کرلینا اور باقی مواضع کواس کے بعد پر رکھنا ایک عگین بنیادی غلطی ہے،خطرناک اور زہریلاخیال ہے، یہ ہر گز ہر گز اس کودل میں جگہ نہ دے اور اس خیال کودل میں نہ آنے دے۔''(1)

علم وذكر كي عمومي اور بنيا دي محنت

اس عنوان کے تحت دراصل ہم یہ بتلانا چاہتے ہیں کہ بینے کے طرز وقت میں علم وذکر کو خاص اہمیت حاصل ہے، کیکن علم وذکر کا وہ عام مفہوم نہیں جوعمو ما لوگوں کے دماغوں میں بسا ہوا ہے کہ علم سے مراد کتابوں کے نقوش اور تحریریں اور ذکر سے مراد چند خاص قتم کے اوراد واذکار، بلکہ حضرت مولانا الیاسؓ نے یہاں پرعلم وذکر کو خاص اس معنی کے ساتھ محدود نہیں رکھا ہے؛ بلکہ علم وذکر سے مراد تمام اعمال واشغال کے بارے میں جواحکام وارد ہوئے ہیں، اس کے دھیان اور استحضار کے ساتھ ان اکال واشغال کے بارے میں جواحکام وارد ہوئے ہیں، اس کے دھیان اور استحضار کے ساتھ ان ان کا الی کو انجام دینا، یعنی پوری انسانی معاشرت ذکر میں تبدیل ہوجائے اور علم سے مراد بغیر کسی ساز وسامان کے اہل علم کی صحبت واختلاط اور رفاقت واجتماع میں تھوڑے سے محدود وقت میں اپنے ماحول سے نکل کرنیک ماحول کو اختیار کرتے ہوئے چلت پھرت کے ذریعیہ سردین کو حاصل کیا جائے میں السے کا اس حوالہ سے طریقتہ کا رتھا۔

حفرت مولا ناابوالحن ندوی علم وذکر کے اس عموی طریقه کارکاذکرکرتے ہوئے لکھتے ہیں:

د'اس تحریک کے اصول وارکان میں ذکروعلم کالفظ بار بارآیا ہے، مولا نا (الیاسؓ) اس کی عام
دعوت دیتے تھے، چونکہ اس وقت سارے ہندوستان اور پورے عالم اسلام میں مدت سے
علم وذکر کی دوخاص اصطلاحیں اور دوخاص طریقے رائج تھے، ذکر کیلئے مروجہ اور ادو وظائف
اور علم کیلئے کتابوں اور مدارس کا ایک مخصوص نظام ان دونوں طریق ونظام کے بغیر ذکر وعلم کا
حصول ستبعداور تقریباً خارق عات سمجھا جانے لگا تھا، لیکن یہ امت کیلئے عموی طریق نہیں تھا
اور اس راستہ سے امت کے مشغول اور عام افر اداور اس کا سواد اعظم ذکر وعلم کے منافع سے
محروم ہور ہاتھا، چونکہ فدکورہ بالاعلم کوذکر کے خصوصی طریق سے خواص امت اور عالی ہمت
اور اہل طلبہ بی استفادہ کر سکتے تھے۔

(۱) إرشادو نمتوبات بانی تبلیغ : ۲۲۲، مرتب افتخارا حدفریدی

اگر کے متعلق مولا نا کا پیفر مانا تھا کہ غفلت تو حرام ہے ؟ کیکن ذکر ، ذکر لسانی وذکر لفظی میں محدود نہیں زندگی کے مختلف احوال واعمال واشغال کے بارے میں جواحکام وارد ہوئے ہیں وسیان کرتے ہوئے ان کے مطابق ان اعمال واشغال کو انجام دیناذکر ہے، اس طرح پوری معاشرت اور پوری زندگی ذکر میں تبدیل ہو گئی ہے۔ ذکر لسانی وفظی کو بھی مولا نا کے نزدیک وین کی جدو جہدا ورحرکت وسعی کے ساتھ ملانے کی خاص ضرورت ہے۔ یہی صحابہ کرام کی زندگی کی ساخت تھی کہ وہ دین کی وعوت و جہا داور دین کے فروغ کیلئے سعی وعمل کے ساتھ وکرکو تھے اور یہی طریق اب بھی ہونا چاہئے۔

ملم سے متعلق بھی مولانا کی تحقیق بیتھی کہ دین کے تعلیم و تعلم کو کتابوں کے نقوش اور مداری کے مدود میں محدود کردینا قرونِ متا خرہ کا طریقہ اور امت کے بڑے طبقہ کواس دولت سے محروم کردینے کے مترادف ہے، اس طرح امت کا بہت مختصر طبقہ دین کے علم سے متقع ہوگا، وہ اکثر محف نظری اور دینی طور پر۔ دین کے تعلیم و تعلم کا فطری اور عومی طریقہ جس سے لاکھوں افراد ملاکسی سازوسا مان کے تھوڑے وقت میں علم دین نہیں نفس دیں حاصل کر سکتے ہیں، وہ اختلاط واجماع صحبت، سعی وعمل میں رفاقت اور اپنے ماحول سے نکلنا ہے، جس طرح زبان و تہذیب اللہ زبان اور مہذب وشائستہ لوگوں کی صحبت واختلاط سے حاصل کی جاتی ہے اور یہی ان کے ساخرے دین کا صحبت واختلاط سے حاصل کی جاتی ہے اور یہی ان کے سے حاصل ہوسکتا ہے، یہی اس کے حصول کا فطری طریقہ ہے کہ اس کے بہت سے اجزاء سے جاس ہوسکتا ہے، یہی اس کے حصول کا فطری طریقہ ہے کہ اس کے بہت سے اجزاء سے جاس جا ہم ہیں، دین ایک جا ندار اور متحرک شئے ہے، کتابوں کے مصول کیا جا مدین کا مصل کیا جا ماس کی بیا جا ہم ہیں، ویون کیا جا ماس کی بیات ہوں کا مصل کیا جا ماس کیا جا اس کے بیات ہے، دین کا مصل کیا جا اس کی بیات ہیں میں موال کیا جا اس کیا ہوا سکتا ہے۔ دین کا مصل کیا جا اس کیا جا اس کیا جا اس کیا جا اس کیا جا اسکا ہوا سکتا ہے۔

AF

حقائق-غلط فهميال

مسوصی تعلیم پر بڑے گا اور عموی تعلیم سے خصوصی تعلیم زندہ ہوگی ،اس لئے مدرسہ والوں کو العمومی وخصوصی التعلیم کے ساتھ کرنا چاہئے' تا کہ عمومی وخصوصی وفوں تعلیم زندہ ہوں''۔

ايك موقع سے فرمایا:

د علم اور عل ایک ہی ہے شے کا وجو دِ دہنی علم ہے اور اس کا وجو دِ خارجی عمل ہے، جب تک د ہن میں موجود ہے تو اس کو علم کہیں گے اور جب بدن میں آجائے اور جسم سے ظاہر ہونے گئے وعمل ہے عمل میں آنے پر ذہنی چیز کو تقویت ملتی ہے'۔

ايك مرتبة فرمايا:

"دوعت کامقصدیہ ہے کہ ہرشعبددالے اپنے کام کے ساتھ دین کی محنت مل لگیں، ان سے شعبے ہرگز جھڑا نے ہیں ہیں، بلکہ انہی شعبوں میں رہتے ہوئے دین اوردعوتی کام کرنا ہے"۔ ایک جگہ یوں فرمایا:

" علاء کاعوام کے ساتھ اگر رابطہ قائم رہاتو بیامت چلنے دالی ہوگی اور علاء اس کو چلانے والے ہوں گے اور اگر چلنے والے نہ ہوں تو علم کابیر چراغ جل کرختم ہوجائے گا اور اس کی روشنی سے کسی کوفائدہ نہ ہوگا''۔(1)

#### اس محنت كامقصود ماحول كابكار دوركرناب

پی تقیقت ہے کہ انسان ماحول کا اثر قبول کرتا ہے، جس ماحول میں وہ اٹھتا بیٹھتا ہے اگر وہ دیندارانہ اور شریف ہوتو وہ خود بھی شریف اور دیندار ہوتا ہے، اگر اس کے اردگر داور آس پاس کا ماحول فساداور بگاڑ ہے داہر روی اور بدچائی کا ہوتو وہ خود بھی بگڑتا ہے، اس دعوت و تبیخ کے ذریعہ بیچا ہا جارہا ہے کہ ماحول کے بگاڑ اور فساد کو دور کیا جائے ، باین طور کہ ایمان واعمال والا ماحول پیدا کیا جائے ، چنا نچہ معزت مولا ناانعام الحن صاحب ماحول کو بنانے کی اس محنت پرزور دیتے ہوئے فرماتے ہیں :

منز میں مولا ناانعام الحن صاحب ماحول کو بنانے کی اس محنت پرزور دیتے ہوئے فرماتے ہیں :

منز میں آتا ہے، ماحول اگر دنیا کا ہوتا ہے تو دنیا آتی ہے، ہمیں اصل محنت ماتول کے بنانے کی دین آتا ہے، ماحول اگر دنیا کا ہوتا ہے تو دنیا آتی ہے، ہمیں اصل محنت ماتول کے بنانے کی دین آتا ہے، ماحول اگر دنیا کا ہوتا ہے تو دنیا آتی ہے، ہمیں اصل محنت ماتول کے بنانے کی دین آتا ہے، ماحول اگر دنیا کا ہوتا ہے تو دنیا آتی ہے، ہمیں اصل محنت ماتول کے بنانے کی

(۱) وفوت كي بصيرت اوراس كافنهم وإدراك: ١١٩-١٢٩

صحابه کرام رفی کی زندگی چار چیزول سے عبارت تھی تعلیم ، ذکر تبلیغ وخدمت دین ،معاش۔ اب پہلے کی تین چیزوں کی جگہ چوتھی چیز (معاش اور دنیا کی کمائی) نے لے لی ہے اور زندگی کی بوری وسعت کواس طرح اس نے گھیرلی ہے کہ کسی چیز کیلئے قطعاً کوئی گنجائش نہیں رہی ،....اس کے ضروری ہے کہ اہل دین اور اہل علم اور کم انکم اہل طلب اور علماء کی رفاقت ہو، جوسب اس مقصد كيلئے جمع ہوتے ہوں، سابق ماحول كے اثرات وخيالات سے حتی الامکان دوراورآ زاد ہوں اورا تناوقت گذرے کہ بہت سے وہ منازل ومراحل آ جا کیں جو انسانی زندگی کیلیے ضروری ہیں اور اس کے متعلق احکام وآ داب بروقت اور برموقع معلوم ہوں۔ اس دوران اپنی سرکی آنکھوں سے بورے اجزائے دین کا مطالعہ ہو، صرف عبادات وفرائض ہی کے احکام وآ دابنہیں، بلکه معاشرت، تہذیب واخلاق، معامله و گفتگو، سلوک وحسن خدمت اور رفاقت وصحبت کا شرعی طریق اور اس کے آ داب وضوابط اور سونے، کھانے ، اٹھنے، بیٹھنے کے آ داب ومسائل بیکھے جا کیں اوران کو برتا جائے اوراس کے ساتھ دین کے جذبات اور امنگیں اور دین کی روح بھی پیدا کی جائے ...اس دوران فضائل ومسائل كابھى نداكره ہو، فضائل ديني زندگى كى روح اوراس كى قوت محركه ہيں،مسائل ان كے ضوابط اوراحکام ہیںاور دونوں ضروری ہیں ؛کیکن دونوں میں وہی فرق ہے جوروح اورجسم میں۔ اسی طرح صحابہ کرام رہیں کے ان حالات وواقعات کا بھی مذاکرہ رہے، جن سے دین کے جذبات اور ولولے پیدا ہول اور ان کی اقتراء کا شوق ہو'۔ (۱)

دین کے جذبات اور ولو کے پیدا ہوں اور ان می افتد اعظاموں ہو۔(۱) وعوت و بلیغ میں علم کے اسی عمومی مفہوم کو بیان کرتے ہوئے حضرت جی انعام الحن صاحب ً استرین ن

'' تعلیم دوطرح کی ہوتی ہے، ایک تو خصوصی تعلیم جو کہ مدرسوں میں پڑھائی جاتی ہے، جن لوگوں میں دین کے علم کو حاصل کرنے کی طلب ہوتی ہے وہی ان مدرسوں میں آتے ہیں، دوسرے وہ تعلیم جوعمومی ہے وہ بید عوت و تبلیغ ہے، تا کہ ان کے اندر طلب پیدا ہو۔ بیعمومی تعلیم اس خصوصی تعلیم سے زیادہ ضروری ہے، اس لئے کہ جب عمومی تعلیم کی فضا بے گی تو اس کا اثر

<sup>(</sup>١) تلخيص مولا ناالياس اورأن كي دين دعوت: ٣١٨-٣١٦

''مولانا کی سیرت وسوانح کے سلسلہ میں ہم عرصے تک متامل رہے ، مولانا ہمیشہ اس کی تاکید فرماتے رہے کہ ان کی دعوت کو ان کی شخصیت کے ساتھ وابستہ نہ کیا جائے ، وہ کسی طرح اس کے روادار نہ تھے کہ ان کی شخصیت کی طرف دعوت دی جائے ، آخر میں اس کو بھی ناپبند فرماتے تھے کہ دعوت کے تعارف کے سلسلہ میں ان کا نام لیا جائے یہ احتیاط، تواضع، نیفسی اور اخلاص کے علاوہ اہم دین مصالح پڑتن تھی''۔(1)

حضرت مولا نا پوسف صاحب اپنی ذات کے بے وقعت و بے عظمت ہونے اور کام کے اہم اور عظیم ہونے کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

"مم میں سے بہت سے میری زیارت اور مصافحہ کی نیت سے آتے ہیں اور چلے جاتے ہیں، میں کہتا ہوں، اس کام کی عظمت کو مجھو، جس کی وجہ سے خدانے تمہارے دلوں میں میری محبت اور عقیدت ڈالی ہے، اس کام میں اپنا وقت، جان اور مال لگا و اور اس کام سے جڑو، میری ذات تو فانی ہے'۔ (۲)

حضرت مولانا انعام الحن صاحب ایک مرتبہ بنگلہ دلیش کے اجتماع میں شریک نہ ہوسکے، اپنی عدم شرکت کی افادیت کو واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"بندہ نے تمام احباب سے بہت ہی زیادہ رائے لی، آپ کے یہاں کیلئے، گرکسی بھی رائے نہ ہوئی، بندہ گوجسمانی حاضری نہ دے سکا الکین بندہ کی دعا اور دل کی بکارآپ کے ساتھ ہے، اللہ تعالیٰ ہی کرنے والا ہے، بندہ آئے تب بھی اور نہ آئے تب بھی، بلکہ اپنی عدم حاضری بعض وجوہ سے حاضری سے زیادہ مفید ہے، حاضری میں مخلوق پر نظر آسکتی ہے، غیر حاضری میں صرف خالق پر نظر جمنے کا قوی امکان ہے، حاضری میں بوجھ اوروں پر ہوتا ہے، غیر حاضری میں سارابو جھ آپ سب پر ہوگا، جو تمام فتو حات غیبی کیلئے گنجی کا کام دے گا۔ آدی کی نگاہ جب ذات پر ہوتی ہے تو کام نہ ہونے پر رجو یا اللہ بڑھتا ہے، کام کے نہے کے صحیح ہونے کا فکر بڑھتا ہے، کام ہوئے پر اپنے اندر خدا کاشکر پیدا ہوتا ہے، کام کے نہے کے صحیح ہونے کا فکر بڑھتا ہے، کام ہوئے پر اپنے اندر خدا کاشکر پیدا ہوتا ہے، کام

کرنی ہے، تاکہ ہم دین پر چلنے والے اور دین کی کوشش کرنے والے بن جائیں، یہ کشتوں کا کرنا تعلیم کرنا ہم جیات پڑھنا اور نمازوں کا اہتمام کے ساتھ پڑھنا یہ چار کام ہیں ان چار کاموں کو اہتمام سے کرو گے تو اس سے ماحول بنتا جائے گا، جس جگہ نماز کاماحول ہووہاں پر بے نمازی کو اپنے آپ کوسنجالنا مشکل ہوجاتا ہے، وہ بھی نماز پڑھنے لگتا ہے، اگر شبیح پڑھنے کا ماحول ہے تو شبیج پڑھنے لگتا ہے، اس لئے ہمیں اس بات کی کوشش کرنی چاہئے کہ ہماراماحول وین ماحول ہے "۔

ایک موقع سے یوں فرماتے ہیں:

"مرایت کی کے قبضہ میں نہیں ہے، وہ صرف خدائے پاک کے قبضے میں ہے اور خدائے پاک اللہ جل شانہ اس وقت ہدایت دیتے ہیں جب ہدایت کا سبب اختیار کیا جائے، ہر چیز کیلئے اللہ جل شانہ نے سبب بنایا ہے، جب سبب کو اختیار کیا جاتا ہے تو وہ چیز حاصل ہوجاتی ہے چنانچہ بیسہ حاصل کرنے کیلئے نکاح کو حاصل کرنے کیلئے نکاح کو سبب بنار کھا ہے اور ان اسباب کے ذریعے سے ان چیزوں کو خدائے پاک وجود مرحمت فرماتے ہیں، ایسے ہی ہدایت ہے، ہدایت کا سبب اللہ تعالی نے دین کی کوشش کو بنایا ہے جتنی دین کی کوشش کو بنایا ہے جتنی دین کی کوشش کریں گے، اُتناہی اللہ جل شانہ ہدایت کے فیصلے فرمائیں گے۔ ہمیں خداسے ہدایت اتروانے کیلئے دن کو کوشش کرنا ہے اور راتوں کو دعائیں کرنا ہے۔ (1)

ذات اور شخصیت کے بجائے اصول اور کام پرزور

اکابرتبلیغ (خصوصاً مولا ناالیاس صاحبٌ ، مولا نایوسف صاحبٌ ، انعام الحن صاحبٌ) ہمیشہ سے اس بات پریفین رکھتے تھے کہ کام کی ترقی اور عروج ذات اور شخصیت پرموتو ف نہیں ہے ، بلکہ اخلاص واستخلاص اور اصولوں پرجمنے میں اور یہ کہ کام سے تعلق رکھنے والوں کے اعمال واخلاق جس قدر بلند ہوں گے اس قدر اس وعوتی کام کامعیار بلند ہوگا۔

چنانچ مولا نامنظورصاحب نعمانی "مولاناالیاس صاحب کی کسرنفسی اور دعوت کے ساتھ ان کی شخصیت کونہ جوڑنے کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(۱) دعوت کی بصیرت ادراس کافنهم و إدراک : ۳۸-۳۸

<sup>(1)</sup> مقدمه ازمولا نامنظورصا حب نعماني": مولاناالياس صاحب اوران كي دي وعوات: ٣٣

<sup>(</sup>٢) ملفوظات حضرت مولا نايوسف صاحب، جلداول: ٣٨-٣٦

<sup>(</sup>سم) وعوت کی بصیرت اوراس کافیم و إدراک : ۲۱-۳۲

4

تبليغي جماعت

اجتاعات اصل نہیں کام اصل ہے

اکارتبلیغ شروع بی سے اس بات پرزوردیتے رہے ہیں کہ دعوت تبلیغ کی بنیاداجتماعات پرنہیں ہے، بلکہ اصل ہیہ ہے کہ اصولوں کی پختگی کے ساتھ اجتماعی نقل وحرکت مسلسل ومتواتر ہو، چنانچہ حضرت مولانا پوسف صاحبؓ اس پرزوردیتے ہوئے فرماتے ہیں:

''اس کام میں اجتماعات نہ بنیاد ہیں نہ مقصود، بلکہ اپنے نہج سے نہ ہونے کی بناء پر مفتر ہیں،
اس لئے ماہا نہ اجتماعات بالکل نہ کئے جائیں، ہر جگہ مقامی اجتماعات ہفتہ واری اپنی نوعیت
کے ساتھ یعنی پوری شب بیداری ہو، اور اوقات کا مطالبہ کرتے ہوئے کئے جائیں''۔(ا)
حضرت مولا نا انعام الحن صاحب بھی مختلف انداز سے ان اجتماعات کی ترغیب نہ دے کر معجد وار
محنت کو بڑھانے اور ہر جگہ سے جماعتیں نکالنے پر زور دیتے تھے۔

حافظ پوسف فرماتے ہیں:

" حضرت جی انعام الحسن صاحب بھی ینہیں فرماتے تھے کہ اجتماعات یا جوڑ کرو، کیکن جب اس کیلئے کوئی جماعت تاریخ لینے آتی تو فرماتے تھے کہ ایسی محنت کرو کہ علاقہ والے سوفیصد نمازی بن جائیں 'تعلیم کرنے والے اور تبیجات ادا کرنے والے بن جائیں''۔ ایک موقع ہے فرمایا:

''اجتماع میں ہمارانقصان ہے ہمارا کا م توبہ ہے کہ ہرآ دمی دعوت پر محنت کرے اجتماع طے ہونے پر اجتماع طع ہونے پر اجتماع والوں کا کام اجتماع سے ہونے پر اجتماع والوں کا کام اجتماع سے نکلنارہ گیا، اس سے قوتِ دعوت نکل جاتی ہے اور اجتماع کے بغیر کوشش کرنے سے ہرایک میں دعوت کی قوت آ جاتی ہے اور کام میں عمومیت آتی ہے'۔

ايك مرتبه يون فرمايا:

"كام كا آج استقبال ب كيكن ساته مين بهت سے خطرات بھی ہيں، كام جتنانام ونمود سے محفوظ رہے گا تنابی اچھا ہے اجتماع میں اسمیت اور ہنگامہ ہوتا ہے۔ نتائج ظاہر ہونے كا انكار نہيں ب پہلے منفعت والا پہلوغالب تھا اب مصرت والے پہلوك غالب ہونے كاشبہ ہے

(1) ملفوظات حفرت مولانا محدالياس صاحبٌ، حصداول: ٣٣١

لہذااجماعات سے بچتے ہوئے کام ہوتواچھاہے۔"استعیدوا علی حوائجکم بالکتمان" آج بلاإراده اجماعات کی کثرت بڑھ گئ ہے، تجزید کیا جائے تواس میں مضرت زیادہ ہے، جی چاہتا ہے کہ کام ہواجماع نہ ہؤیداسلم راستہ ہے۔ جماعتیں پھرنے سے تو ماحول بنم ہے، کیکن اجماعات سے ہنگامیت آتی ہے اور اجماعات کی وجہ سے جماعتوں کی کارکردگی میں ضعف آتا ہے"۔(ا)

#### ناموافق جگهول مين كام كاطريقه

موافق اورمساعد ماحول میں کام کرنااتی برسی ہنرمندی نہیں ہے جتنا کہنا موافق اور مخالفانہ ماحول میں استعداد اور ا اپنے اصول اور نہج کی حفاظت کرتے ہوئے کام کرنا ہنرمندی ہے۔ کام کرنے والے کی استعداد اور صلاحیت کا بہترین انداز ہ بھی ایسے ہی موقع پر ہوتا ہے، اس لئے حضرت مولانا انعام صاحب اپنی مجالس میں بار ہاباریوں فرمایا کرتے تھے کہ

"ماحول کی ناموافقت اور مخالفت سے گھبرانانہیں چاہئے ،اس کئے کہ کرنے والی ذات صرف اللہ جل شانہ کی ہے اور وہ جب کرنے پرآتے ہیں تواصنام (بتوں) سے بھی توحید ظاہر کراتے ہیں اور باطل کے نقثوں سے حق کی آواز اُٹھے گئی ہے"۔

چونکہ مرکز نظام الدین سے اطراف عالم میں جانے والی جماعتوں کو ہر جگہ یکساں ماحول نہیں ملکا کہیں مخالفت ہوتی ہے، کہیں مجد میں قیام کی ممانعت ہوتی ہے اس لئے ایسے ماحول میں اگر کام کرتا پڑجائے تو حضرت مولانا کی اولین نصیحت اور تاکیدیہ ہے کہتی الامکان نرمی کی جائے ،اگر مخاطب اپنے سخت رویہ پر جمارہ تو پھر خاموثی اختیار کرلی جائے۔

وعوت و بلیخ کی تمام محنت اور تر تب مسجد سے چلتی ہے، اب اگر کسی مسجد کا کوئی ذمہ دار متولی وغیرہ بیان کرنے سے منع کردے تو ایسے موقع پر کیا کیا جائے تو اس مشکل کاحل اس طرح بیان فرماتے ہیں:

د' اگر کسی مسجد میں متولی بیان کرنے سے منع کرے یا اس کا خطرہ ہوتو بھی ان کو حکمت سے دعوت دی جائے بیان کی اجازت لینے کے دین کی دعوت دیں، اگروہ اسے قبول دعوت دی جائے بیان کی اجازت لینے کے دین کی دعوت دیں، اگروہ اسے قبول

<sup>(</sup>۱) دعوت کی بصیرت اوراس کافنم و إدراک: ۱۷۲-۱۷۸

ت 📗

تبليغي جماعت

الل حق علاء سے رجوع موجائيں، نتجاً مغربي ممالك ميں اور دين طور يربسمانده افريقي ممالك ميں اوررشیا جیے ممالک میں مدارس اور کتب خانے آباد مور ہے ہیں اور عالمی سطح پر بھی بدنظام طے کرتا مرورى تقاكه غيرعربي دال طبقدتوايى اين زبان ميس ترجمه شده فضائل اعمال يرسط اورعربي دال طبقه رياض الصالحين، حياة الصحابه روهيس كيونك كتب فضائل كممل اجزاء عربي مين تقل بهي نهيس موت بين اورعالم عرب کی علمی اور وی فضاء کے اعتبار سے یہی کتابیں مناسب بھی کئیں ، ورنہ ہرآنے والے کا اسے فقہی بقوفی ،کلامی اور سیاس مسلک کی کتاب لے کرآنے سے بہت سے اختلافات بیدا موجاتے جیسے مدارس میں داخل ہونے والے طالبِ علم کوابتدائی یا نچ سال تو ترجمہ قرآن بھی نہیں پڑھایا جاتا بلکه اُردو بخو، صرف، بلاغت کے فنون کے ذریعاس کے اندونہم قرآن کی استعداد پیدا کی جاتی ہے، للذا الل مدارس سے سال اول میں درس تفسیر کا مطالبہ کرنا ، اس کی استعداد سے ناوا تفیت اور نظام تعلیم وزبیت کے اُصول سے جہالت کی علامت ہے، ای طرح جومحنت اُمت مسلمہ کے ہرفرد میں جذب ایمانی کوجگانے، طلب دین کی آگ جرکانے اور فکر آخرت سے تزیانے کیلیے وجودیس آتی ہے اس سے اس شم کا مطالبہ بھی درست نہیں ہے۔ تھمیلی مراحل کی تعلیم کیلئے مدارس اور علمائے کرام کے حلتهائ درس تفسير وحديث ميس جن كامنعقد مونا اور بهيلنا دعوت وبليغ كي محنت كاطبعي نتيجه اوحتي ارتقائي مرحلہ ہے جنانچہ بورے عالم میں جہال کہیں دعوت کی بیمنت فروغ پارہی ہے وہاں سے زندہ دل، روش ضمير، باحميت سليم الطبع ميح الفهم ، شريعت كرمز شناس علاء وسيح كشديد مطالب آرم بي-بخاری مسلم وغیره کیول مہیں؟

بلاشبه حدیث کی چھ کتابیں اور بالخصوص بخاری وسلم سی احادیث کے قال کرنے میں ایک اِمتیازی مقام رکھتے ہیں۔

کین جو خص ان کی فہرست پرایک سرسری نظر ڈالے گا اسے اندازہ ہوگا کہ بیتمام کتابیں فقہی (مسلم سائل) کی ترتیب پر ہیں اور بالعموم ان کتابوں کے آخری حصہ میں آ داب، مناقب، سیرت، تفسیر جیسے عناوین کے تحت فضائل مذکور ہیں۔

نیزان کتابوں کے طرزتھنیف ور تیب اورانداز ہویب سے اندازہ ہوتا ہے اوران کے سوائح نگار فیری کھا ہے کہ یہ سب یا تو مجہد مطلق یعنی خاص فقہی مسلد کے بانی تھے یا چارفقہی مسالک

تبليغي جماعت ٢٨ حقائق -غلط فهميان

کرلے تو ایسے میں اجازت خود بخو دہوگئی اور اگر وہ بالکل روک دیے تو پھر ضدنہ کرے، بلکہ دوسری مبجد میں کام کرئ'۔

ریل میں اذان بآواز بلنددینے یانہ دینے کے متعلق جب حضرت مولانا سے دریافت کیا گیا تو موقع محل کی رعایت کامشورہ دیتے ہوئے فرمایا کہ:

"ریل میں اذان زورہے دینے کے بارے میں کوئی کلینہیں، بعض مرتبہ زورہے اذان دیے سے دین فضا بنتی ہے تو وہاں زورہے دیں اور بعض مرتبہ سے کے وقت لوگ اگر نیند میں ہوں تو اس موقع پر زورہے اذان دینے سے اغیار کی نیند میں خلل پڑکر وحشت کا سبب بن سکتا ہے، تو اس موقع پر آہتہ اذاں دین غرض موقع وکل کود کھے کر زوریا آہتہ دے"۔(۱)

فضائل اعمال ہی کیوں؟

مولاناالیاس صاحبؓ نے قرآن وحدیث، قوت نسبت اور فہم وفراست سے اس دین محنت کا ایک خاص تعلیمی رُخ طے کیا۔ ای تعلیم رخ کا ایک بنیادی حصہ یہ ہے کہ ہماری اجتماعی نصابی تعلیم فروی اور فقہی مسالک اور مکاتب فکر میں سے کسی ایک کی دعوت یا جانب دار نہ ہو تا کہ اُمت کے تمام طبقات نثر بعت کے منفق علیہ ابواب کی طرف دعوت پرمجتمع ہوجا کیں۔

چونکہ اُمت کاستر ، اس فیصد طبقہ آج اساس روح ایمان، جذبہ قربانی ، دین کے مٹنے کاغم ،
قرآن سے تعلق ، نماز ، روزہ ، جی وزکوۃ کی اہمیت وفرضیت اور حقیقت سے خالی ہے ، مزید برآں دنیا کی
حرص ومحبت ، بخل وطبع کا دور دورہ ہے (جو ساری بے دینی کی جڑ ہے )۔ اس لئے مولا ناالیاس صاحب ؓ نے
اپ وقت کے سب سے بڑے محدث ، شخ طریقت ، استاذ الا ساتذہ کے قلم سے ان عناوین پر
آیات قرآنیہ ، احادیث شریفہ ، ان کی تشریحات اور اکابر اُمت کے واقعات و ملفوظات کو (جو صبح
سندسے ثابت ہواور شوق و ذوق کو ابھار نے والے ہوں ) جمع کروایا۔ اس بات کا دعوی کہ جی نہیں کیا گیا
سندسے ثابت ہواور شوق و ذوق کو ابھار نے والے ہوں ) جمع کروایا۔ اس بات کا دعوی کی تبین کیا گیا
کہ اس میں ساری شریعت آگئی۔ البذا ہم اور کارکنان دعوت دوسری تفییر وحدیث اور فقد کی کتابوں سے
مستغنی ہیں بلکہ اُمت کا بیمزائی بنایا جارہا ہے کہ دینی طلب پیدا ہوجانے کے بعد عبادات ، معاملات
مستغنی ہیں بلکہ اُمت کا بیمزائی بنایا جارہا ہے کہ دینی طلب پیدا ہوجانے کے بعد عبادات ، معاملات

(1) دعوت كى بصيرت اوراس كافهم وإدراك: ٥٥

بیساری کتابیں صاحب کتاب کے طئے شدہ اُصول پراُتر نے والی احادیث مع اساد نقل کی گئی ہیں لکین دوسری بعد کے زمانے بیس کھی گئی کتابیس مذکورہ احادیث سے اور سیرت، تاریخ ،سواخ ،علاء کی تشریحات، شوق دلانے والے واقعات، متعلقہ عنوان کے اسرار ورموز سے خالی ہیں کیونکہ بیچیزیں زمانے کی ضروریات اور تقاضے ،مصنف ومرتب کے مقاصد میں سے تھی بھی نہیں ۔ تقریباً بہی حال علامہ منذری کی ''الترغیب والتر هیب'' اور علامہ نووی کی ''ریاض الصالحین'' جیسی فضائل کی کتابوں کا ہے۔ ان میں مزیدا کی بات یہ بھی ہے کہ یا تو وہ بہت مبسوط ہیں یا بہت مخضر اور لکھنے والے کے ذہن میں احادیث کا جمع کرنا مقصد ہے، کسی خاص قسم کی فکر ومحنت پر کھڑ اکرنا مطلوب نہیں۔

اس لئے حضرت شخ الحدیث نے ان رسائل وفضائل میں (جن میں اکثر مولا ناالیاس صاحب کے عظم سے لکھے گئے ) مزاح وعوت بنانے والے اور اہم اعمالِ شریعت پر شمتل مواد کوتفیر، حدیث، سیرت، تاریخ، اساء الرجال، مصالح شریعت، شرعی تصوف کی ۸ کتابوں سے جمع کیا ہے، جن میں تقریباً برفن کی اہم کتاب آئی ہے۔

\*\*\*

حنی، شافعی، مالکی اور حنبلی میں ہے کسی مکتبہ فکر سے وابستہ تھے، چنانچہ دیگرائمہ کی طرح امیر المومنین فی الحدیث حضرت امام بخاریؒ کے مقلّد وجمتهد ہونے اور نیز شافعی ہونے کے بارے میں کافی اختلاف ہے۔ بعض نے ان کو مجمته مطلق اور بعض نے منتسب بعض ان کوشافعی کہتے ہیں۔ علامہ بھی اور شاہ ولی اللہ صاحبؒ امام بخاریؒ کو طبقاتِ شافعیہ میں شار کرتے ہیں۔ (إنصاف مع ترجمہ اردو کشاف ہے کا

حقائق-غلط فهميال

حضرتِ امام مسلم ابوالحسین مسلم بن الحجاج (التوفی ۲۲۱ه) بھی شافعی المسلک سے چنا نچہ نواب صدیق حسن صاحب بھو پال ؓ نے ''اتحاف النبلاء''ص ۵۵ میں اس کی تصریح کی ہے۔ ''حضرتِ امام احمد بن شعیب نسائی (التوفی ۱۳۰۳هی) اور حضرتِ ابودا و دسلیمان بن اضعث ؓ (التوفی ۱۵۵ه) کو حافظ ابن تیمیہؓ حنبلی کہتے ہیں، (بحوالہ فیض الباری ج ۱،ص ۵۸ طبع مصر) اور نواب صاحب ان دونوں کوشافعی المذہب کہتے ہیں (ابجد العلوم ص ۱۸)۔ امام ترفدی ابویسی محمد بن سورۃؓ (التوفی ۱۵۷هه) شافعی تھے۔فیض الباری ج ۱،ص ۵۸ میں اس کی تصریح ہے اور بقول حضرت مولا نا انورشاہ صاحب ؓ حضرت امام عبد اللہ محمد بن بزید ابن ماجہ (التوفی ۱۷۲هه) کے بارے میں ظن غالب یہی ہے کہ وہ شافعی تھے اور سنن ابن ماجہ کی فقہی رنگ میں خاص تبویب اور احادیث سے طرزِ استدلال کافی حد تک اس بات کو ابن ماجہ کی فقہی رنگ میں خاص تبویب اور احادیث سے طرزِ استدلال کافی حد تک اس بات کو واضح کرتا ہے۔'(1)

ان میں ہے مسلم ، تر فدی ، ابوداؤداور نسائی تو وہ کتابیں ہیں جن میں فقہی مسائل کے اختلافات اور مرفع میں ہے۔ بہلے بسم اللہ ذور سے پڑھنااور آہتہ بہر فریق کے دلائل بیان کئے گئے ہیں۔ جیسے نماز میں قر اُت سے پہلے بسم اللہ ذور سے پڑھنااور آہتہ پڑھنے کی احادیث ، رفع یدین ، امام کے پیچھے قر اُت کرنے نہ کرنے والے صحابہ انمی تابعین کون ہیں اوران کی اِستدلالی احادیث کیا ہیں ؟ اس طرح تفصیل قل کی گئے ہے۔

اہل علم طبقہ جانتا ہے کہ یہ کتابیں صرف ترجمہ کے ساتھ پڑھنامفیز ہیں ہے بلکدان کے عناوین، احادیث کے مختلف پہلوتشنہ بحث ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یہ کتابیں یو نیورسٹیوں اور جامعات میں خصوصاً درس نظامی میں دور ہُ حدیث یعنی عالمیت کے آخری سال میں پڑھائی جاتی ہیں۔

(1) طا كفيمنصوره ، ازمولاناسرفرازصفدرخان صاحبٌ : ١١١-١١١

49

تبليغي جماعت

نهریاں 📗

41

تبليغي جماعت

# جهاد كاحقيقي اور شرعي مفهوم

بہت سے غیر مسلم، بلکہ مسلمانوں کو بھی بیہ مغالطہ ہوا ہے کہ بیاوگ جہاد کو جنگ کے مرادف قرار دیتا ہے ہیں جو دراصل قبل وغارت گری خون خرابہ اور فساد و بگاڑی باعث ہوتی ہے اسلام جہاد کے مین جنگ کے کیوں کر لے سکتا ہے۔ جبکہ اسلام تو سرایا امن وسلامتی کا مذہب ہے بلکہ اسلام تو دنیا میں آیا بی اسلے کہ جنگ بمعنی قبل و غارت گری اور فساد و بگاڑ کا خاتمہ ہو چنا نچ ارشاد خداوندی ہے :

كُلَّمَا اَوُقَدُوا نَارًا لِّلْحَرُبِ أَطُفَاهَا اللَّهُ (١)

جب بھی ان لوگوں نے قل و غارت گری اور جنگ و قبال کی آگ بھڑ کانا جا بی تواللہ نے اُسے بجھادیا۔
سیسے جنگ و قبال کی حقیقت اس کے بالمقابل جہادتو سرا پار حمت اور نعت ہوا کرتا ہے اس سے
مقسود انسانیت کوظلم و ستم جہالت و گمراہی کی تاریکی سے نکال کرعلم و شرافت اور عدل و انصاف کی
رفٹن میں لانا ہوتا ہے۔

راغب اصفهانی منے جہادی حقیقت یوں بیان کی ہے:

"جہاداور مجاہدہ کہتے ہیں: وسمن کے مقابلہ میں پوری طاقت اور قوت کے صرف کرنے کو اور جہادتین طرح کا ہوتا ہے: ظاہری وشمن سے مقابلہ کرنا، شیطان سے مقابلہ کرنا، اور جہاد کی یہ تیوں قسمیں باری عزوجل کے اس ارشاد میں داخل ہیں: "وَجَاهِ لُولُ اِللّٰهِ مَقَ جِهَادِهِ (الْحَجَادِ) (ترجمہ: اللّٰدعز وجل کیلئے پوراپورا مجاہدہ کرو)۔ (۲)

مافظابن جرعسقلانی نے بھی جہادی ایسے بی تعریف کی ہے .

ا و جہاد کہتے ہیں: کفار کے مقابلہ میں اپنی پوری طاقت اور وسعت کا صرف کرنا اور اس کا اطلاق اللہ میں ان مقابلہ کیلئے بھی ہوتا ہے'۔ (۲۳)

# جهاد کا شرعی مفہوم اورائس کی اقسام

ذیل کی تحریر میں ضمنا جہان جہاد سے متعلق مخالفین اسلام کے جوابات دیئے گئے ہیں وہیں ناقدینِ دعوت کی اس غلطہٰمی کااز الہ بھی کیا گیا ہے كەلفظ "جہاد "صرف" قال "لعنى مسلى لرائى ہى كے ساتھ خاص ہے اور یه کهابل دعوت جهاد بمعنی قبال کاانکار کرتے ہیں اور جهاد کی روایتوں میں معنوی تحریف کرے اپنے کام پر چسیال کرتے ہیں اور بسط تفصیل کے ساتھ ا كابرين أمت كى تحريرول كى روشى ميں يقل كيا گياہے كه جهاد كى متعدد اقسام ہیں جس کا ایک فردقال یعنی مسلح اثرائی بھی ہے۔قرآن کریم میں اکثر لفظ جہادراہ خداوندی میں کی جانے والی ہر مخلصانہ جدوجہد کیلئے استعال مواہے۔لہذا اہل دعوت کا ان آیات کوایئے کام کے فضائل کیلئے بیان کرنا درست ہے نیز قال کی بتدریج مشروعیت کے مراحل کیا ہیں اور کنی آیات کو نسے مرحلے اور کو نسے زمانے سے متعلق ہیں۔ بہت سے لوگ محض قال سے متعلق آیوں کے ترجمہ کو لے کر، اس سے صرف نظر كرتے ہوئے كەدە كونسے حالات كيلئے نازل كى كئى بين لوگوں كومغالطه ميس ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دیکھو جہاد فرض ہو چکا ہے،لیکن اہل دعوت اس جذبہ کوسر دکرنے کا کام کررہے ہیں۔

<sup>(</sup>I) المائدة: ٦٣ (٢) تاج العروس: ١٣٨٨، او جز المسالك: ٣٢١٨

<sup>(</sup>٣) فتح البارى : ٣/١

"والجهاد كماقال الراغب استفراغ الوسع في مدافعة العدووهو للالله اضرب ، مجاهدة العدو الظاهر كالكفّار ومجاهدة الشيطن ومجاهدة النفس (هي اكبرمن مجاهدة العدوالظاهر كما يشعر سما اخرج البيهقي وغيره عن جابر قال! قدم على رسول الله على ألم فوم غزاة فقال قدمتم خيرمقدم من الجهاد الأصغر الى الجهاد الاكبر، قبل مالجهاد الاكبر؟ قال مجاهدة العبدهواه وفي اسناده ضعف منقفذ في مثله "(1)

ارام راغب کے کہنے کے مطابق دشمن سے دفاع میں اپنی طافت وقوت کوخرچ کرنا جہاد ہے اور اس کی تین قسمیں ہیں: طاہری وُشمن مثل کفار کے دفاع میں قوت خرچ کرنا اور شیطان کے ساتھ مقابلہ کرنا اور اس کے حملوں کا دفاع کرنا اور طاہری دشمن کے جہاد کرنے سے بیفس کا جہاد جہاوا کبر ہے، جس طرح اس روایت سے معلوم ہوتا ہے جے امام بیہج و وغیرہ نے حضرت جارد خیات کیا ہے فرمایا کہ غازیوں کی ایک جماعت حضور میں گیا کہ جا اور فرمایا کہ تم جہاواصغر سے لوٹ کر جہاوا کبر مقدم کیا اور فرمایا کہ تم جہاواصغر سے لوٹ کر جہاوا کبر کیا ہے؟ کہا آ دمی کا پنی خواہش کے خلاف جہاد کرنا اور کی ایک معانی (قابل قبول) ہے یعنی النہ کے اساد میں ضعف ہے کیکن ایسے موقعوں پروہ ضعف قابل معانی (قابل قبول) ہے یعنی النہ کی فیت نہیں۔''

حضرت مولانا قاضى ثناءالله يانى بتى "اس آيت كي تفسير ميس لكهية ميس:

"قلت ليس المراد بالجهاد في هذه الأية المحاربة مع الكفار الماصة بل المرادمنه الاخلاص في الاقوال والأعمال والأحوال كلها ويحصل ذلك بالجهاد مع النفس ومخالفة الهوى "(٢) "من كها بول كماس آيت من جهاد سهم ادفاص كركفار كما تعالزائي كرنانين بلكه السيم اداقوال من اعمال من اورتمام احوال من خلوص مراد جادرية جهادمع النفس ادرخم الشن فن كالفت سي جما حاصل بوتا هيئ

(۱) روح المعانى: ۹،۹۰۹ (۲) تفسير مظهرى: ۳۵۳/۲

اِن مختلف عبارات کی روشی میں بیکہا جاسکتا ہے کہ جہاد کا اطلاق محض قبال اور لڑائی پرنہیں ہوتا ہے بلکہ جہاد ہراس محنت اور مجاهد سے کو کہا جاتا ہے جس سے مقصود اسلام کی سربلندی اور سرفرازی ہو۔خواہ بیہ جہاد بذریعیہ کو اراور ہتھیار کے ہو، یا اموال، اعمال اورقلم وتح ریکے ذریعے۔

جہاد کے لفظ کا استعال نفس سے مقابلہ کیلئے بھی ہوتا ہے اس پر بیصدیث دال ہے:

"المجاهدمن جاهد نفسه في طاعة الله" (١)

(مجاہدوہ مخص ہے جواللہ کی اطاعت میں اپنفس سے مقابلہ کرے)۔

ایے بی یہ آیت بھی اس بات پر دال ہے کہ جہاد کا اطلاق جہاد باللمان پر بھی ہوتا ہے ارشاد خداوندی ہے: " یَا اَیُّهَا النَّبِیُّ جَاهِدِ الْکُفَّارَ وَالْمُنَافِقِینَ وَاغُلُظُ عَلَیْهِمُ" (٢) اے بی کفار اور منافقین سے جہاد کیجے اور ان کے تعلق سے خت رویہا ختیار کیجے۔

یا آیت اپ ظاہری مفہوم میں منافقین سے قبال کے وجوب کو ثابت کر رہی ہے حالانکہ منافقین سے قبال جائز اور درست نہیں ، چونکہ منافق اس کو کہتے ہیں جو بظاہر مسلمان ہواور اندرون میں کا فرہو چنا نچہ ابن عباس سے اس کی تفییر یول منقول ہے۔ اِس آیت میں آنخضرت علی کومنافقین سے جو جہاد کا تھم دیا گیا ہے وہ جہا د باللمان ہے۔ (۱۹۳)

لفظ جہاد کے مفہوم میں وسعت اور عموم ہے

ارشاد ضداوندى ب: " وَ جَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ" (٣) اورالله كام من خوب وشش كياكرو-

اس آیت میں جہاد کالفظ عام معنی میں استعال ہوا ہے۔حضرات مِفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں کئی اُصول نقل فرمائے ہیں اور تصریح کی ہے کہ اس مقام میں جہاد کالفظ کفار کے ساتھ لڑائی کرنے کیلئے مختص نہیں ہے بلکہ قبال کفار کے ساتھ لڑائی کے علاوہ دوسرے معانی کو بھی شامل ہے۔ چنانچہ مفتی بغداد شہاب الدین ابوالفضل علامہ سیرمحمود آلوی بغدادی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں :

(٣) الحج : ۷۸

<sup>(</sup>ا) اخرجه إحمد في مسنده: ١٣١٩-٢٣٩٥٨ حديث بلال مع تحقيق شعيب الأرنؤط

<sup>(</sup>۳) اخرجه ابن ابي حاتم في تفسيره :۱/۳۲/۱- رقم: ۱۰۳۰۳، التفسير الكبير: ۱۰۳۱۲ (۳)

وَالَّـذِينَ جَاهَـ دُوا فِينَا لَنَهُدِينَّهُمْ سُبُلَنَا (١) اورجولوك مارى راه مِن مشقتين برداشت کرتے ہیں ہم ان کواپنے رستے ضرور دکھاویں گے۔

اس آیت میں لفظ جہاداین وسیع اور عام معنی میں استعال ہوائے چنانچدا مام محی النة المعروف بغوی أيت بذكوره كي تفسير مين لكھتے ہيں:

"وقيل المجاهدة هي الصبر على الطاعات وال الحسن افضل الجهاد مخالفة الهوي وقال الفضيل بن عياض والذين جاهدوا في طلب العلم لنهدينهم سبل العمل به وقال سهل بن عبدالله: واللذين جاهدو في اقامة السنة لنهدينهم سبيل الجنّة وروى ابن عباس رفي الله والذين جاهدو في طاعتنا لنهدينهم سبل ثوابنا. "(٢) "اور کہا گیا کہ عبادات پر صبر کرنا مجاہدہ ہے، حسن فرماتے ہیں، خواہش کی مخالفت کرنا، افضل جہاد ہے فضیل بن عیاض فرماتے ہیں: جولوگ علم حاصل کرنے میں مجاہدہ کرتے ہیں، ہم ان کواس پڑمل کرنے کے راہتے دکھاتے ہیں اور سہل بن عبداللہ فر ماتے ہیں جولوگ ا قامت سنت میں مجاہدہ کرتے ہیں ہم ان کو جنت کی راہ دکھاتے ہیں اور حضرت ابن عباس أن كوثواب كراسة دكھاتے ہيں۔"

مفتی بغدادسید محمود آلوسی حفی " آیت مذکوره کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

"اطلقت المجاهدة لتعمّ مجاهدة الاعادي الظاهرة والباطنة بانواعهما " (٣) "ليني مجامده كافظ كومطلق جهورًا كياتا كه بيظامري اورباطني وُشمنوں کے ساتھ مجاہدہ کی تمام اقسام کوعام اور شامل ہوجائے۔''

يمي بات (تفيير بيضاوي ٢٥٣٥ تفيير مدارك ص ٢٥٥ ج٣ تفيير مظهري ص ٢١٦ ، ح ٤) مين الکھی ہے۔اُردوکی تمام تفاسیر میں بھی ان متنوں آیات کواس کے عمومی معنی برمحمول کیا گیا ہے۔

(۱) العنكبوت: ۲۹ (۲) تفسير بغوى: ۳۵۵/۳، تفسير ابن كثير: ۲۳۲/۳ (٣) تفسير روح المعاني: ٢٢/١١ حقائق-غلط فهميال 15 تبليغي جماعت

مفتی شفیع صاحب اس آیت کی تفسیر میں یون ارشاد فرماتے ہیں: "مجابده سي مقصد كي حصيل مين اپني پوري طاقت خرچ كرنے اوراس كيليے مشقت برداشت كرنے كے معنى ميں آتا ہے كفار كے ساتھ قال ميں مسلمان اپ قول وقعل اور برطرح كى امكانى طاقت خرچ كرتے ہيں۔اس كئے اس كوبھى جہادكہاجا تا ہے۔"(ا)

علامه شبيرا حمد عثاني ُّ اس آيت پرحاشيه ميں لکھتے ہيں:

"لفظ مجابده میں ہر سم کی زبانی ، قلمی مالی بدنی کوشش اور جہاد کی تمام قسموں کو (جہاد مع النفس، جهادمع الشيطان جهادمع الكفارُ جهادمع البغاق، جهادمع المبطلين ) شامل بين " ( تفسيرعثاني )

ارشادِ خداوندی ہے: وَجَاهِ لُهُمُ بِهِ جِهَادًا كَبِيْرًا (٢) اورقرآن سےان كا زوروشورے مقابلہ لیجئے۔

اس آیت کی تفسیر میں مفسر بیضاوی کھتے ہیں:

" لأنّ مجاهدة السفهاء بالحجج اكبر من مجاهدة الأعداء بالسيف (٣) يعنى وعوت وتبليغ كاجهاداس لئے جِهَادًا كَبِيرًا م كدولاكل ك ذريعه جہلاء کے ساتھ جہاد کرنا، دشمنوں کے ساتھ تلوار کے ذریعہ جہاد کرنے سے بڑا ہے۔'' حضرت قاضى ثناء الله صاحب يانى يي جهادًا كبيرًا كي تفسير يون فرماتي بين: شديدًا بالقلب واللسان والسيف والسنان (٣)

حضرت تقانوی بیان القرآن میں لکھتے ہیں: ''لعنی عام اور تا مبلغ سیجئے۔''

حضرت مولا نامفتي شفيح صاحب اس آيت كي تفسير مين فرماتي بين

«معنی آیت کے بیر بیں کہ توان کے ذریعہ خالفینِ اسلام سے جہاد کر بڑا جہاد قر آن کے ذریعہ اس جہاد کا حاصل اس کے احکام کی تبلیغ اور خال خدا کوان کی طرف توجد دینے کی ہر کوشش کرنا ہے خواہ زبان سے ہویادوسرے طریقول سے۔"(۵) سال اللہ دوسرے طریقول سے۔"

(۱) تفسیر معارف القرآن : ۲۸۸۸ - ۲۹۰ (۲) الفرقان : ۵۲ (۳) بیضاوی : ۲۸۵ (۳) مظهری : ۲۸۵۸ (۵) معارف القرآن : ۲۸۵۸ (۳)

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ٥٢

ان آیات واحادیث سے یہ پہتہ چلا کہ جہاد قر آن وحدیث میں اپنے وسیح ترمفہوم میں استعال مواہم بحضورِ اکرم بھی ستعال نے قال کفار کے ساتھ ساتھ لفظ جہاد کوگی اور معانی میں بھی استعال فر مایا ہے اور پیسب معانی اللہ اور اُس کے رسول کی مراو ہیں اور حضورِ اکرم بھی شخصی نے اپنے مبارک مل سے ان کو متعین فر مایا ہے۔ لہذا قال کفار دعوت و تبلیغ ، مقابلہ نفس و شیطان ، خواہشات نس کا مقابلہ ، فواع منافقین ، قرآن کے معقول دلائل سے باطل پرستوں کا مقابلہ ، ظالم حکمر انوں کوئی کی بات کہنا ، اُطاعت والدین ، زبان کے ذریعہ مال کے ذریعہ ، تیرولوار کے ذریعے ہرتم کے دشمنوں کا مقابلہ ودفاع میں جہادیں۔

اُن آیات واَحادیث آورائم سلف کے اقوال کی روشنی میں بی حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ جہاد کا حقیق آور صحیح مفہوم بیہ ہے کہ دنیا کو اخلاقی دینی اور معاشرتی بگاڑ اور فساد سے نکا لئے کیلئے اپل پوری طاقت آور قوت صرف کی جائے۔

أُمت كاسى فريض كواس آيت كريم بين بيان كيا كيا بهار شاد خداوندى ب كُنْتُمُ خَيُرَ أُمَّة أُخُرِ جَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُ وُنَ بِاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَ

# جهاد کی مختلف میں

مذکورہ بالاتوضیح کی روشی میں بیہ بات معلوم ہوگئی کہ اسلام میں جہادایک نہایت ہی تقری اورشریف عمل ہے جودراصل دعوت دین کیلئے اختیار کیا جاتا ہے اس کی نوعیت ان دیگر لڑا ئیوں اور جنگوں کی نہیں ہوتی منظوم معلم میں جورمما لک اپنی عظمت و ہیبت کا سکہ اقوام عالم پر ٹرما نے بمظلوم اور کمزور مما لک کے وسائل اور ذرائع پر قابض ہونے کیلئے کیا کرتے ہیں۔اسلام ملی جہاد کا اطلاق معض قبال پرنہیں ہوتا۔ بلکہ جہاد کی دیگر شمیں بھی ہیں دعوت کا جہاد مال کا جہاد نفس کا جہاد ہوا رکا جہاد، تقوار کا جہاد ہوں جہاد کی دیگر شمیں سے سب سے اہم ' جہاد بالدعوۃ ''اور' جہاد الیف' ہے۔

(l) آل عمران : ١١٠

تبلیغی جماعت ۸۴ حقائق-غلطفهمیاں

احاديث مين جهادكا وسيعمفهوم

وعنه قال قال رسول الله عِلَيْنُ افضل الجهاد كلمة حقّ عند سلطان جائرٍ (۱) اور حضرت ابوسعيد فَرِقَيْنَ كَتَّة بين رسول الله عِلْنَ فَر ماياسب سے بهتر جهاد الله عِنْنَ اب بهتر جهاد الله عِنْنَ اب بهتر جهاد الله عِنْنَ ابت كهد

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ظالم باوشاہ کے سامنے قل بات کہنا جہاد بلکہ اس سے افضل ہے۔
حضرتِ عبداللہ بن عمر ﷺ کہتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول کریم علی کی خدمت میں حاضر ہوکر
جہاد پر جانے کی اجازت چاہی تو آپ نے اس سے پوچھا کہ کیا تمہارے ماں باپ زندہ ہیں؟ اُس نے کہا
ہاں 'آپ نے فر مایا: پھرتم اُنہیں کے درمیان رہ کر جہاد کرو۔ (قال ففیہ ما فجاھڈ) (۲)
باس سے معلوم ہوا کہ والدین کی اچھی طرح خدمت کرنا بھی جہاد ہے۔

حفرتِ ابو ہریر ورضی اللہ کہ مضور اکرم علی نے ارشادفر مایا: السمجاهد من جاهد من جاهد نفسه فی طاعة الله (۳) (حقیق) مجاہدوہ ہے جس نے اللہ کی اطاعت وعبادت میں اپنفس سے جہاد کیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اصلاحِ نفس کی کوشش اور محنت جہاد ہے جس کوصوفیاء مجاہدہ نفس سے بیر کرتے ہیں۔ بیر کرتے ہیں۔

حضرت انس في مصوراكرم و المستحقق من رقي من كرت مين كرآپ نے فر مايا : مشركين يعنى وشمنان اسلام سے اپنى جان اور مال اور زبان ك ذريع جها دكرو (جاهدو االمشركين ، بامو الكم و انفسكم و السنتكم) (۴)

اِس حدیث ہے معلوم ہوا کہ جانی جہاد کے ساتھ مالی جہاد بھی ہوتا ہے اور لسانی بھی۔

- (۱) سنن النسائي، فضل من تكلم بالحق عند امام حائر، حديث: ۲۰۹۹، تحقيق ابو فتح ابو غذة
- (٢) سنن ابى داؤد، حديث: ٢٥٣١، بخارى، باب الطيب للجمعة، حديث: ٣٠٠٨
  - (٣) مسند احمد، حديث: ٢٣٩٥٨، مع تحقيق شعيب الأرنؤط
- (٣) كنز العمال، الباب الاول في الترغيب فيه، كتاب الجهاد من قسم الأقوال، حديث: ١٠٨٤١، طبع مؤسس الرسالة بيروت

(١) التوبة : ٥٥

حقائق-غلط فهميال

جہاد بالدعوة (وعوت كراه مين عابدے برداشت كرا)

ارشادِنبوی ہے: "بلغواعنی ولوایة" میری ایک بھی بات تہمیں معلوم ہوتواہے دوسروں تک پہنچاؤ۔

دعوت كى راه ميں زى اور رفق كواختيار كرنے كاتھم ديا گيا ہے ارشاد خداوندى ہے : أُدُ عُ إِلَىٰ سَبِيُ لِ رَبِّكَ بِالَّتِيُ هِيَ اَحْسَنُ "۔ (٢) سَبِيُ لِ رَبِّكَ بِالَّتِيُ هِيَ اَحْسَنُ "۔ (٢) آپ اپنارب كى طرف علم كى باتوں اور المجھى تصحتوں كے ذريعہ سے بلائے اور ان كے ساتھ الجھے طریقے سے بحث سے جث سے جے۔

(1) آل عمران: ١٠٣٠

(۲) بحاری، باب ماذکر عن بنی اسرائیل، حدیث: ۳۳۷۱،مع تحقیق زهیر بن ناصر

(٣) اخرجه مسلم في كتاب الجهاد ١٨٢/٢ رقم: ٧

ان آیاف واحادیث کی روشی میں یہ بات واضح ہوجاتی کہ اسلام تو سرایا دین رحمت ورافت اور است میں بدور است میں بدور میں میں یہ بات واضح ہوجاتی کہ اس نے مختصر سے عرصہ اور مدت میں نہ صرف دنیا کے تقریباً جھے پر بلکہ والی کے تقریباً کی ہے۔ والی لوگوں کے قلوب پر بھی فتح پائی ہے۔

جهاد بالسيف (تلوار كاجهاد)

جہاد بالسف یعن تلوار دُشمنوں کے مقابلہ میں اُس وقت اختیار کی جائے گی جبکہ دعوت کے تعلق سے الکورہ بالاطریقۂ کار کارگر نہ ہوسکے۔

العنی اسلام کی طرف دعوت دینے میں حکمت وموعظمت رفق ونرمی تمام ابتدائی طریقے استعال کے جانتیں دلائل و براہین مناظر و دمباحثہ ہرطریقے سے جب اسلام کی حقانیت ان کے سامنے آجائے ہم میں وہ جہالت پراڑے رہیں تو پھر تلوار کا استعال کیا جائے چنانچدارشاد خداوندی ہے :

الی آیت کریمہ میں جہاد کا جو تھم دیا گیا ہے وہ اس لئے نہیں ہے کہ لوگوں کو بجبر و اکراہ اسلام میں داخل ہونے کا راستہ آسان ہوجائے ، اللہ جہاد کے نتیجہ میں لوگوں میں اسلام میں داخل ہونے کا راستہ آسان ہوجائے ، اللہ وہنالت و جہالت کی شان و عظمت ان کے دلوں سے نکل جائے جو کہ دراصل اس دنیا میں مندونساؤ بگاڑ وخراب کا سبب بناہوا ہے اگر جہاد کا مقصود جبر ااسلام تبول کر اناہوتا تو پھر جزید کی ادائیگی کی مشروع ہے کا تھم کیوں ہوتا اور ذمی اپنے ند جب برعمل پیرار ہے ہوئے امن وا مان کے ساتھ اسلامی ممالک فتح میں قیام پذیر کیوں ہوتا و رق بلکہ دراصل اسلام یہ جہاد کے نتیج میں جب وہ ممالک فتح میں تو وہاں کے باشندگان اسلام کی حقانیت وصدافت کا پنی سرکی آئکھوں سے مشاہدہ کریں اور موروز بردتی کے مسلمان ہوجا کیں۔ اسلام کے مفتوحہ علاقوں اور وہاں کے باشندگان کی مفتوحہ علاقوں اور وہاں کے باشندگان کی

اس ابتدائی مرحله کی مدت کے دوران آپ نے اپنے اصحاب سے بوں ارشاد فرمایا تھا: "مجھے عفو ورگزر کا تھم دیا گیا ہے لہذا تم لوگ قال نہ کرو" انّی امر تُ بالعفوِ فلا تقاتلو" (1)

امام قرطبی این تفسیر میں یوں ارشاوفر ماتے ہیں: ولم یوذن للنبی فی القتال مدة اقامة بمگة (۲) حضورا کرم میں گی آئی آئی آئی کی کی زندگی کے دوران قال کی اجازت مرحمت نہیں ہوئی۔ ۲۔ دوسرامر حلہ جنگ کے جواز کا ہے اس مرحلہ میں بھی جہاد مسلمانوں پرفرض نہیں کیا گیا ،اس مرحلہ کے تعلق سے سورة الحج میں ارشاد خداوندی ہے:

أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمُ ظُلِمُوا وَاَنَّ اللَّهَ عَلَى نَصُرِهِمُ لَقَدِيرٌ الَّذِينَ الخُورِ جُوا مِنُ دِيَارِهِمُ بِغَيُرِحَقٍ إِلَّااَنُ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ ، وَلَوُلَا دَفُعُ اللهِ النَّاسَ الخُصْهُمُ بِبَعْضِ لَهُ دِمَتُ صَوَامِعُ وَ بِيَعٌ وَصَلَواتٌ وَمَسَاجِدُ يُذُكُرُفِيهُا اسْمُ اللهِ كَثِيرًا ، وَلَيَنُصُرَنَّ اللهُ مَن يَّنُصُرُهُ وَإِنَّ اللهِ قَوِيٌّ عَزِيزٌ (٣)

الرُّنَ كَى اُن كواجازت دى گئى ہے، اس وجہ سے كمان پرظم كيا گيا اور بلاشباللہ تعالى ان كے عالب كردينے پر پورى قدرت ركھتا ہے جواپنے گھروں سے بے وجہ نكالے گئے محض اتنى بات پر كمہ وہ يوں كہتے ہيں كہ ہمارار ب اللہ ہے، اگريہ بات نہ ہوتى كماللہ تعالى لوگوں كا ايك دوسر سے نے دور نہ گھٹا تا تونسارى كے خلوت خانے اور يہودى عبادت كا ہيں اوروہ مجديں جن ميں اللہ كانام بكثرت ليا جاتا ہے سب منہدم ہو گئے ہوتے اور بيشك اللہ تعالى اس كى مددكر ہے گا جواللہ كى مددكر ہے گا جواللہ كى مددكر ہے گا جواللہ كى مددكر ہے گا والا اور غليہ والا ہے۔

ابن كثراً سآيت كي تفير من لكت بين: وقال غيرواحدٍ من السلف هذه اوّل الية نزلت في الجهاد، واستدل بهذه الأية على أن السورة مدنية (٣) بيشر اسلاف كاكهنايي كه بيجهاد كم تعلق سب ميلي آيت كادبسك ورت كو مدنية مرارد با كيا بيد.

تاریخ اٹھا کرد مکھئے 'پوری تاریخ میں آپ کوالیا ایک بھی واقعہ نہیں ملے گا کہ کسی کوز وراورز بردستی ہے اسلام قبول کرایا گیا ہو۔

ندگورہ بالاتحریر سے بید تقیقت واضح ہوتی ہے کہ اسلامی جہاد محض قبل و غاری کا نام نہیں ہے بلکہ مقصود اسلامی جہاد کا تقل میں مقصود اسلامی جہاد کا اعلاء کلمۃ للداور اسلام کی سربلندی کیلئے کی جارہی ہوں گویا جہاد کا اطلاق محض کفار سے محنتیں داخل ہیں جو اسلام کی سرفرازی اور سربلندی کیلئے کی جارہی ہوں گویا جہاد کا اطلاق محض کفار سے قبل ہی پرنہیں بلکہ برائی کی روک تھام کیلئے ہاتھ کے زبان کے بلکہ دل کے استعمال (کم از کم دل سے برائی کو خراب سمجھنا) بھی جہاد کی حقیقت شامل ہے۔

#### مشروعيت جهاد كمختلف مراحل

قرآن وحدیث میں ذکر کردہ جہاد اور اس کے احکام کی حقیقت تک رسائی کیلئے بیہ جان لینا نہایت ضروری ہے کہ آغاز اسلام سے جہاد کو اُس کے مختلف تشریعی مراحل سے گذر نا پڑا ہے۔ بیک وقت کفار سے دوبدومقابلہ کی اجازت نہیں دی گئی۔

#### مشروعیت جہاد کے جارمراحل ہیں:

ا- ابتدائی مرحله میں بیتم تھا کہ کفار کے مظالم کو برداشت کرتے ہوئے دین حق کی بہنے واشاعت میں پوری تندبی اورانہاک کے ساتھ لگا جائے حضورا کرم جھی نے اس مرحلہ میں اپنے اصحاب کو قبال سے منع فرمادیا تھا 'بیاسلام کی دعوت و بہنے کا ابتدائی مرحلہ تھا 'آپ جھی نے کہ میں اقامت پذیر رہنے کے دوران اس پہلے مرحلہ کے احکام کو قرآن نے وُہراؤ ہرا کر بیان کیا ہے چنانچہ ارشاد خداوندی ہے : فَاصُدَ عُ بِمَا تُوْمَرُ وَاَعُرِضُ عَنِ الْمُشُرِ كِیُن " (ا) (آپ اوامر خداوندی کی لوگوں میں آ واز لگاتے رہیں اور کفار سے اعراض برتیں )۔

دوسرى جگدارشاد بارئ عزوجل ہے: "خُذِ الْعَفُو وَأَمُرُ بِالْمَعُرُ وُفِ وَأَعُرِ ضُ عَنِ الْحَامِلُ لَكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ " (٢) معافى تلافى كى خواپنا ہے 'جھلائى كا حكم كرتے رہے اور ناسمجھلوگوں سے اپنی توجہ ہٹا لیجئے۔

<sup>(</sup>۱) اخرجه النسائي ، حديث : ۳۰۸۲ ، باب و جوب الجهاد ، مع تحقيق عبد الفتاح ابوغدة

<sup>(</sup>r) تفسير قرطبي : ۳۸/۳ (۳) الحج: ۳۹ (۴) تفسير ابن كثير: ۳۳۰/۵

"فَاذَانُسَلَخَ الْأَشُهُرُ الْحُرُمُ فَاقَتُلُوا الْمُشُرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ وَلَحُدُمُ فَاقَتُلُوا الْمُشُرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوالصَّلَاةَ وَاللَّوالِّ كُوةَ فَخَلُوسَيِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهِ غَفُورُ االرَّحِيْمُ (1)

سو جب اشهر حرم گذر َ جاوی تو ان مشرکین کو جہاں پا وَ مارو ، اور پکڑ و ، باندھو ، اور داؤگھات کے موقعوں میں ان کی تاک میں بیٹھو پھرا گر تو بہ کرلیں اور نماز پڑھنے لگیں اور زکوۃ دینے لگیں تو ان کا ماستہ چھوڑ دو واقعی اللہ تعالیٰ بڑی مغفرت کرنے والے بڑی رحمت کرنے والے بیں۔

اي سورت مين ار شاد خداوندى ب : قَاتِ لُو الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْاَحْرِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْاحْرِ وَلَا يُحْرِ مُوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دَيْنَ الْحَقِ مِنَ الَّذِيْنَ الْحِرِ وَلَا يُحَرِّ مُوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دَيْنَ الْحَقِ مِنَ الَّذِيْنَ الْحِرِ اللَّهِ وَالْمَابِ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دَيْنَ الْحَقِ مِن اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ وَيَنَ الْحَقِيمِ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْدُونَ (٢) اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْدُونَ (٢) اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْدُونَ (٢) اللَّهُ وَلَا يَعْدُونُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

سورة الانفال مين الله عزّ وجل كارشاد ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَهُ وَيَكُونَ اللهِ اللهِ عَلَى كُونَ اللهِ اللهِ عَلَى كُلُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلِي الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

بی شروعیت جہاد کے مختلف مراحل ہیں جس کا علاء اسلاف نے جا بجااپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے، ہم یہاں چندعلاء کے اقوال ذکر کرتے ہیں: حضرت امام شافعیؓ ارشاد فرماتے ہیں:

"وانزل الله فيما يثبته به اذاضاق من اذاهم: "وَلَقَدُ نَعُلَمُ اَنَّكَ يَضِيُ قُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ فَسَبِّحُ بِحَمُدِ رَبِّكَ وَكُنُ مِّنَ الشَّاجِدِينَ، وَاعُبُدُرُ بَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينَ" فَفُرض عليهم السَّاجِدِينَ، وَاعْبُدُرُ بَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينَ" فَفُرض عليهم السَّاجِهم وعبادته ولم يفرض عليهم قتالهم. وأبان ذلك في غير اية من كتابه .... ثم اذن الله لهم بالنجهاد ..... ثم اذن لهم بأن

ساسستیرے مرحلے میں مسلمانوں کیلئے وُشمن کا دفاع ضروری قرار دیا گیا پھر بھی انہیں ابتدائے قال کی اجازت مرحمت نہیں ہوئی۔ اس تیسرے مرحلہ کے حوالہ سے ارشاد خداوندی ہے: وَ قَاتِلُوا فِی سَبِیلِ اللّٰهِ الَّذِینَ یُقَاتِلُونَکُمُ وَ لَا تَعُتَدُوا إِنَّ اللّٰهَ لَایُحِبُ الْبُمُعُتَدِینَ (۱) اور تم لڑواللّٰد کی راہ میں ان لوگوں کے ساتھ جوتہارے ساتھ لڑنے لگیں اور حدسے مت نکاؤواقعی الله حدسے نکلے والوں کو پہند نہیں کرتے۔

۳- چوتھامر حلہ کفار سے ابتدائی طور پر قبال کی فرضیت کا ہے خواہ وہ کفار کی دین سے یا کسی جنس سے تعلق کیوں نہ رکھتے ہوں ان کی جانب ہی سے مسلمانوں کے خلاف قبال کا آغاز کیوں نہ ہوا ہوئیا تو وہ اسلام لئے آئیں یا تو جزیدادا کریں چونکہ مقصود کفر کے دید بے کوختم کرنا ' دین کواعز از اور رتبہ بخشا اور اعلاء کلمۃ اللہ ہے جہاد کے اِس چو تھے مر صلے کی ابتداء من ۹ ھیں حضرت ابو بکر رضی کھانہ کے زیر قبادت ادا کردہ جے کے چارمہینے کے بعد ہوئی ہے اس چو تھے مر حلہ کا اعلان حضرت علی ضی اس چو تھے مر صلے کو اللہ عز وجل نے سور ۃ التو بہ میں مفصل ذکر فر مایا ہے اس کے موقع سے ہوا تھا 'اس چو تھے مر صلے کو اللہ عز وجل نے سور ۃ التو بہ میں مفصل ذکر فر مایا ہے 'اس کے حوالے سے ارشاد خداوندی ہے :

(1) البقرة: • 19 (٢) النساء: qr\_q1

علامة ابن تيميدًا في كتاب "الحواب الصحيح لمن بدل دين المسيح" مين الرائد الم المن المسيح" مين المسيح" مين المسيح

مسؤرا کرم جی گان وابنداء میں ابنی زبان سے کفار کے مقابلے کا تھم دیا گیا تھا' ہاتھ کے استعال کی مالید یہ بھی ، چنا نچہ آنخضرت جی آن کے سامنے دعوت پیش کرتے ، ان کو نصیحت فرماتے ، والل وبرا ہن سے ان کا جواب دیتے ...... آپ کو قال سے اس وجہ سے منع کیا تھا کہ سلمانوں کے امار مدافعت کی قوت نہ تھی' بالکل نہتے مجبور سے' پھر جب آپ نے مدینہ جرت فرمائی پھر پچھلوگ اسر مدافعت کی قوت نہ تھی' بالکل نہتے مجبور سے' پھر جب آپ نے مدینہ جرت فرمائی پھر پچھلوگ اسے کا ان وانسار ہوگئے' تو آپ کو قال کی اجازت دی گئی پھر جب ان کی عددی طاقت میں کا ان ہو تا تو آپ کو قال کی اجازت دی گئی پھر جب ان کی عددی طاقت میں کا بہت نہ ہوگیا تو ان پر جہاد فرض کر دیا گیا۔ صرف مصالحت کرنے والوں سے قال فرض نہیں تھا۔ کہا گئی ہو جب مکہ فتح ہوگیا ، تو قریش عرب کہ ہو گوگی ہو کہ ان کی بھر آپ کے پاس عرب کے دفو داسلام قبول کرنے کیلئے آئے پھر اسلام قبول کرنے کیلئے معاہدہ تھا اللہ عرف کا حکم دیا۔ (۱)

المشروعيت جهاد كان مختلف مراحل كاذكرابن رُشد في "بداية المجتهد: الاكم"، ابن فيم في "بداية المجتهد: الاكم"،

كياجهادك إبتدائي مراحل منسوخ تصياا بھي باقي ہيں؟

ایس سلسله میں علاء کے خلف اقوال ہیں ، بعض لوگوں کا یہ کہ اسے کہ ہر نے مرحلے کی مشروعیت کے بعداس سے پہلے مرحلے کا حکم منسوخ ہوگیا۔ لہذا ابتدائی تین مراحل اس وقت منسوخ ہیں ، اس وقت مرف ایک آخری مرحلہ کا حکم باقی ہے۔ دوسر بےلوگ ان کی اس بات کی مخالفت کرتے ہیں چنا نچہ وہ لوگ میے کہتے ہیں کہ ابتدائی مراحل بھی منسوخ نہیں ہیں بلکہ ان چاروں کا تعلق ان سے مربوط اورال کے ساتھ ہے مسلمانوں کی جو پوزیشن اور حالت ہوگی اس قتم کے احکام عائد ہوں گئ جنسوں نے بیات ہی ہے ان میں علامہ بدر الدین الزرشی سرفہرست ہیں چونکہ وہ سے ہیں :

(۱) الحواب الصحيح لمن بدل دين المسيح: ١٠٠/١

يبتلوًا المشركين بقتال قال الله عزّوجل "أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ" واباح لهم القتال بمعنى ابانه في كتابه فقال: وَقَاتِلُوا فِي سَبِيل اللهِ الَّـذِيُنَ يُقَاتَلُونَكُمُ "ولما مضت لرسول الله عِلَيَّاتُكُ مدة من هجرته انعم الله فيها على جماعات باتباعه حدثت لهم بها مع عون الله عزّوجل قوة بالعدد لم يكن قبلها ففرض الله عليهم الجهاد بعد اذكان اباحةً ، لا فرضًا، فقال تبارك تعالى: "كتب عليكم القتال" (١) "جب كفار كى تكليفول كى وجه سے آپ كوتنگى محسوس ہوئى تو آپ كى ڈھارس باندھنے كيلئے الله عزوجل نے آیت نازل فرمائی' ہم یہ بات جانتے ہیں کہ آپ کوان کی باتوں سے تنگی محسول ہوتی ہے،آپایے رب کی تعریف کرتے رہے 'نماز اداکرتے رہے ،موت تک ا بن رب کی عبادت میں مصروف رہے ''اولا ان پردین کی اِشاعت اور الله عرّ وجل کی عبادت فرض کی گئ قال ان کیلئے مشروع نہ کیا گیا، کتاب اللہ کی متعدد آیات میں یہ بات بتلائی گئی ہے ..... پھراللہ نے انہیں جہاد کی اجازت دے دی ..... پھران کومشر کوں ہے قَال كابتداء كى اجازت دى كئ ارشاد خداوندى ب : " أُذِنَ لِللَّذِينَ يُقَاتَلُونَ" (أنہیں اِجازت دی گئ جن سے قال کیا جاتا ہے) ان کیلئے قال کومباح قراردیا گیا مطلب یہ ہے کہ اللہ نے یہ بات اپنی کتاب میں ظاہر فرمائی ارشاد خداوندی ہے: اللہ کے رائے میں ان سے قال کرو جوتم سے قال کرتے ہیں' پھر جب حضور عِنظَمَیٰ کی جرت پر ایک محی مدت گذرگئی،اس دوران الله عرف وجل نے آپ کے پیروؤں کی جماعتوں پر انعام وا كرام فرمايا، جس كى وجد سے ان كى عددى قوت ميس اضافه موا، اس سے يہلے بي تعداد نديقى ، چنانچہ الله عزوجل نے ان پر قال کوفرض فرمایا بعداس کے کہ وہ ان کیلئے صرف مباح تھا ارشادخداوندی ہے' تم پر قال فرض کیا گیا''۔

سٹمس الائمہ سر حسی نے بھی اپنی کتاب '' میسوط '' میں مشروعیت جہاد کے اِن ہی مراحل کو ذکر کیا ہے۔ (۱۲۰۰)

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن للشافعي : ١٨ الي : ١٩

بلہ بول دیا ہوتو دفاعی جہاد فرض میں ہے، چونکہ انہیں جنگ پر مجبور کردیا گیاہے، جو پکھ طاقت میسر ہو اُس سے مقابلہ کرنے اور دشمن کونقصان بہنچانے کی کوشش کی جائے گی، کیول کرانھیں اس پر مجبور کردیا گیا اس کے بالمقابل صحیح قول کے مطابق اقدامی جہاد صرف فرض کفاسیہ ہے۔

دفاعی جهاد کم تعلق حضور الله کاارشاد گرامی ہے: من قتل دون مالیہ فہو شہید، شہید، ومن قتل دون دمه فهو شهید، شهید، ومن قتل دون دمه فهو شهید، ومن قتل دون اهله فهو شهید جو تخص اپنال بچانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو تن کی حفاظت کی خاطر ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جان بچانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جان بچانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جان بچانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جان بیانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جان بیانے میں ماراجائے وہ شہید ہے، جو اپنی جانل وعیال کی حفاظت کی خاطر ماراجائے وہ شہید ہے۔

اس لے فقہاء نے دفاع جہاد کیلے کوئی شرط نہیں رکھی ہے، .... وواجب علی الناس اذ جیاء العدو ان ینفروا المقل منهم والمکثر ولا یخر حوا الی العدو الا الذن الأمیر الآ ان یف جاھم عدو غالب یخافون غلبه، فلا یمکن أن ستأذنوه لوگوں پرواجب ہے کہ جب دشمن آجائے کم وہیش جو بھی تعداد ہو، نکل جائے، امیر کی اوازت کے بغیر دشمن کے مقابلے میں نہ جائے ، سوائے اس کے کہ زور آور دشمن اچا تک آجائے، جس کے غالب ہونے کا اندیشہ ہواور امیر سے اجازت حاصل کرنے کا موقع نہ ہو۔

رفائی جہادے متعلق امام بصاص احکام القرآن میں یوں ارشاد فرماتے ہیں: ومعلوم فی اعتقاد جمیع المسلمین أنه اذا خاف اهل النغور من العدو ولم تكن فیهم مقاومة لهم، فخافو اعلى بلادهم وانفسهم و ذراریهم أن الفرض على کافة المسلمین ان ینفرالیهم من ان یکف عادیتهم عن المسلمین وهذا لاخلاف فیه بین الائمة، اذلیس من قول احدٍ من المسلمین بیاباحته القعود عنهم حتى یستبیحوا دماء المسلمین وسبی ذراریهم. تمام ملمانوں کا بی تقیده عنهم حتی یستبیحوا دماء المسلمین وسبی ذراریهم. تمام ملمانوں کا بی تقیده التی بان اور آل واولاد کے متعلق اندیش ہواوران میں مقابلہ کی سکت نہ ہو، آمیں این ملک اپنی جان اور آل واولاد کے متعلق اندیش ہونے گئو مسلمانوں کیلئے '' نفیر عام' فرض ہوگا، تاکم مسلمانوں کالی کو شمنوں سے بچاؤمکن ہوسکے۔ اس بارے میں اُمت کا فرض ہوگا، تاکہ مسلمانوں کاان کے دُشمنوں سے بچاؤمکن ہوسکے۔ اس بارے میں اُمت کا فرض ہوگا، تاکہ مسلمانوں کاان کے دُشمنوں سے بچاؤمکن ہوسکے۔ اس بارے میں اُمت کا

"انه لیس فی مراحل الجهاد نسخ بل یعمل بکل مراحله عندالحالة المشابهة للحالة التی شرعت فیها (۱) جهاد کان مراحل میں نخ کاعمل بوانہیں ہے، بلکدان چاروں مراحل پراس کی مشروعیت کے مطابق احوال کے درییش ہونے پڑعمل کیا جائے گا۔"

#### آ گے فرماتے ہیں:

"بعض لوگول نے ایک دوسر سے طریقے سے نے کی تین قسمیں کی ہیں تیسری صورت ہے کہ جو کہ کی وجہ سے دیا گیا ہو پھراس سب کے موجود خدر ہے سے احکام اُٹھا لئے گئے ہوں ان کی جیسے کمزوری، تعداد کی کمی کے وقت صبر اور جواللہ کی ملاقات کی امید خدر کھتے ہوں ان کی مغفرت کا تھم' امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا واجب نہ ہونا، پھر ان احکام کو منسوخ قرار دے کر دوسر سے احکام کو واجب کرنا، بیدراصل نئے نہیں ہوتا بلکہ "نسسا" (بھلانا) ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد خداوندی ہے۔ " اُو 'نسسہا "یا ہم اُسے بھلاد ہے ہیں۔ مسلمانوں کی طاقت وقوت میں اضافہ ہونے پران کیلئے قبال کا تھم اور کمزوری کی حالت میں تکالیف پر صبر کا واجب ہونا، الغرض بینے نہیں ہوتا بلکہ نسباً (بھلاد یا جانا) ہوتا ہے پھراس قسم کے صبر کا واجب ہونا، الغرض بینے نہیں ہوتا بلکہ نسباً (بھلاد یا جانا) ہوتا ہے پھراس قسم کے مراور عفوودر گذر کے احکام محکم ہیں (ردو بدل نہیں ہوا ہے) ان کا تعلق کمزوری ہوں گے مجبوری کے احوال سے ہے، قبال کا مباح ہونا اس سے بلندورجہ حالت پر ہے، دفاعی قبال کا مباح ہونا اس سے بلندورجہ حالت پر ہے، دفاعی قبال کا حبوب اس سے اور او نجی حالت میں ہے ابتدائی قبال کی فرضیت کا تھم مسلمانوں کی مکمل وجوب اس سے اور او نجی حالت میں ہے ابتدائی قبال کی فرضیت کا تھم مسلمانوں کی مکمل قدرت اور طاقت سے متعلق ہے۔ "

#### دفاعی اور اقدامی جہاد کے احکام میں فرق

جب ندکورہ بالاتح ریمی روشنی میں دفاعی اوراقدامی جہاد دونوں کامشر وع اور محکم ہونا ثابت ہو چکا، یہ بھی جان لیس کہ جہاد کی ان دونوں قسموں کے احکام الگ الگ ہیں اگر کسی مسلمان کی جان و مال یا عزت وآبر و پر جملہ ہویا کسی آبادی میں مسلمان حکومت یا عوام کی اجازت کے بغیر دشمن نے اسلامی سرحد پر

أنَّ جنس جهاد الكفَّار يتعيِّن على كل مسلمٍ، امّابيده، وامّا بلسانه، وامّابله اعلم. (۱)

و حقیق یہ ہے کہ جہاداس کے حق میں فرض مین ہے جس کو حضورِ اکرم و استعین نے متعین کے دوسری حالت: حضورِ اکرم و است کے مطابق فرض کیا ہو۔ دوسری حالت: حضورِ اکرم و است کے مطابق فرض کفایہ ہے۔ مگریہ کہ کوئی ایسی سخت ضرورت در پیش ہو کہ دشن نے اچا نک ہلہ بول دیا ہو یا جس پر امام نے فرض میں قرار دیا ہو۔ جمہور کے یہاں فرض کفایہ کی ادائیگی سال میں ایک مرتبہ اس کام کے انجام دینے سے ہوجاتی ہے، ان کی دلیل میہ ہے کہ جزیہ جہاد کا بدل ہوتا ہے اور وہ سال میں با نفاق ایک سے زیادہ بار واجب نہیں ہوتا ۔۔۔ حقیق میہ جس کہ جنس جہاد ہم سلمان پر فرض ہے، یا تو اینے ہاتھ سے، یا زبان، یا مال سے یا دل سے واللہ اعلم۔ "

بنوی نے شرح النہ میں بھی جہاد کی دوقتمیں کی ہیں۔فرضِ عین،فرضِ کفایہ،سرحدے قریب لوگوں کیلئے فرضِ عین قرار دیا ہے،دوروالوں کیلئے فرض کفایہ، مگریہ کہ دخمن کی تعداد زیادہ ہوا گر کفارا پنی جگہ مقیم ہوں،مسلمانوں پرحملہ آور نہ ہوں توامام المسلمین کسی سال کو بغیر غزوہ کے جانے نہ دے۔(۲) اقترامی جہاد کا مقصد

اقدامی جہاداس کے نیس کیا جائے گا کہ لوگوں کو قبول اسلام پرمجود کیا جائے، بلکہ محض اس جدوجہد کامقصداس روئے زمین پراحکام خداوندی کا نفاذ ہے، جو کہ سراسر عدل وانصاف پرمنی اور فطر سے انسانی کی موزوں اور لائق ہیں۔اسلام نے ابتدائی جہاد کے دو تقصود قرار دیے ہیں۔یا تو کافر مذہب اسلام کو گلے لگالیس، یاوہاں کے باشندگان جزید اداکریں۔ پھروہ اپنے عقیدہ پر آزادی کے ساتھ مل پیرا ہو گئے تیں۔ جزید یہ تھوڑ اساسا مان ہوتا ہے جوان کے جان مال عزت و آبروکی حفاظت کے بدلہ ہو گئے ہیں۔ جہاد کے مقصد کو آبر ہیں ہو گئے ہیں۔ جہاد کے مقصد کو آبر ہیں ہوجائے تو جنگ بھی تھم جائے۔ رہیج بن عامر ٹنے رستم کے سامنے فترفساد بگاڑ وخراب کا جہاں خاتمہ ہوجائے تو جنگ بھی تھم جائے۔ رہیج بن عامر ٹنے رستم کے سامنے اسلامی جہاد کامقصود یہ بتایا تھا وہ دیا گئی سے آبیس آخرت کی وسعق سے ہمکنار کریں، دیگر مذاہب فکال کراللہ کی بندگی میں لگا کیں۔ وُنیا کی تنگی سے آبیس آخرت کی وسعق سے ہمکنار کریں، دیگر مذاہب فکال کراللہ کی بندگی میں لگا کیں۔ وُنیا کی تشرح السنة : ۱۳۵۰ سے ہمکنار کریں، دیگر مذاہب

بالکل اختلاف نہیں ہے۔ کوئی مسلمان ایسے وقت اثر کرمسلمانوں کے قتل وخون کے حلال ہونے اوران کے آل واولا دکے قیدی اور غلام بنائے جانے کا موقع نہیں دے سکتا۔

رہا اقدامی جہادتو جمہوری علاء کا کہنا ہے کہ بیقدرت اور وسعت کے ساتھ فرضِ کفایہ ہے کھ مسلمان اس فریضہ کو انجام دیتے ہیں تو باقی لوگوں سے بیساقط ہوجائے گا، مگر یہ کہ وہ لوگ رضا کارانہ طور پراس کیلئے تیار ہوجائیں' بعض صحابہ اور تابعین سے بیروایات ملتی ہیں کہ وہ اقد امی جہاد کے فرضِ عین ہونے کے قائل ہیں۔(ا)

حافظ ابن ججر نفیرعام کے واجب ہونے سے متعلق باب میں ارشاد فرماتے ہیں:

کیاجہادفرض میں ہے یافرض کفایہ؟ علاء کاس بارے میں دومشہور قول ہیں اور بیدونوں مذہب شافعی ہے متعلق ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ جہاد انصار یوں پر فرض میں تھا، دیگر لوگوں پر نہیں، اس بات کی تائید حضورا کرم میں گئے کہ جہاد انصار یوں پر فرض میں تھا، دیگر لوگوں پر نہیں، اس بات کی تائید حضورا کرم میں گئے کہ دو لوگ آپ کو بناہ دیں گے اور آپ کی مدد کریں گے۔ ایک دو سرا قول بیعت کے لینے ہے ہوتی ہے کہ وہ لوگ آپ کو بناہ دیں گئے اور آپ کی مدد کریں گے۔ ایک دو سرا قول بیعت کے ابتدائی جہاد انصار اور مہاجرین دونوں کے حق میں فرض میں تھا، دیگر لوگوں کے حق میں فرض کفاری تھا 'اس کے باوجود بھی ان دونوں کے حق میں بیا ما بات نہیں تھی 'بلکہ انصار یوں کیلئے فرض کفاری تھا 'اس کے باوجود بھی ان دونوں کے حق میں بیا ما بات نہیں تھی 'بلکہ انصار یوں کیلئے فرض میں اس وقت ابتداء میں اس وقت ابتداء کے مقابلہ کرنا ہواں کی تائید واقعہ بدر سے ہوتی ہے۔

پھرآ گے فرماتے ہیں:

والتحقيق أنّه كان عينًا على من عينّه النبى صلى الله عليه وسلم فى حقه ولولم يخرج، الحال الثانى: بعد النبى صلى الله عليه وسلم فهو فرض كفاية على المشهور الآان تدعوالحاجة اليه كأن بدهم العدو، ويتعيّن على من عينه الامام، ويتأدى فرض الكفاية بفعله فى السنة مرة عندالجمهور، ومن حجتهم أنّ الجزية تجب بدلاً عنه، ولاتجب فى السنة اكثر من مرّةٍ اتفاقًا..... والتحقيق ايضًا

می کیلیے خودرسول اللہ علیہ نے اپنے دلی شوق اور تمنا کا اظہار فرمایا۔(۱)
کیا جلیغ میں ذکر کرنے سے سات لا کھنکیاں ملتی ہیں؟

اس حواله سے پہلی روایت ہے : الـذكر في سبيل الله يضعف فوق النفقة سبع مائة ضعف (٢) الله تعالى كرائة ميں ذكركرنے كا ثواب خرچ كرنے سات سوكنا لهادہ ہے۔

اس بارے میں ایک دوسری روایت ہے: عن معاذبن انس، لمن اکثر في الجهاد

(۱) معارف الحديث: ۲۰۹،

تبلیغی جماعت ۹۸ حقالُق-غلط فهمیاں

وادیان کے جوروظم سے نکال کراسلام کا سامی عطا کریں'۔ جب کفار بندوں پراللہ کے احکام کے اجراءکو قبول کرلیں، جزیدادا کر کے ہماری تابعداری میں آجا کیں، تو اس طرح جہاد کا مقصود حاصل ہو چکا، لہذاوہ تلواریادیگراسلے کی بنیاد پر قبولِ اسلام پرمجبور نہ کئے جا کیں گئے۔(۱)

خلاصة كلأ

اب تک کی پیش کی گئی تحقیقات کا خلاصه حضرت مولا نا منظور نعمانی رحمة الله علیه کی پیخریر ہے آب رقمطراز ہیں:

'' ہماری اُردوزبان میں'' جہاد' اس مسلح جنگ ہی کو کہتے ہیں جواللہ ورسول کے حکم کے مطابق دین کی حفاظت ونصرت کیلئے دشمنانِ حق سے کی جائے' کیکن اصل عربی زبان اور قر آن وحدیث کی اصلاح میں جہاد کے معنی حریف کے مقابلہ میں کسی مقصد کیلئے پوری جدوجہد اور امکانی طاقت صرف کرنے کے ہیں'جو احوال وظروف کے لحاظ سے جنگ وقال کی شکل میں بھی ہو گئی ہے اور دوسر مے طریقوں سے بھی … (قرآنِ مجید میں جہاد کا لفظ جا بجا اسی وسیع میں استعال ہوا ہے )۔''

رسول الله عِلَى منصب نبوت پرسر فراز ہونے کے بعد قریباً ۱۳ برس مکہ معظمہ میں رہے، اِس پوری مدت میں دین کے دُشنوں، کا فروں ، مشرکوں سے نہ صرف بیکہ جہاد بالسیف اور جنگ وقال کی اجازت نہیں تھی، بلکہ ایس کی ممانعت تھی اور حکم تھا۔ کُ فُوا اَیُدِیُکُمُ ..... (النساء: ۲۷) (یعنی جنگ اور قال سے اپنے ہاتھ رو کے رکھو) ....سورة ''الفرقان' اسی مکی دور میں نازل ہوئی ہے، جنگ اور قال سے اپنے ہاتھ روکے رکھو) ...سورة ''الفرقان' اسی مکی دور میں نازل ہوئی ہے، اس میں رسولِ اقد س عِلَیْ اُس کے رکھو ) ...سورة ''الفرقان' اسی مکی دور میں نازل ہوئی ہوئے آگا کہ فِسرِیُن ورسول اس میں رسولِ اقد س عِلاً اُس کے اور ہمارے نازل کتے ہوئے قرآن کے ذریعہ سے بڑا جہاد آپ ان منکروں کی بات نہ مائے اور ہمارے نازل کتے ہوئے قرآن کے ذریعہ سے بڑا جہاد کرتے رہئے! ... ظاہر ہے کہ اس آیت میں جس جہاد کا تھم ہے اس سے مراد جہاد بالسیف اور جنگ وقال نہیں ہے، بلکہ قرآن کے ذریعے دعوت و تبلیغ کی جدوجہد ہی مراد ہے اور اس آیت میں صرف جہاد نہیں' بلکہ' جہادِ بیر' اور' جہادِ ظیم' فرمایا گیا ہے۔

(۱) ملخص: تكمله فتح الملهم: ۱۱،۵/۳

<sup>(</sup>۲) كنز العمال: الفرع الثالث في اداب المتفرقة (للرمي) حديث: ١٠٨٧٩، مطبوعه مؤسسة الرسالة، بيروت، فيض القدير حديث: ٣٠٠٨، ناشر، المكتبة التجارية، مصر تحقيق ماجد الحموي

# في سبيل الله كاشرعي مصداق

بہت ہے اہل علم کوبھی ہے شہر ہا ہے کہ قرآن وحدیث میں وارد
''فی سبیل اللہ'' کا لفظ صرف قال ہی کے ساتھ خاص ہے،
زیل کے مبسوط مضمون میں مفسرین کے اقوال کی روشنی میں اس کو
واضح کیا گیا ہے کہ سارے قرآن میں کہاں ''فی سبیل اللہ'' کا
مصداق قال ہے اور کہاں اس کا مفہوم سارے اعمالی خیر پر
مشمل ہے نیزا حادیثِ شریفہ میں مذکور فی سبیل اللہ کے معنی میں
اکثر و بیشتر وسعت ہونے کوشروح حدیث سے ثابت کیا ہے،
جس سے خود بخو داس غلط نہی کا از الہ ہوجاتا ہے کہ اہل وعوت کا
''فی سبیل اللہ' والی آیاتِ قرآنیا وراحادیثِ شریفہ (جبکہ وہ
قال کے ساتھ مخصوص نہ ہوں) کا دعوت و تبلیغ کے فضائل کے
طور پرذکر کرنا غلط ہے۔
طور پرذکر کرنا غلط ہے۔

•• خفائق-غلطفهميال

تبليغي جماعت

في سبيل الله من ذكرالله فان له بكل كلمة سبعين الف حسنة منها عشرة اضعاف مع الذى له عند الله من المزيد والنفقة على قدر ذلك (۱) حضرت معاذبن السري الله عند الله من المريد والنفقة على قدر ذلك (۱) حضرت معاذبن السري الله عند الله عند

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: الباب الاول في الترغيب فيه، كتاب الجهاد من قسم الاقوال حديث: ١٠٥٨٣

وه اجادیث جولفظ "فی سبیل الله" کے عام ہونے پردال ہیں

امام برار نے اپنی مند میں ابوہ بریہ فرائی سے یہ روایت نقل کی ہے کہ فرماتے ہیں کہ ہم اسلام برار نے اپنی مند میں ابوہ بریہ فران ایک جوان وہاں آیا جب ہم لوگوں نے اس نوجوان کو کھا تو کہنے گئے کیا ہی بہتر ہوتا کہ یہ نوجوان اپنی جوانی اس کی چس پھرتی اور طاقت وقوت کو اللہ کے راتے میں صرف کرتا (لو أن هذا الشاب یجعل شبابه و نشاطه وقو ته فی سبیل الله) فرماتے ہیں کہ حضورا کرم فرانی نے جب یہ ہماری بات نی تو یوں ارشاد فرمایا: (وما سبیل الله الامن قتل؟) کیا محض شہید ہی اللہ کے راتے میں ہوتا ہے (ومن سعی علی والدیه ومن سعی علی اللہ کو من سعی علی نفسه لیعفها ففی سبیل الله ومن سعی علی نفسه لیعفها ففی سبیل الله ومن سعی علی نفسه لیعفها ففی سبیل الله ومن سعی علی نفسه یہ وقت اپنوالہ ین اور اللہ ومن سعی علی اللہ کاثر فهو فی سبیل اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو خص اپنوالہ کائر فیونی سبیل اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو خص اپنونس کی کافلت کیلئے کوشش اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو مال کی زیادتی کیلئے کوشش کرتا ہے وہ جمی اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو مال کی زیادتی کیلئے کوشش کرتا ہے وہ جمی اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو مال کی زیادتی کیلئے کوشش کرتا ہے وہ جمی اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو مال کی زیادتی کیلئے کوشش کرتا ہے وہ جمی اللہ کے داستے میں ہوتا ہے جو مال کی زیادتی کیلئے کوشش کرتا ہے وہ شیطان کے داستے میں ہوتا ہے ۔ (۱)

اس سند كرجال كَ تَحقيق كيليّ رساله " أولَيُك سَ فِي سَبِيُلِ اللّهِ إِلَّا مَنُ قُتِلَ " احظ كياجائي-

اس روایت کوملاحظہ سیجئے: آنخضرت عِلَیْنَ اپ ان اصحاب پر جو' بسبیل اللہ'' کوقبال کے ساتھ مخصوص قرار دے رہے کیسے رد کیا ہے؟

کعب بن عجر ہ کے طریق ہے امام طبرانی نے الفاظ کی پچھ تبدیلی کے ساتھ اس روایت کی سخت کی ہے۔ (۲)

بیہ قی نے سنن کبری میں انس بن مالک رضی اللہ میں اللہ میں عمر بن خطاب رضی اللہ سے کعب میں مجر ورضی اللہ کا مندروایت تخر تا کی ہے۔ تبلیغی جماعت ۱۰۲ هانق-غلط فهمیاں

## لفظ "في سبيل الله" قال كساته مخصوص نهيس ب

یہ معلوم ہونا جا ہے کہ قرآن کریم اورا حادیث نبوی میں جولفظ'' فی سبیل اللہ'' آیا ہے وہ قبال اور جہاد کے ساتھ مخصوص قرار دیتے ہیں جہاد کے ساتھ مخصوص قرار دیتے ہیں بیدوی کی بلادلیل ہے ان کے اس قول کی اصل نہ کتاب وسنت میں ملتی ہے اور نہ چودہ سوسال کی تاریخ ان کے اس قول کی تائید کرتی ہے۔

لفظِ '' في سبيل الله'' كاحقيقي مطلب

فی سبیل اللہ: اس کاحقیقی مطلب ہر وہ راستہ اور طریقہ ہے جوخوشنودی رب کیلئے اختیار کیا جائے، لہٰذا یہ قال، دعوت، حصولِ علم، جماعت کی حاضری اور جج وغیرہ تمام اُمورکوشامل ہوگا۔

علماء نے بیوضاحت کی ہے کہ فی سبیل اللہ کو جو کفار ہے قبال کے ساتھ محدود کیا جاتا ہے دراصل وہ "قصر العام علی اهم افرادہ" کے قبیل ہے ہے یعنی مختلف معانی کو شمل لفظ ہے اس میں ہے سب ہے اہم معنی مرادلیا جائے ورنہ تو لفظ" فی سبیل اللہ" احیاء دین کے تمام شعبوں کو شامل ہے۔ اگر کوئی بیاعتراض کرے کہ" جہاد فی سبیل اللہ" اپنے تمام افراد کیلئے عام ہے تو پھر محدثین نے "جہاد فی سبیل اللہ" کے متعلق تمام احادیث کو "د کتاب الجہاد" میں کیوں ذکر کیا ہے؟

اس کاجواب یہ ہے کہ ایسابالکل نہیں ہے چونکہ امام بخاری نے فی سبیل اللہ کی روایت کو کتاب الجمعہ میں جمعہ کیلئے جانے کی فضیلت کے تحت اور بیہ قی نے "السنس الکبری" میں اور منذری نے "التر غیب والتر هیب" میں جمعہ کی نماز اور اس کیلئے چل کر جانے کی فضیلت کے تحت بیروایت فرکری ہے: "و من اغبر ت قدماہ فی سبیل الله حرمہ الله علی النار" (۱) جس کے دونوں پیراللہ کے راست میں غبار آلود ہوں اللہ عزوجل اس پرجہنم کی آگ کو حرام فرمادیتے ہیں۔ ان ابواب کے تحت اس روایت کا ذکر یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ امام بخاری بیم قی اور منذری وغیرہ لفظ "سبیل اللہ" کو تمام اُمورِ خیر کیلئے عام قرار دیتے ہیں اسے جہاد وقال کے ساتھ منذری وغیرہ لفظ "سبیل اللہ" کو تمام اُمورِ خیر کیلئے عام قرار دیتے ہیں اُسے جہاد وقال کے ساتھ مخصوص قرار نہیں دیتے۔

<sup>(</sup>۱) اخرجه البزار في مسنده ، كما في كشف الستار، كتاب البر و الصلة باب بر الوالدين: ٣٤٠/٣، رقم: ٣١١٣م كما في مجمع البحرين كتاب البر والصلة: باب من سعى لعي والديه واولاده: ٩١٣٠ رقم: ٩٢٣١ عن محمد ايوب السختيارني مرسلاً (من طريق آخر) (٢) رقم: ٢٨٢، المعجم الكبير: ١٢٩/١٩

<sup>(</sup>۱) بحارى: باب المشى الى الجمعة ، سنن الدارمي، بأب فضل الغبار في سبيل الله حديث: ٢٣٩٨

في سبيل الله ك عام موني رصحابه و تابعين كآثار

اس بارے میں جب ہم صحابہ وتا بعین کے آثار کا تتبع کرتے ہیں تو پیۃ چلتا ہے کہ وہ بھی 
''سبیل اللہ'' کے عام ہونے کے قائل تھے۔

امام مالک نے ''موطا'' میں کی بن سعید انصاری ضطح نہ ہے روایت نقل کی ہے : حضرت ابو کمر صطح نہ ملک شام کی جانب لشکر روانہ فر مایا: پھر آپ بزید بن ابو سفیان جو اس علاقہ کے گورز تھان کوروانہ کرنے کیلئے ساتھ چلنے لگے۔ بزید نے ابو بکر ضطح نہ ہے ستاید یوں کہا: یا تو آپ سوار ہوجا کیں یا میں اُر جا تا ہوں' حضرت ابو بکر ضطح نہ فر مایا: نہ تو تم ار و گے اور نہ بی میں سوار ہوں گا ''میں اپنے ان قدموں کو اللہ کے رائے میں شارکر تا ہوں ''ان ہے اُن قدموں کو اللہ کے رائے میں شارکر تا ہوں ''ان ہے اُن گھر آپ اُن لوگوں کو وصیت کرنے لگے۔ (۱)

اس روایت پرغور سیجے کہ حضرت ابو بکر جن کوانبیاء کے بعدسب سے بڑار تبہ حاصل ہے شکر کی اس روایت پرغور سیجے کہ حضرت ابو بین اے فی سبیل الله شار کررہے ہیں۔

امام سرحی فرماتے ہیں کہ اِس طرح کی ایک دوسری روایت حسن بن علی ہے مروی ہے کہ وہ ایک مرتبہ جج کے سفر پر تھے بڑے وجیداور شریف لوگ ان کے بازوسوار ہوکر چل رہے تھے ان سے کہا گیا: اے رسول اللہ کے فرزند کیا آپ سوار نہیں ہول گے!؟ انہوں نے کہا: نہیں چونکہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کویفر ماتے ہوئے سنا ہے: "من اغبر ت قدماہ فی سبیل الله تعالی لم تمسیما نار جھنم" جس کے دونوں پیراللہ کراستے میں گرد میں اللہ تعالی لم تمسیما نار جھنم" جس کے دونوں پیراللہ کراستے میں گرد اللہ و نہیں جہنم کی آگ نہ چھوسے گی۔ (۲)

یہ حسن بن علی جنمیں نو جوانانِ جنت کا سردار کہا گیا ہے یہ فج کیلئے سنر کرنے والے کو جہاد کیلئے ماندور اردے رہے ہیں گویا خودامام حسن 'سبیل اللہ'' کوعام قرار دے رہے ہیں گیاان کے متعلق بھی یہ کہا جاسکتا ہے کہ انہوں نے جہاد کی احادیث کو غیرمحمل پر لا داہے یا مطلق کو مقید کیا ہے یا عام کی تخصیص کی ہے۔

تبلیغی جماعت ۱۰۴۰ حقا کُق -غلط فہمیاں

ہم حضورِ اکرم علی استھالی پہاڑ پر تھے۔ پھرہم ایک وادی کی طرف آئے وہاں ہم نے کہا:
ایک نوجوان کو بکریاں چراتے ہوئے دیکھا، اس کی نوجوانی پر مجھے رشک ہوا، میں نے کہا:
اے اللہ کے رسول! میکون نوجوان ہوسکتا ہے کاش اس کی بینوجوانی اللہ کے راستے میں گئی؟
(لوکان شبابہ فی سبیل الله) آپ نے فرمایا: عمررک جاؤ! ہوسکتا ہے بیاللہ کے راستے میں ہو، اورتم کومعلوم نہ ہو (مہ یا عمر فلعلہ فی بعض سبیل الله وانت لا تعلم) فرماتے ہیں: پھر آنحضرت پھر آئے اس نوجوان کو بلایا: فرمایا اے نوجوان! کیا تمہارے اہل وعلی میں ہو، اور پھر آپ نے کہا: ہاں، آپ نے فرمایا: کون؟ اس نے کہا: میری ماں ہے۔ فرماتے ہیں کہ حضور پھر آپ نے کہا: اگر توار کا شہید ہی شہید شار ہوگا تو امت کے شہداء کی تعداد کم ہوجائے گی۔ پھر آپ نے جل کر' گرکر' دیوار منہدم ہونے سے پیٹ کی بیاری' و وب کر مرنے' جس کو بھیڑیا نے کھالیا ہوا وراسے ہاتھ کی کمائی سے کھانے والوں کو شہداء میں شار فرمایا۔ (۲)

امام ترفری نے انس بن مالک رفیجی ہے روایت نقل کی ہے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی کے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: (من خبر ج فبی طلب العلم فهوفی سبیل الله حتی یر جع) جو فحض طلب علم کی غرض سے سفر کرے وہ بھی اللہ کے رائے میں ہے۔ (۳)

علامہ مناویؒ نے مذکورہ روایت میں'' فی سبیل اللہ'' کی تشریح میں یوں کہاہے: اس کا حکم جہاد کے حکم کے مانند ہے۔ چونکہ طلب علم سے دین زندہ ہوتا ہے۔ کیاان احادیث کے موجود ہوتے ہوئے بھی کوئی شخص یہ کہ سکتا ہے کہ لفظ ('سبیل اللہ'' عام نہیں ہے؟۔ (۲۸)

<sup>(</sup>۱) موطا، باب النهى عن قتل النساء والولدان في الغزو، حديث:٩٩٥، مع تحقيق فؤاد عبد الباقي (٢) شرح السير الكبير: ٣٣/٣

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى: ١٥٤٨٤، رقم: ١٥٤٣١

<sup>(</sup>۲) المتفق والمفترق: ۱۱/۱۳۱۱ ، رقم: ۱۵۲

<sup>(</sup>٣) ترمذی، باب فضل طلب العلم، حدیث: ۲۲۲۷ ، مع تحقیق احمد محمد شاکر: ۱۵۲

<sup>(</sup>٣) فيض القدير: ٢١/١٢١

یزید بن ابوم یم راوی ہیں فرماتے ہیں کہ میری ملاقات عبایہ بن رفاعة سے ہوئی میں اس وقت جمدكيك جارباتها - انهول ني يول فرمايا: ابشر فان خطاك هذه في سبيل الله (تمہارے لئے بشارت ہو کہ تمہارے بیقدم فی سبیل الله شار ہوں گے )۔ (۱)

بیتابعین بیں جنھوں نے آنخضرت عِلْقَالَة کا اصحاب سے علوم قرآن وحدیث کو حاصل کیا ہے يہ می لفظ مبیل اللہ کو عام قرار دے رہے ہیں اور اس میں ہرطاعت اور عمل خیر کوشامل فر مارہے ہیں جس میں دعوت داعی اور طلب علم وغیرہ تمام اُمور داخل ہیں۔

قرآئی آیات اورآیاتِ فی مبیل الله کے عام ہونے پڑھسرین کے اقوال بہلی بات بیپیش نظرر ہے کہ لفظ سبیل الله قرآنِ کریم میں متعدد افعال کے ساتھ کمحق ہوکر آیا ہے، وہ افعال جن کے ساتھ سبیل اللہ کئی ہوکر آیا ہے وہ گیارہ ہیں:

(٢) الاضلال عن سبيل الله (۱) الصدعن سبيل الله

(٣) الاحصار في سبيل الله (٣) الانفاق في سبيل الله

(Y) الجهاد في سبيل الله (۵) الهجرة في سبيل الله

(٨) الضرب في سبيل الله (2) الصدقة في سبيل الله

(٩) ﴿ النفر في سبيل الله (١٠) الاصابة في سبيل الله

(۱۱) القتال في سبيل الله

المالصدعن سبيل الله (الله كراسة عروكنا)

 ا- فَقَدُ قَالَ اللّهُ تَعَالَىٰ: يَسُئَلُونَكَ عَنِ الشَّهُرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلُ قِتَالٌ فِيُهِ كَبِيْرٌ، وَصَدُّ عَنُ سَبِيُلِ اللَّهِ .....الخ (البقرة:٢١٧)

٢- قُلُ يَاهُلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنُ سَبِيلِ اللّهِ مَنُ امَنَ ....الخ (آلعران:٩٩)

٣- (الأنساء:١٦) ١٠ (الاعراف: ٣٥) ٥- (الاعراف: ٨٦) ٢- (الانفال: ٣١)

2- (الانفال: ٢٤) ٨- (التوبة: ٣٢) ٩- (هود: ١٩) ١٠- (ابراجيم: ٣)

(١) أأخرجه انسائي في سننه، باب فضل من اغبرت قدماه في سبيل الله، الحديث: ١٩٣٢ ، مع تحقيق إحمد محمد شاكر بيروت

حقائق-غلطفهميان تبليغي جماعت

داری نے حسن درج کی سندسے نافع سے بیروایت نقل کی ہے فرماتے ہیں: ایک شخص ابن عِمر فَقِيْ الله عَلَيْ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله على الله عل راتے میں دیا ہے (وجعل ناقة فی سبیل الله)اوربیجادکازمانہیں ہے کیامیں اسے جج كيلي بطورسواري كے استعال كرسكتا مول ابن عمر في فرمايا: حج اور عمره يہ بھى الله كرات بيں (الحج والعمرة في سبيل الله). (١)

ان تمام روايات كتفصيلى اسنادات كيلي رساله" أوليس في سبيل الله إلامن قتل"

بخاری نے حسن عن الی العجلان کی سند سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں ابنِ عمر کا بی ول نكورم: يابني! أن في سبيل الله كل عمل صالح (المير عبي ابرنيك كام الله كاراسة ہے)۔(٢)

ید حضرات صحابہ عظیمیں جو ہمارے لئے حضور علی کے بعد نقش راہ بیں،انہوں نے "فى سبيل الله"كوعام مانا باست قال كے ساتھ مخصوص نہيں كيا ہے ؛ چنانچوانہوں نے تمام امورِ خير الشكرى روانكى نماز جمعه كيليئ آمد ج وعمره بلكه جرنيك عمل كوفى سبيل الله شاركيا ہے۔

تابعین بھی فی سبیل اللہ کے عام ہونے کے قائل ہیں

الم مجابدے مردی ہے کان سے اس مخص کے متعلق دریافت کیا گیاجس نے بول کہا: "کل شئی لى فى سبيل الله" ميرى برچيز في مبيل الله جاوام نكها: "ليس سبيل الله واحدًا، كل خيرعمله فهو في سبيل الله" (الله كاراسة ايكنبين برغمل فيرالله كاراسة بـ)-(٣) عجامد ریحبدالله بن عباس ﷺ کے جلیل القدر تلا فدہ میں سے ہیں جو فی سبیل اللہ کو عام قرار

<sup>(</sup>I) احرجه الدارمي، باب اذا اوصى بشئ في سبيل الله،: ٣١٩/٢، رقم: ٣٣٠٠٣

<sup>(</sup>٢) الادب المفرد، باب قول الرجل للصغيريا بني، ص: ١١٤، رقم: ٣٢٩

<sup>(</sup>٣) اخرجه ابن ابي شيبة في الصمنف، في الرجل يوصي بالشئ في سبيل الله من يعطاه، حديث: ٣٠٨٣٩، اسناده حسن لذاته، مع تحقيق كمال يوسف، طبع رياض

## ٣- الانفاق في سبيل الله (الله كراسة مين خرج كرنا)

ا مَثَلُ الَّذِيُنَ يُنْفِقُونَ فِي سَبِيُلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتُ سَبُعَ ....الخ (العرة: ٢٦١-٢٦١)

۲۔ (محمد: ۳۸) ۳۔ (الحدید: ۱۰) ۳۔ (التوبة: ۳۳) ۵۔ (البقرة: ۱۹۵) ۲۔ (الانفال: ۲۰)

پیمام آیتیں جہاداوردیگر بھلائی اور خیر کے کاموں میں اموال کے صرف کرنے کیلئے عام ہیں۔

امام فخر الدین رازی رقم طراز ہیں: یہ جان لو کہ انفاق: خیر کے مواقع میں اموال کے صرف کو کہتے ہیں' بہی وجہ ہے کہ بخرچ کرنے والے کو (منفق) نہیں کہا جاتا، اگر انفاق فی سبیل اللہ کے ساتھ ملاکر آئے تواس سے دین کے تمام راستے مراد ہوتے ہیں' چونکہ سبیل راستے کو کہتے ہیں' دسبیل اللہ'' اللہ کاراستہ اس کا دین ہے اس میں تمام مواقع خیر میں خرچ مراد ہوگا، جس میں جج، عمرہ، جہاد بالنفس، اللہ کاراستہ اس کا دین ہے اس میں تمام مواقع خیر میں خرچ مراد ہوگا، جس میں جج، عمرہ، جہاد بالنفس، سبیل کو جہاد کیلئے تیار کرنا، صلہ رحمی، صدقات، اہل وعیال پرخرچ، زکوۃ کفارات اور دیگر اُمور شامل موں گے۔ (۱)

#### الاحصار في سبيل الله (الله كراسة مين روك جانا)

فَـقَدُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحُصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ لَا يَسُتَطِيْعُونَ ضَرُبًا فِي الْاَرُضِ. (البقرة:٢٧٣)

اس سے اکثر مفسرین نے اصحابِ صفہ مرادلیا ہے جنہوں نے اپنے آپ کواللہ کی اطاعت اور صول علم کیلئے وقف کردیا تھا اوران کی تعداد چارسو کے قریب تھی۔ ابن عباس ری اللہ اورمقاتل ری تعداد چارسو کے قریب تھی۔ ابن عباس ری تھا تا کہ دیا تھا اور ان کی تعداد چارسو کے قریب تھی۔ ابن عباس ری تھا تا کہ دیا تھا۔ (۲)

اس میں وہ تمام لوگ شامل ہوں گے جنہوں نے اطاعت خداوندی اور اعمال واشغال اور تخصیل ملم کیلئے اپنے آپ کو وقف کر دیا ہو۔

#### ٥- الهجرة في سبيل الله (الله كراسة من جرت كرنا)

ا. الرَّوْاوِنداوندى مِ: وَمَنُ يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرُضِ مُرَاغُمًا كَاللهِ كَاللهِ اللهِ (النّاء:١٠٠)

(۱) تفسير كبير: ۲۹۳/۲ (۲) البحر المحيط: ۳۳۱/۲

تبليغي جماعت ١٠٨ حقائق-غلط فهميال

۱۱- (الحل: ۸۸) ۱۲- (الحل: ۹۲) ۱۳- (الحج: ۲۵) ۱۳- (محمد: ۱۰) ۱۸- (المنافقون: ۲۰) ۱۸- (

اس لفظ کے ساتھ بیا تھارہ آیتیں ہیں۔ بیتمام آیات اعمال خیرکوشامل ہیں بیقال کے ساتھ مخصوص نہیں ہیں۔

چنانچ عبرالله بن عباس ضيطين فرماتي بين الله كاارشاد: (لم تصدون عن سبيل الله) قال: أي: عن دين الله (يعنى الله كوين سے)

إمام طبرى نے كہا ہے: لم تصدون عن طريق الله ومحبّته التى شرعها لأنبيائه واوليائه وأهل الايمان (كيون تم لوگ الله كراستے اورانبياء اولياء اورائل ايمان كيلے الله كمقردكرده طريق سے دوكتے ہو۔ (٢)

دیگرمفسرین نے بھی اللہ کے دین سے رو کئے کے معنی لکھے ہیں۔

٢- اضلال عن سبيل الله (الله عرائة براوكرا)

الشُّعْزُوجِلَ كَاارِثَادَ جَ : وَ إِنْ تُعْطِعُ اَكْثَرَمَنُ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنُ سَبِيلِ اللهُ إِنْ يَخُرُصُونَ (الانعام:١١١)

۲- (الحج: ۹) ۳- (لقمان: ۲) ۲- (ص: ۲) اِن تمام آیات میں لفظ سبیل الله عام ہاورتمام اُمور خیر کوشامل ہے۔

عبدالله بن عباس في في الله عن سبيل الله عبد الله عن سبيل الله قال وعن دين الله (الله كوين عن )- (٣)

طرى نے كہا ہے: (يضلوك عن سبيل الله): يضلوك عن دين الله "الله ك وين علم الله "الله ك وين علم الله كالله كاله

(۱) اخرجه ابن ابی حاتم فی تفسیره: ۳۸۸ (۲) طبری: ۳۸۸ (۲) طبری: ۲۲،۳۳

(٣) الحرجه ابن ابي حاتم في تفسير القرآن العظيم: ١٣٧٥/١، رقم: ١٨١٢

(٣) جامع البيان عن تأويل القرآن: ٩/٨

لكوره تمام آيتي جهاد اور ديگر وجوه خير اور بھلائي كے كامول كوشامل ميں۔ (مرآء ت ك وساله ملاحظه بو)۔

## الصدقة في سبيل الله (الشكراسة مين صدقه كرنا)

الله تعالى كاارشادِكرامى ب : إنَّهَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِيُنَ وَالْعَامِلِينَ لمَلْهُمَا وَالْمُولَّلُهَةِ قُلُوبُهُمُ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغْرِمِيْنَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنَ السَّبِيل، فَرِيُضَةً مِّنَ اللَّهِ، وَاللَّهُ عَلِيُمٌ حَكِيُمٌ . (التوبة: ٢٠)

الله عزوجل كارشاد "وفي سبيل الله" مين امام شافعي اورابويوسف اورجمهورعام عكاس ير اللاق ہے کہ اس سیل اللہ ہے 'وہ مجاہدین مرادین جومصروف جہاد ہول'۔

# ٨- الضرب في سبيل الله (الله كراسة ميس مركزنا)

اللهُ عَزُوجِلَ كَارِشَادِ عِنَا يُناكُّهُمَا الَّذِينَ الْمَنُوا إِذَا ضَرَبُتُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنُ اللَّهِ عِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسُتَ مُؤْمِنًا ، ....الخ (الساء:٩٣) یمان کلسبیل الله سے جہاد بمعن قال ہاس پرتمام اعمر تفیر شفق ہیں۔ جريطبرى يون فرمات بين : "اذا ضربتم في سبيل الله" (١) (لین دشمنول سے جہاد کیلئے تم جب نکل پڑو)۔

## النفرفي سبيل الله (الله كرائة ميں ثكانا)

اللهُ وجل كارشاد يَ اللَّهُ اللَّذِينَ امْنُوا مَالَكُمُ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيُلِ اللَّهِ اتَّاقَلُتُمُ إِلَى الْأَرُضِ ....الخ (التوبه ٣٨)

اس آیت مبارک میں بھی النفرفی سبیل الله سے جہاد بمعنی قال کے مرادہونے میں ا كومفسرين منفق بين-

(۱) تفسير طبرى: ۵/۲۲۱

حقائق-غلط فهميال

٢- (النباء:٨٩) ٣-(الحج:٨٨) ٣-(النور:٢٢) اكثر محققين في هجرة في سبيل الله "عمراد ع كرده چيزول سارك جانااور مامورات كو اپنائتایا ہے۔(۱)

المجرت كي چندشمين مين : ١- الجرث إلى المديندابتدائ اسلام مين-۲- دارالحرب میں اسلام لانے والے کی ججرت۔ ۳- حرام کردہ چیزوں کا ترک کرنا۔

٧- منافقين كاحضور والمسائد عن وات مين شركت كرنا

#### ٧- الجهاد في سبيل الله (الله كراسة مين متقتين ألهانا)

١- إِنَّمَاالُمُؤُمِنُونَ الَّذِينَ الْمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرُتَابُوا وَجَهَدُوا بِأُمُوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ. (الحجرات:١٥)

٢- (الانفال:٢٢) ٣- (الانفال:٣١) ٣- (التوبة:١٩-٢٠) ٥- (التوبة:١١١)

٧- (النساء: ٩٠) ٧- (المائدة: ٩٨) ٨- (التوبة: ٨١) ٩- (القف: ١٠-١١)

امام قرطبی سورة الحجرات ند کوره بالا آیت کی تفسیر میں یوں رقم طراز ہیں:

"وَجَاهِدُوا بِآمُوالِهِمُ وَأَنْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ" (٢)

یعنی انہون نے اس کو بیچ کر دکھایا ،اس کے بارے میں شکوک میں مبتلا نہ ہوئے یعنی جہاداور دیگراعمال کے ذریعاے سے کردکھایا۔

ابوحیان اندلی نے اس آیت کی تفسیر کے ذیل میں لکھاہے:

''لیعنی تمام بدنی اور مالی "يشمل جميغ الطاعات البدنية والمالية" (٣) عبادات کوبيآيت جامع ہے۔'' معامد اللہ

إمام بيضاوي اس آيت كي ذيل ميس رقم طرازين :

"اي في طاعته والمجاهدة بالأموال والأنفس تصلح للعبادات الماليه والبدنيه باسرها" (٨٠) "يعنى يرجها وبالمال والنفس تمام مالى اوربدنى عبادات كوشامل ب-"

(1) كذا في تفسير الكبير: ٢٠/٨، النساء: ٨٩، قرطبي في الجامع لاحكام القرآن في تفسير سورة النساء الآية: ٨٩ (٢) تفسير قرطبي: ٣٣٩/٧ (٣) البحر المحيط: ١١٦/٨ (٣) انوار التنزيل واسرار التاويل: ٢٢١/٢

تبليغي جماعت

حقائق-غلط فهميال

تبليغي جماعت

ان آیات اور ائم مفسرین کی توضیح وتشریح کی روشی میں یہ بات مجھنے کی ہے کہ انھوں نے فی ممل الله کے اِن تمام آیات کوان کے عموم رمحمول کیا ہے، کیاان ائمہ کے علق سے بیکہا جاسکتا ہے کانہوں نے آیات کوعموم پر کیوں محمول کیا ہے؟ یا ان کے بارے میں کسی کو یہ کہنے کی جسارت ا معتی ہے کہ انہوں نے آیات میں تحریف وتز ویر کا ارتکاب کیا ہے؟۔

احادیث جہاد کے عام ہونے پر محدّین کے اقوال

امام بخاری نے عبایہ بن رفاعة سے بدروایت نقل کی ہے فرماتے ہیں : میری ابوعبس سے ملاقات مول میں جمعہ کی نماز کیلئے جارہ اتھا ور مانے لگے میں حضورا کرم عِلَی کی در ماتے ہوئے ساہے: (من اغبر ت قدماه في سبيل الله حرّمه الله على النار) جس مخص كرونول بير الله كراسة ميل كردآلود بول اس يرالله عرفة وجل جنم كى آگ حرام كردية بين امام بخارى (١) في اور ترندی (۲) نے اس روایت کو جمعہ کیلئے جانے کی فضیلت کے تحت ذکر کیا ہے ایسے ہی بیہتی اور منذری فیجی اس روایت کواس باب میں ذکر کیا ہے جس سے بید پت چاتا ہے کہ بیل اللہ جہاد کے ساتھ مصوص نہیں ہے، بلکہ ہر عملِ خبر کو بیلفظ شامل ہے۔ ورنہ بیائمہاس روایت کو جمعہ کیلئے جانے کی نسلت میں کیوں ذکر کرتے؟

چانچ علامہ مینی نے اس روایت کے ذیل میں لکھاہے:

ومطابقته للترجمة أن الجمعة تدخل في قوله "في سبيل الله" اس مدیث کی ترجمدالباب کے ساتھ مطابقت اس طرح ہے کہ جمعہ بھی جسیل اللہ' میں

داقل ہےاور جمعہ کا حکم بھی جہاد کے مانند ہے۔ (۳)

یمی بات عسقلانی نے فتح الباری میں کہی ہے۔(سم)

ا كرلفظ في سبيل الله كوعام نبيس ما ناجاتا باوراس كي عموميت كوغلط تظهر اياجاتا باوراس طرح كي احادیث کوتمام اعمالِ خیر پرمحمول کرنے کوا حادیث میں تحریف گردانا جاتا ہے تو نعوذ باللہ ان محدثین اورشار حین کوبھی محرفین احادیث میں سے مانناپڑے گا۔

(۱) بخاری: ۱۹۳۲ (۲) ترمذی: ۱۹۳۲

(٣) عمدة القارى: ١٣٠٥ (٣) فتح البارى: ٣٩٤/٢

#### ١٠-الاصابة في سبيل الله (الله كراسة مين رقي مونا)

اِرِ شَادِ خِدَاوِندِي بِي وَكُ أَيِّنُ مِّنُ نَّبِي قَلْلَ مَعَهُ رِبِيُّوُنَ كَثِيرٌ، فَمَاوَهَنُوا لِمَاأَصَابَهُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَاضَعُفُوا وَمَاسُتَكَانُوا، وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ (العمران:۱۳۹)

إس آيت كي تغير اكثر مفرين نے يكى ہے كه لسااصابهم في سبيل اللّه ليني تم كو جو بھی زخم کے یا دورانِ قال بختیاں اور پریشانیاں در پیش ہوئیں اور تبہارے پچھساتھی قل ہوئے۔ جمال الدين القاسمى في "مجالس التاويل" مين "وماضعفوا" كي تفير مين يول كلصة بين لعنی دولوگ جہادیاؤسمنیادین کے بارے میں کمزور نہوئے "اُنہوں نے سبیل اللہ کوعام مانا ہے۔(۱)

اآ- القتال في سبيل الله (الله عراسة مين جنك كرنا)

 الله عزوجل كاارشاد ب : وَلَا تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ آمُواتًا ، بَلُ أَحْيَاءُ وَّلْكِنُ لَّا تَشُعُرُونَ - (البقرة:١٥٣)

٣\_ (البقرة: ١٩٠) س\_ (البقرة: ٣٣٣) ٢٠ (البقرة: ٣٣٣)

۵\_ (العران:۱۳) ٢\_ (العران:۱۵) كـ (العران:۱۳۳)

٨\_ (العمران:١٦٩) ٩\_ (النساء:٢٨ تا ٧٦) ١٠ (النساء:٨٨

١١- (محر:١١) ١١- (المزمل:٢٠) ١١- (التوب:١١١-١١١)

يتمام آيتين جهاد بالبيف (تلوار كاجهاد) معتلق بين كيكن تيسري آيت و قسائلوا في سبیل الله کویل میں علامة رطبی یون فرماتے ہیں:

اس آیت میں امت محدیہ سے قال فی سبیل اللہ کے بارے میں جو خطاب ہے اُس قال میں جمہور کے قول کے مطابق اعلاء کلمہ کی نیت ہواللہ کے رائے بہت سارے ہیں اور سیبیل اللہ عام ہے ارشادخداوندی سے: قُلُ هذه سَبيلِي (يوسف:١٠٨) (٢)

امام مالك كيت بين: (الله كرائ بين براست جس ك خلاف ياجس كى تائيد مين قال کیا جائے ان میں اس سب سے اولین اور سب سے برداوہ دین اسلام ہے )۔

(۱) مجالس التاويل: ۱۳۸۲ (۲) احكام القرآن: ۵۳،۳

#### مستورات کا کام اہمیت،افادیت اور دجوہ جواز

مورت كي تعليم وتربيت،اس كورين واخلاق بيسنوارنا،اس كودين معلومات بهم پينچانا،اس ميس الرت كالمون اعمال صالحه برآماد كى اورخوف خداوندى اورخشيت الهى كابيدا كرنا اتنابى ضرورى ب الله بي پيزي ايك مرد كيليخ ضروري باوركي جاتي ہيں۔ چونكه عورت بھي انساني معاشره كالصف مے آں کے بھی رہن مهن، عادت واطوار اور طور وظریق کا براہ راست اثر معاشرہ پر ہوتا ہے بلکہ ان ادر معاشره ی شکیل و تعمیر میں عورت کا کردار بمقابله مرد کے زیادہ ہی ہوا کرتا ہے کیونکہ انسانی ال خشت اول اوراس کی بنیادی عورت سے پڑتی ہے۔ چونکہ بچوں بچیوں کالوکین مال باپ کے ار سابدادران کے گود میں گذرتا ہے، ماں جس قدرا خلاق وعادات اور بہترین کردار کی حامل ہوگی ال كااثر اولاد پر ہوگا۔اس كے بالمقابل اگر مال بداخلاق، بركردار يابدچلن ہوتو اس كے كود سے تيار **سے والی انسانی کھیے بھی انہیں بدخصلتوں کی حامل ہوگی جوآئندہ چل کرمعاشرہ کے بگاڑ وخراب** اراس كيلي اخلاقي بحران كاباعث موگى -اگريه كهاجائة توب جاند موگاكه آج جس قدر بهي برائي ، المات كاشيوع، دين وايمان سے دورى، غيرضر ورى رسوم ورواج كا چلن اور صرف دنيادارى كيلئے مرور دھویے ہے اس میں برا دخل گھر کی عورتوں کی بے دین کا نتیجہ ہے۔ اگر گھر کی عورت اعمال واخلاق ل مال موكى اوراس ميس دين وآخرت كاشوق موكا تواس كااثر تمام ابل خانه ير موكا اور كهر ميس دين الله اور ما حول بیا ہوگا۔رسوم ورواج کا چلن کم ہوگا۔تھوڑی سی دنیا پرصبر وشکر کے ساتھ کام چلے گا۔ الرارت بدوین رہے گی تو آدی گھر کے باہر س قدر بھی دیندار کیوں نہ ہوگا، گھر کا ماحول اوراس کے **مال ادراش کے مشکلات اس بے دین کی طرف لے جائیں گے۔الغرض پیر کی قورت کی دینداری کا اثر** ارے کھر ، ماحول اور معاشرہ پر ہوتا ہے۔ اس لئے اسے دیندار بنانا اور اس کیلئے مناسب ذرائع اور مال کا اختیار کرنا که اس کی وجہ سے عورتوں میں دینداری آئے بیمردوں کی ذمدداری ہے۔

تبلیغی جماعت ۱۱۳۲ حقائق – غلطفهمیاں

امام ملم نے اپنی صحیح میں کتاب الامارہ کے جہاد اور خروج فی سبیل اللہ کی فضیلت کے قت حضرت الو ہر یہ وروست نقل کی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ آنخضرت وروست نقل کی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ آنخضرت وروست نقل کی سبیل اللّٰه لا یہ کلم احد فی سبیل اللّٰه اعلم لمن یکلم فی سبیل اللّٰه الاجاء یوم القیامة و جرحه یشعب واللون لون دم، والریح ریح مسك (۱) جس کی کوسی الله کے راستے میں زخم خوردہ کواللہ زیادہ جا نتاہے۔ قیامت کے دن وہ اس حالت میں آئے گا کہ اس کا زخم رس رہا ہوگا، رنگ خون کا ہوگا اور خوشہوم کسک کی ہوگ۔ نووی نے (شرح مسلم) میں نی کریم کو گئی کے اس ارشاد کے ذیل میں یوں کھا ہے: واللّٰه اعلى مبر اللّٰه الله الله الله الله الله کراستے میں زخم خوردہ کو اللہ زیادہ جا نتا ہے۔ الله کراست میں اس کی جا نب اشارہ ہے کہ یو اب اس میں اس کی جا نب اشارہ ہے کہ بی واب اس می کو حاصل ہوگا جس کی نیت خالص ہواور اس نے کا اس میں اس کی ہوا ہوا ور بی متعلق ہے، اس میں ہروہ خض داخل ہے جو باغیوں، ڈاکوؤں سے قال کیلئے چلا ہوا ور بی میں اگا ہوا ہو۔ (۱) چلا ہوا ور بی میں اگا ہوا ہو۔ (۱) جو اب اللہ کے مام ہونے اور اس طرح کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس طرح کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس طرح کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہو اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کی دیگر روایات سبیل اللہ کے عام ہونے اور اس میں تمام وجوہ خیر کے شامل کو دی میں میں تمام وجوہ خیر کے شامل

یہاوراس طرح کی دیگرروایات سبیل اللہ کے عام ہونے اوراس میں تمام وجوہ خیر کے شامل ہونے پر دالات کرتی ہیں۔ اِس کی مزیر تفصیل رسالہ" أُولَیُسسَ فِسی سَبِیُلِ اللَّهِ الَّا مَنُ فُتِلَ" (مطبوعاتحاد بک ڈیودیوبند) میں ملاحظہ کیا جائے۔

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: ۱۳۳/۲ (۲) شرح مسلم للنووی: ۱۳۳/۲

مزده بن مصطلق میں حضرتِ عائشہ صدیقه رضی الله عنها حضورِ اکرم عِلَیْ کے ساتھ تھیں، جبکہ پرده کی آیتیں بھی نازل ہو چکی تھیں مشہور ومعروف ہے۔اس واقعہ میں حضرتِ عائشہ رضی الله عنها پر بہان تراثی اور تیم کے آیات کا نزول ہوا تھا۔ (۱)

0 امام بخاری کے حضرت انس کے بیت ملحان کا واقع نقل کیا ہے کہ حضور بھی کیا۔
ان کے پاس تشریف لائے۔ فیک لگا کر بیٹھ گئے ، پھر ہننے گئے ،انہوں نے آنخضرت بھی کا کہ میری اُمت کوگ اسلا کے رسول! آپ کیوں ہنس رہے ہیں! آنخضرت بھی کے انہوں نے اسٹاد فرمایا کہ میری اُمت کوگ اللہ کے رسول! آپ کیوں ہنس رہے ہیں! آخضرت بھی مثال اُن بادشا ہوں کی ہوگی جو مسہر یوں پر اللہ کے رائے ہیں۔ انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میرے لئے اللہ ہے وعالیجے کہ ہیں بھی اُن لوگ کو مسہر یوں پر انہوں نے ہیں۔ انہوں نے کہا: اے اللہ اِس کو بھی اُن میں شامل فرمائے۔ پھر آپ بھی گان اور ایس کے ہوں۔ آپ نے فرمایا: اے اللہ ایس کو ایس کے کہا: اللہ ہے وعا فرمائے کہ میں بھی ان میں شامل رہوں تو حضور بھی کے فرمایا: تم پہلے لیے: انہوں نے گذشتہ کی طرح سوال کیا تو آپ بھی گئی نے ویہ بی جو اب مرحمت فرمایا۔ انہوں نے کہا: اللہ ہو وعافر و بھی ان میں مثامل رہوں تو حضور بھی نے فرمایا: تم پہلے لوگوں میں حضرت انس کے بیان میں شامل رہوں تو حضور بھی نے فرمایا: تم پہلے لوگوں میں جو انور پرسوارتھیں کہاں کے بدکنے کی وجہ ہے گزکروفات پاکئیں۔ (۲) میں موار ہے جانوں پرسوارتھیں کہاں کے بدکنے کی وجہ ہے گزکروفات پاکئیں۔ (۲) میں موار میں محارم کے ساتھ سین میں وہ اپنے جانور پرسوارتھیں کہاں کے بدکنے کی وجہ ہے گزکروفات پاکئیں۔ اس روایت سے بھی صاف طور پرعورت کے جہاد فی سینل اللہ اور جنگوں میں محارم کے ساتھ شرکت کا بھوت ماتا ہے جبکہ جہادان کیلئے نفرض ہے ندواجب۔

ان درج ذیل روایات میں عورتوں کی جنگوں میں شرکت اور علاج ومعالجہ اور زخیوں کو پانی پلانے کا لذکر وہاتا ہے۔

أخرج الطبراني عن أم سليم رضى الله عنها قالت: كان النبي يغرومعه لسوة من الأنصار، فتسقى المرضى، وتداوي الجرحي (٣)

تبليغي جماعت ١١٦ ﴿ حَقَا كُلُّ - عَلَمَ فَهِمِيال

عورت دين كسي سيكھي؟

جییا کہاو پر فدکور ہوا کہ عورتوں کی تعلیم وتربیت اوران میں دینداری پیدا کرناکس قدرضروری ہے، لیکن چونکہ اس کی طبعی اور صنفی نزاکتوں کا تقاضہ رہے کہ اسے کھلے عام حصولِ علم کی چھوٹ نہ دی جائے کہ جس طریق ہے بھی جا ہے علوم دینیہ حاصل کر لے، اس طرح سے تو بجائے تفع اور دینداری کے حصول کے نقصان اور بدکاری ہی کی راہیں تھلیں گی،جس کا صاف مشاہرہ ہم موجودہ دور کے عصری مخلوط ماحول میں زرتعلیم عورتوں میں کررہے ہیں، بلکہ ہمیں اس حوالہ سے شریعت کے تمام حدود و قیود کی یابندی اورالتزام کرنا ہے تا کے عورت کیلنے دین تعلیم کے حصول کی بھی راہیں ہموارہوں اوراس کی طبعی اور صنفی نزاکتوں کا بھی پورا پورالحاظ ہو سکے اور اس کی نسوانیت پربھی کسی طرح کی آنچ نہ آئے۔ عورت کی نسوانیت کے تحفظ کاسب سے برا ذریعہ پردہ ہے، بیعورت کی عفت وعصمت کی حفاظت کا سب سے براحصار ہے۔اس لئے شریعت نے بھی عورت کیلئے پردہ کی بردی تاکید کی ہے۔اس لئے فرماياً كيا: " وَقَـرُنَ فِيُ بُنُوُتِكُنَّ وَلَاتَبَرَّ جُنَ تَبَرُّحَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى"(1) (كهوه ا پنے گھر کولازم پکڑے رہیں اور زماغہ جاہلیت کی طرح بن سنور کرنے کلیں )اس کئے اصل تو یہی ہے کہ عورت گھر کی چارد بواری میں رہے۔البتہ اس مے مواقع ضرورت مستنیٰ ہیں، یعنی بوقت ِضرورت وحاجت عورت گھر سے باہر جاستی ہے کیکن چا دراور برقعہ کی پوری پابندی اور اس موقع سے ممل شرعی ہدایات کے ساتھ۔اب ظاہرہے کی علم دین حاصل کرنا میدانِ دعوت میں مردوں کا معاون بنتا بھی عورت کی ایک ضرورت وحاجت ہے بلکہ یددیگرفانی ضروریات کے مقابلہ میں نہایت اشد ضرورت ہے، لہذا اس ضرورت کی تحمیل کیلئے بوری شرعی نزا کتوں اور پابند یوں کالحاظ کرتے ہوئے عورت دین سکھنے کیلئے باہر جاسکتی ہے۔ دورِرسالت ﷺ میں بھی اس کی بے شارمثالیں ملتی ہیں۔

خواتین کا دورِرسالت میں مردوں کے ساتھ اللہ کے راستہ میں نکلنا

خواتین کادورِرسالت میں پردہ کے حوالہ سے تمام شرکی پابندیوں اور حدود وقیود کا لحاظ کرتے ہوئے جنگوں میں شرکت اور وہاں زخیوں کے علاج ومعالجہ کے کام پر مامور ہونااس کا بکثرت ذکر روایات میں ملتا ہے۔ ہم یہاں چندروایات کاذکر کرتے ہیں

<sup>(</sup>۱) البخارى في كتاب المغازى، باب حديث الافك: ۵۹۳/۲، ومسلم في كتاب التوبة، الماب في كتاب التوبة، الماب في حديث الافك وقبول توبة القاذف: ۳۱۴/۲

<sup>(</sup>٢) كتاب الجهاد، باب غزوة المرأة في البحر: ١٦٠١،

<sup>(</sup>٣) طبراني: قال الهيثمي: ١٠٣١ رجاله رجال الصحيح

<sup>(1)</sup> الاحزاب: ٣٣

ال طرح کی روایات سے پتہ چاتا ہے کہ صحابیات نے دورِرسالت علی میں پردہ کا کحاظ کرتے ہوئے کرتے ہوئے کرتے ہوئے کرتے ہوئے معرفی میں شرکت کی ہے جبکہ عورتوں کیلئے فرض نہیں،ای سے استدلال کرتے ہوئے معرفی مولانا عبدالحق صاحب ، جامعہ دارالعلوم حقانیہ اکور وزیک، نوشہرہ، پاکستان نے قاوی حقانیہ جلد ۲۸۳۳ پران واقعات کے ذریعہ عورتوں کے جماعت میں نکلنے پراستدلال کیا ہے۔ (تفصیل کیلئے حیا ۃ الصحابۃ :۱ر۷۳۷۔ ۵۲ کے ملاحظہ ہو)۔

عورتوں کیلئے حصولَ علم کی اہمیت اور دورِرسالت علی میں اس کا طریقہ کار بقدرِ ضرورت عورت کیلئے علم کا حصول کہ جس سے وہ حلال وحرام کی تمیز کر سکے، عبادات کو درست طریقہ پرادا کر سکے ضروری ہے۔ارشادِ نبوی علی کی ہے : و طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِیُضَةٌ عَلٰی کُلِّ مُسُلِمُ

ممسلمان (مردوعورت) پرملم حاصل کرنافرض ہے۔(۱)

ایک موقع سے خصورِ اکرم عِلَیْ نے عورت خصوصاً باندی کی تعلیم وتربیت کی تاکید بول فرمائی ہے:

میں میں جن کیلئے دوگنا تواب ہے: تیسر بے دو شخص جس کے پاس ایک لونڈی ہو۔ وہ اس سے معیق کرتا ہو۔ وہ اس کو اچھی طرح ادب سکھائے اور اچھی طرح تعلیم دے، پھراس کو آزاد کرکے اس سے نکاح کرلے تواس کو دو ہرا تواب ملے گا۔ (۲)

مریث بالامیں باندی کا ذکر خصوصاً اس لئے کیا گیا ہے کہ لوگ باندی کی تعلیم کے حوالہ سے کوتاہ موتے ہیں۔ اپنی بیٹی اور بہن کی تعلیم کا تو اہتمام کیا جاتا ہے۔ اس میں رشتہ کی بھی کشش ہوتی ہے! لیکن باندی نہ تو بیٹی ہوتی ہے اور نہ بہن۔

ایک دوسری روایت میں بیٹی اور بہن کے ساتھ حسن سلوک کا ذکر آیا ہے:

ایک دو سرک پاس تین بیٹیاں یا تین بہنیں، یادو بیٹیاں یادو بہنیں ہوں، وہ اُن کے ساتھ حسنِ سلوک کرے اوران کے بارے میں اللہ سے ڈریتو اس کیلئے جنت ہے۔ (۱۳۷)

(1) الجامع الصغير للسيوطي: ١٠٨١/٣، حديث: ٥٢٦٣،

(٢) بخارى : العلم ، باب تعليم الرجل امته واهلة

(٣) ترمذي: كتاب البر والصلة، باب ماجاء في النفقة على البنات الاخوات، حليث: ١٩١٢

طبرانی نے ام سیم کے حوالہ سے بیروایت نقل کی ہے کہ فرماتی ہیں کہ حضور ﷺ کے ساتھ انصار کی عور تیں غزوات میں شریک ہوتی تھیں۔ بیاروں کو پانی پلاتی اورز خیوں کی دوادارو کرتی تھیں۔ کا دیس فیانی پلاتی اورز خیوں کی دوادارو کرتی تھیں۔ کے دیس الله علیه وسلم: یغرو بأم سلیم الله علیه وسلم: یغرو بأم سلیم فرنسو قامن الانصار یسقین الماء ویداوین المجر خی (۱) حضرت انس کی بیانی کہ سول اللہ کی اللہ علیم اوردیگر انصاری صحابیات رضی اللہ عنمی کوغزوات میں اپنے ہمراہ کر لیتے وہ پانی پلاتیں اورز خیوں کا علاج و معالج کرتیں۔ کا دیس کی روایت کے مطابق حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ ااورام سلمہ کا غزوہ احدے موقع سے پانی کی مشکیں بھر مجر کرلانے کا ذکر ملتا ہے۔ (۲)

بلکہ بعض روایات میں توعورتوں کا نہایت دشوار کن اور کھن مواقع سے کفار سے قبال کا بھی ذکر ملتا ہے۔

O ''اُم عمارة رضی اللہ عنہا'' نے غزوہ اُحد کے موقع ہے جب ابتدائی مرحلہ میں مسلمان شکست سے دوچار ہوگئے تھے،دیگراصحاب نبی کے ساتھ دوچار ہوگئے تھے،دیگراصحاب نبی کے ساتھ حضورا کرم چھی پی کے نادران کے دفاع کرنے میں یہ بھی موجودتھیں، اس دوران ان کے کاندھے پرایک زخم بھی آیا تھا۔ (۳۰)

صحفیہ رضی اللہ عنہا جوحضورا کرم ﷺ کی پھو پی تھیں بیغز وہ خندق کے موقع ہے دیگر مسلمان عورتوں کے ساتھ قلعہ بند تھیں۔حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہا جوحضورا کرم ﷺ قلعہ کی حفاظت پر مامور تھے۔ اس دوران ایک یہودی قلعہ کا جائزہ لینے کیلئے آیا۔اس کے عزائم درست نہیں تھے۔اوّلا تو انہوں نے حسان بن ثابت رضی اللہ نہوں نے حسان بن ثابت رضی اللہ تھا کہ وہ اس یہود کو جو جاسوی کیلئے آیا ہے قبل کر دیں۔جب اُنہوں نے اس کام کیلئے آمادگی ظاہر نہیں کی تو وہ خودایک بھاری پھر لے کر قلعہ سے نیچا تر آئیں اوراس یہودی کو مارکو قبل کردیا۔(۲م)

والترمذي في ابواب السير ، باب ما جاء في خروج النساء في الحرب: ١٩١١١

(٢) بخارى : كتاب الجهاد ، باب غزوة النسا، وقتالهن مع الرجال ، : ١٣٠١م

(٣) البداية : ٣/ ٣٧ (٣) البداية : ١٠٨/٣

<sup>(1)</sup> مسلم كتاب الجهاد، باب غزوة النساء مع الرجال: ١١٦/٢، التر

ایک روایت میں ہے کہ حضرت انس بھی کا والدہ حضرت اُم سلم اُرسول اللہ عِلَی کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا: یارسول اللہ! اللہ تعالی حق بات بیان کرنے ہیں سام ہوئیں اور عرض کیا: یارسول اللہ اللہ تعالی ہے عورت پر بھی عسل ضروری ہے؟ رسول اللہ عِلی نے فر مایا:

جب عورت پانی دیکھ لے ، حضرت اُم سلم اُنے اپنا چبرہ (شرم ہے ) اُدھا تک لیا اور عرض کیا: یارسول اللہ!

کیا عورت کو بھی احتلام ہوتا ہے؟ آپ نے فر مایا: ہاں۔(۱)

اس کے علاوہ خوا تین مختلف طریقوں ہے دبی تعلیم حاصل کرتی تھیں اوراس کیلئے رسول اللہ عِلی اور کیا اور کے پاس اپنا و فد بھیجا کرتی تھیں، چنا نچہ آپ عِلی نے خوا تین صحابیات کے مطالبہ کوتبول فر مایا اور ہفتہ میں ایک دن اُن کیلئے مقرر فر مایا۔ اس دن آپ عِلی تشریف لاتے اوران کی تعلیم و تربیت فرماتے، جیسا کہ: حضر ہے ابوسعید خدری فرخی ہے۔ روایت ہے کہ عورتوں نے نبی اگرم عِلی ہے موض کیا: مردآپ کے پاس آنے میں (لیمن) پ سے مستفید ہونے میں) ہم پر غالب آگئے، اس لئے عوض کیا: مردآپ کے پاس آنے میں (لیمن) پ سے مستفید ہونے میں) ہم پر غالب آگئے، اس لئے اپنی طرف ہے (غاص) ہمارے لئے ایک دن مقرر کرد ہے تھے تو آپ عِلی نے ان سے ایک دن مقرر کرد ہے تھے تو آپ عِلی نے ان سے ایک دن کا وعدہ فر مایا، جس میں آپ عِلی ان سے ملتے اور انہیں نصیحت کرتے اور شرعی احکام ہمالاتے۔ ان باتوں میں جو آپ عِلی نے فر مائیں ہے بھی تھی کہ جو عورت اپنے تین نے آگے کو بھیجے تو وہ آخرت میں اس کیلئے دوز نے ہے آڑ بن جائیں گے۔ اس پر ایک عورت نے کہا: اگر دو بھیج؟ تو آپ عِلی نے فر مایا: اوردو بھی۔ ان باتوں میں اس کیلئے دوز نے ہے آڑ بن جائیں گے۔ اس پر ایک عورت نے کہا: اگر دو بھیج؟ تو آپ عِلی نے فر مایا: اوردو بھی۔ (۲)

چنانچ حفرت ابن عباس فی است مروی ہے کہ آنخضرت الکی (مردوں کی صف سے نکلے) اور آپ کی خفرت الکی اور آپ کی اور آپ کی آخرت الکی کی اور آپ کی اور آپ کی اور آپ کی کا کہ اور آپ کی کا کہ اور آپ کی کہ کا کہ اور آپ کی کو کی اور ان کوصد قد کرنے کا حکم دیا تو کوئی عورت اپنی ہالی جھیئنے لگی ، کوئی اور حضرت بلال کی لیے نہائے گیڑے کے کونے میں (پینچیرات) لینی شروع کی ۔ (۳)

تبليغي جماعت المهان المهابيان

طاہر ہے کتعلیم وتربیت اور حسنِ اخلاق ہے آراستہ کرنااس سے بڑھ کر کیا حسنِ سلوک ہوسکتا ہے؟ ایک روایت میں حضور اکرم عِلْمَالِیْ کا یہ بھی ارشادِ گرامی ہے:

جس کے پاس ایک بیٹی ہو، وہ اُس کوادب سکھائے۔ اچھاادب سکھائے۔ اُس کوتعلیم دے اور اچھی تعلیم دے اور اچھی تعلیم دے اور اچھی تعلیم دے اللہ تعالیٰ جن نعمتوں کواس پر کشادہ رکھے، تو وہ (بیٹی) اس کیلئے جہنم ہے پر دہ اور رکاوٹ بن جائے۔ (۱)

المام جابدے مرسلاً مروی ہے کدرسول الله عِلَيْ فِي فَارشاد فرمایا:

- اینے مردول کوسور کا کدہ اورغور تول کوسور کا نور سکھاؤ۔ (۲)
   حضرت عاکشہرضی اللہ عنہا ہے حضور اقد س علی اللہ کا ارشاد منقول ہے کہ:
  - 🔾 عورتول کوسوت کا تنااورسورهٔ نورسکھاؤ۔ (۳)

ان روایات سے پتہ چلتا ہے کہ عورت کو تعلیم وتربیت سے آراستہ و پیراستہ کرنا کتنا نا گزیر ہے اور حضورا کرم ﷺ نے اس کی کس قدر تا کیدوتو ثیق فر مائی ہے۔

عہد نبوی علی اسلام میں بھی عورتوں کے مناسب حال تعلیم کا با قاعدہ انظام تھا۔ وہ درسگاہ نبوی علیہ کا با قاعدہ انظام تھا۔ وہ درسگاہ نبوی علیہ کا با قاعدہ انظام تھا۔ وہ درسگاہ نبوی علیہ میں باضابطہ مردوں کے ساتھ تو حاضر نہیں ہوتی تھیں گر مختلف طریقوں سے تعلیم حاصل کرتی تھیں۔ ان کے خصوصی اجتماع میں رسول اللہ علیہ تشریف نے جاتے۔ ان کو تعلیم و تلقین فرماتے۔ خواتین امہات المونین خصوصاً حضرت عائشہ اور حضرت اُم سلمہ رضی الله عنہ الله علیہ معلوم کرتی تھیں۔ اسلام معلوم کرتی تھیں۔ اسلام معلوم کرتی تھیں۔ اسلام کو درسالت ماب علیہ کے جاتے ہیں کہ حضرت عائشہ معلوم کرتی تھیں۔ (۲۸) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ انصاری عورتوں کی تعریف کرتی ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ انصاری عورتوں کی تعریف کرتی ہیں کہ

نعم النساء نساء الأنصار لم يمنعن الحياء ان يتفقّهن في الدين (۵)

<sup>(</sup>۱) بخارى، كتاب الانبياء ، باب خلق آدم و ذريته، ١٨٨١

<sup>(</sup>٢) بخاري، كتاب العلم ، باب هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم : ١٠٠١

<sup>(</sup>٣) بخاري، باب عظة النساء وتعليمهن: ٢٠/١

<sup>(</sup>۱) طبراني: وفيه طلحة بن زيد، وهو وضاع: مجمع الزوائد، كتب البر و الصلة: ٢٨٩٨، حديث: ١٣٩٤،

<sup>(</sup>٢) دُرِّ منتُور : از سيوطي : تفسير سورهٔ نور ١١٦/٢، ١٩٠١م،

<sup>(</sup>٣) دُرِّ منثور : از سيوطى : تفسير سورهٔ نور ١١٦/٢، ١٣٠١م،

<sup>(</sup>۳) بخاری: ۱ره۳، ۸۲، ۲۹، ۱۰۵، ۵۰۸، ۱۰۲

<sup>(</sup>٥) بخارى، كتاب العلم ، باب الحياء في العلم باب : ٥٠

ن امحرم مرد سے تعلیم حاصل کرنا

جہاں تک عورتوں کا نامحرم مرد سے لینی اجنبی سے تعلیم حاصل کرنے کا مسلہ ہے تو اوّلاً معلوم ہونا عالیج کے عورت کی آواز اصلاً قابلِ سترنہیں ہے۔ یہی راجج قول ہے۔(۱)

یکی وجہ ہے کہ از واجِ مطہرات اور صحابیات مردول سے احادیث بیان کرتی تھیں اور ان کے بعض ملمی اور فقہی سوالات کا جواب دیا کرتی تھیں۔ (۲)

الرعورت کی آوازعورت ہوتی تو ازواجِ مطہرات اوردیگر صحابیات خوا تین ہی ہے احادیث بیان کرنے اوران کے سوال کاجواب دینے پراکھا کرتیں۔ای طرح مردول سے گفتگو کرنا مطلق ناجا کر ہوتا ، لیجی خرید وفر وخت اورد وسری ضرورت کیلئے بھی گفتگو درست نہیں ہوتی حالا نکہ اینا نہیں ہے۔ (۲۳) گھی خرید وفر وخت اورد وسری ضرورت کیلئے بھی گفتگو درست نہیں ہوتی حالا نکہ اینا نہیں ہے۔ لہذا محورت کیا گئر مرد سے تعلیم حاصل کرسکتی ہیں، البتہ فئنہ کا اندیشہ ہے، اس لئے پردہ ضروری ہے کیونکہ شرعا اجبنی مرد کے سامنے عورت کیلئے چرہ کھولنا درست نہیں ہے۔ یہ ایشیق قُلِ لِازُ وَاجِك وَبَنَى اَن وَسَاءِ السَّمُ وَمِن بَینَ یُکُونِینَ عَلَیٰ ہِنَّ مِن جَلَا بِیْبِھِنَ ، ذَلِكَ اَدُنی اَن وَبَنَا تِكُونُونَ فَلَا یُودُونَ کو اَن کوسائے۔ یُعُونُونَ فَلَا یُودُونَ کو اَن کوسائے۔ یہوائی بیٹیوں اور سلمان عورتوں کو یہو کھورتوں کو اور این پر تی ہوں اور سلمان عورتوں کو یہوں کو کہ ایک کو کہ ایک کو کہ ایک کو کہ ایک کو کہ کہ دینے کہ مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ کھی ہو کہ کہ دورت کی مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ مردوں کے سامنے عورتوں کیلئے چرہ کھلے رکھنا ممنوع اس لئے نہیں ہے کہ مردوں کے سامنے تو اس پر شہوت کی نگاہ پڑے گی (۵) اورخورشہوت کی نگاہ بیا عث گناہ ہے۔ ایک کورٹ کی درجہ کی برائی کا ادتکا ب نہو۔

شرعی حدود میں رہتے ہوئے نامحرم مردیے تعلیم حاصل کرنے کی بعض صورتیں ہوسکتی ہیں اوروہ اس طرح ہیں: تبلیغی جماعت ۱۲۲ حقائق-غلطفهمیاں

حضورا کرم ﷺ کے دور مبارک میں عورتوں کے تعلیم اور دین سکھنے کے بیر مختلف طریقے ہوا کرتے تھے۔

خواتین اسلام کی تعلیم و تربیت کیلئے فقہاء کے طئے کردہ جدود

خواتینِ اسلام کی تعلیم و تربیت کیلئے بھی فقہاء نے پچھ حدود وقیود قر آن وحدیث کی روشی میں متعین کئے ہیں۔ ان حدود کی پابندی کے ساتھ حصولِ علم ،خدمتِ دین کی عورتوں کو اجازت ہے۔ جہاں تک عورتوں کی تعلیم کیلئے شرعی حدود کی بات ہے تو اس کی تین صورتیں ہیں:

اوّل: عورت، عورت ہے تعلیم حاصل کرے۔

دوم : محرم مردت عليم حاصل كري\_

سوم: نامحرم مردت تعلیم حاصل کرے۔

o عورت کاعورت سے تعلیم حاصل کرنا

طالبات کیلئے معلّمات سے تعلیم حاصل کرنے میں کوئی شرعی قباحت نہیں ہے، یعنی بلا کراہت جائز ہے کیونکہ عورت سے کوئی پردہ نہیں اور نہ ہی یہاں فتنہ کا ندیشہ ہے۔اس لئے فقہاء نے لکھا ہے کہ عورت کاعورت سے تعلیم حاصل کرنا افضل ہے۔(۱)

بحرم مرد سے تعلیم حاصل کرنا

محرم مردسے مرادوہ رشتہ دار ہیں جن سے ورتوں کیلئے نکاح کرنا ہمیشہ کیلئے حرام ہے۔ جیسے باپ،
حقیقی بھائی، بیٹا، بھائی کے بیٹے یعنی جینے بیٹے بعنی بھا نجے اور خسر وغیرہ محرم کے مقابلہ میں
نامحرم کالفظ آتا ہے جس سے مرادوہ مرد ہیں جن سے نکاح کرنا مورت کیلئے حرام نہیں۔ (۲)
نامحرم مرد کے مقابلہ میں محرم رشتہ دار سے تعلیم حاصل کرنا لڑکیوں کیلئے صد ہاغنیمت و بہتر ہے
کیونکہ محرم رشتہ دار سے پردہ نہیں ہے۔ (۳) اور فتنہ کا قوی اندیشہ بھی نہیں کیونکہ محرم رشتہ داروں
کیونکہ محرم رشتہ دار سے پردہ نہیں ہے۔ (۳)
مردو مورت ) کے درمیان حیاء کا دبیز پردہ رکھا ہے، جس کی وجہ سے ان کے درمیان برائی کا میلان
مرے سے نہیں ہوتا ہے اور اگر ہو بھی تو وہ نہ کے درجہ میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) در مختار و رد المحتار: ۵۸/۲، البحر الرائق: ۱۱۵۲۱،

<sup>(</sup>۲) بخارى، كتاب المغازى، باب عمرة القضاء: ١١٠/٢

<sup>(</sup>٣) منحة الخالق على البحر الرائق: ١٠٠١

<sup>(</sup>۳) احزاب: ۵۹ (۵) در مختار و رد المحتار: ۷۹/۲ (۲) ترمذی: ۱۰۹/۲

<sup>(1)</sup> رد المحتار : ۵۳۳-۵۲۷/۹ (۲) رد المحتار : ۵۳۳-۵۲۷/۹) النور : ۳۱

ران وسنت کی روسے اصل مطلوب یہی ہے کہ عورتوں کا وجود اور ان کی نقل وحرکت مردوں کی نظروں کے اوجھل ہو، جو گھروں کی چارد بواری یا خیموں اور معلّق پردون کے ذریعہ ہوسکتا ہے۔ چنا نچہ ارشاد خداوندی ہے : وَقَرُنَ فِی بُنُونِکُنَ وَ لَا تَبَرَّ جُنَ تَبَرُّ جَ الْجَاهِلِيَّةِ الْاُولٰی (۱) اور اور کھلاتی نہ پھر وجیسا کہ دکھلا نا دستورتھا پہلے جہالت کے وقت میں۔ اور قرار پکڑوا ہے گھروں میں اور دکھلاتی نہ پھر وجیسا کہ دکھلا نا دستورتھا پہلے جہالت کے وقت میں۔ لیکن عورتوں کو ہمہ وقت اور ہر حالت میں مطلقا گھروں میں بندر ہے پر مجبور ومکلف بنانا انسانی فعرت کے خلاف ہوگا کیونکہ عورتوں کو بھی ایک ضرورتیں پیش آنانا کر یہ کہ انہیں گھرے نکلنا پڑے۔ ان ہی ضروریات میں سے ایک تعلیم ہے جس کیلئے عورتیں باہر نکلنے پر مجبور ہیں۔

گھرول سے باہر نکلنے کی شرطیں جسیا کہاد پر ندکور ہوا کہ عورتوں کے تق میں اصل بیہے کہ وہ گھر وں اور پر دوں میں رہیں، جیسے معرت مفتی شفیع صاحبؓ نے تجاب اشخاص اور پر دہ کے تین درجات میں سے پہلے درجہ تعبیر کیا ہے اور پونت ضرورت گھروں سے نکلنے کی صورت میں قرآن وحدیث کی روشنی میں پر دہ کا دوسرا درجہ ہے۔ پر دہ کے دوسرے درجہ کو ہروئے کارلانے کیلئے چند شرطیں ہیں اور وہ یہ ہیں:

وَ اللهُ يُسُدِّيُنَ زِيُنَتَهُنَّ إلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَيَضُّرِ بُنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى اللهُ وَيَضُرِ بُنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى اللهُ وَيَعَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَل

يَّ أَيُّهُ الْلَّبِيُّ قُل لَّازُ وَاجِكُ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُوْمِنِيُنَ يُدُنِيُنَ عَلَيُهِنَّ مِنُ مُ حَكَرِيبِهِنَّ (٣) اے نبی کہ دیجئے اپنی عورتوں کو اور اپنی بیٹیوں کو اور مسلمان عورتوں کو ایورسلمان عورتوں کو پیچائکالیں اپنے اوپر تھوڑی ہی اپنی چا دریں۔

یردہ کے حکم سے جسم کے وہ خصے شنی ہیں جواگر چہ زینت کے جصے ہیں، کیکن ان کے چھپائے رکھنے میں عموماً سخت حرج وزحمت ہے، مثلاً چہرہ، ہصلیاں اور پیر، چنانچہ سورہ نور کی آیت میں ''مُمَا ظَهَرَ مِنْهَا'' مگر ہاں جواس میں سے کھلا ہی رہتا ہے کی تغییر خود حدیث شریف میں حضرت ابن عباس رفیجہ اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے چہرہ اور دونوں ہصلیاں آئی ہیں۔ (۲۲)

(۱) الاحزاب: ۳۳ (۲) الور: ۳۱ (۳) الاحزاب: ۳۳ (۳) احكام القرآن للجصاص: ۱۵/۳

مليني جماعت الهما المستليني جماعت المستليني المستليني المستلين الم

ک پہلی صورت بیہ کہ طالبات نقاب میں ہوں۔ چہرے پر نوز سی پیں ہوجن سے ان کے چہرے نظر نہ آتے ہوں، جیسا کہ او پر قرآنی آیت میں ذکر ہوا۔ عام حالات میں تویہ پردہ ٹھیک ہے، لیک تعلیم وقعلم میں یہ صورت مناسب نہیں کیونکہ قرآن وحدیث نے دونوں جنسوں کی نگاہیں پنچی کرنے کا حکم دیا ہے۔ (۱)

○ دوسری صورت بیرے کہ اُستاذ اور طالبات کے درمیان دبیز پردہ ہو۔ بیصورت بہلی صورت کے مقابلہ میں زیادہ مناسب ہوگی کیونکہ اس میں فتنہ سے زیادہ حفاظت ہے اور اس میں فتنہ پیدا ہونے کا اندیشر کم ہے۔

تیسری صورت بیہ کہ دونوں الگ روم میں ہوں۔ اِس طور پر کہ اُستاذلز کوں کوسا منے پڑھائے اورلز کیاں الگ روم میں پڑھائے اورلز کیاں الگ روم میں کڑھیں۔ اگر کسی لڑکی کوسوال کرتا ہوتو پر چی پر لکھ کر چھوٹے بچے میا خادم کے ذریعہ بھجا دے اور استاذ لاؤڈ اپنیکر پر جواب دے یا پھر مائک ہی پر سوال کرے اور استاذ جواب دے۔ جواب دے۔

© چوتھی صورت میہ ہے کہ ایک ہی ہال ہو۔ درمیان ہال میں ایک دیوار کھڑی ہو۔ دیوار کے پیچھے لڑکیاں ہوں اور سامنے والے حصہ میں لڑکے اور استاذ ہوں۔ دونوں کے اندرآنے اور باہر نکلنے کے دروازے الگ ہوں۔ اس طرح حتی الوسع فتنہ سے حفاظت کے ساتھ دونوں کی تعلیم ایک ساتھ ہوگئی ہے تا ہم دونوں کے کلاسیس الگ ہوں تو بہتر ہوگا اور تعلیم کیفیت میں بھی اضافہ ہوگا۔

الغرض پردہ کے ساتھ مردو تورت ایک دوسرے سے ملمی استفادہ کر سکتے ہیں۔ چنانچے سے ابرکرام کے دوسرے دور میں اللہ عنون سے خاص طور سے دور میں اکا برصحابہ حضرت عائشہ، حضرت اُم سلمہ اور حضرت اُم عطیہ رضی اللہ عنون سے خاص طور سے علمی استفادہ کرتے تھے اور پردہ کی بھر پوررعایت ہوتی تھی۔ (۲)

و بن تعلیم کیلئے سفر

پردهٔ نسوال سے متعلق قرآن مجید کی سات آیات (چارسورهٔ احزاب کی اور تین سورهٔ نورکی ہیں) اور ستر ہ روایات ہیں جن کا حاصل سیہ کے کورتیں مردوں کی نگاہوں سے مستور ہیں۔ یہی اصلی پردہ ہے اور

<sup>(</sup>۱) سورة النور: ۱۰- ۲۱، مسلم: ۲۱۲/۲، ترمذی: ۲/۲۲، (۲) طالبات کی دین وعفری تعلیم اوران کی درسگایی: ۲۷- ۲۵، مؤلفه مولانا مصطفی عبدالقدوس ندوی منظه (استاذ المعبد العالی الاسلامی حیدر آباد)

ایک دوسری حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دوسم کے لوگ جہنمی ہیں ان میں سے ایک دوسری حدیث میں ان میں سے ایک دوسور تیں ہیں جو کپڑ ایپننے والی برہنہ ہیں، وہ جنت میں داخل نہیں ہوں گی اور نہ جنت کی خوشبو ایس گی۔(۱)

ن مرداندلباس و پوشاک نه ہو کیونکه حضرت ابن عباس ضطاع نه نر مایا که نبی کریم علی کاریم علی کاریم علی کاریم علی کاروں کے مشاہبت اختیار کرنے والے مردول پر لعنت فرمائی ہے۔ (۲)

O خوشبودارعطرندلگائے کیونکہ رسول اللہ طیکی نے عورتوں کوخوشبودارعطرلگانے سے منع فر مایا ہے بلکہ فوشبودارعطرلگا کے سے منع فر مایا ہے بلکہ فوشبودارعطرلگا کر نکلنے پرسخت وعیدوارد ہوئی ہے کہ وہ بدکارعورت ہے۔ چنانچہ حضرت ابو ہریرہ فریکی ہے دوایت ہے کہ رسول اللہ طیکی نے فر مایا: مردوں کی خوشبووہ ہے جس کی بوظا ہر ہواور رنگ ہیارہے، جبکہ عورتوں کی خوشبووہ ہے جس کارنگ ظاہر ہواور بوچیسی رہے۔ (۴)

معرت ابوموی اشعری فراید نبی کریم و این سنفل کرتے ہیں کہ آپ میں است فرمایا: ہرآ تکھ مرکارہاوروہ عورت جوخوشبولگائے اور (مردوں کی )مجلس کے پاس سے گذر ہے تو وہ ایسی ایسی ہے لیمی زانیہ (بدکار) ہے۔ (۵)

بجنے والا زیورنہ ہو، پیروں کوز مین پر زور سے نہر کھیں کہ جس سے آواز پیدا ہواور مردوں کے دلوں کو این طرف کھنچے۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: وَ لَا يَضُرِ بُنَ بِاَرُ جُلِهِنَّ لِيعُلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنُ لِيعُلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنُ لِيعُلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن لِيعَانَ عَلَى اللہ عَلَى اللہ عَلَى اللہ عَلَم ہوجائے۔
 اورعورتیں اپنے پیرزورسے نہر کھیں کہ ان کامخفی زیور معلوم ہوجائے۔

تبليغي جماعت

تبلیغی جماعت ا۲۲ هائق-غلط فهمیان

اور یہی حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اور ایک روایت میں حضرت ابن عباس رضی اسے بھی معقول ہے، جس میں چہرہ اور ہتھیلیوں کے ساتھ دونوں قدموں کا بھی اضافہ ہے۔ (۱)

قُل لِلْمُوْمِنِینَ یَغُضُّو مِنُ اَبُصَارِ هِمُ وَیَحُفَظُواْ فُرُو جَهُمُ (۲) آپایان والوں ہے کہد دیجے کما پی نظریں نچی رکھا کریں اورا پی شرمگا ہوں کی تفاظت کریں۔
والوں ہے کہد دیجے کما پی نظریں نچی رکھا کریں اورا پی شرمگا ہوں کی تفاظت کریں۔
یہ صحے جب پردہ میں داخل نہیں ہوں گے تب بی تو نگاہ نچی کرنے کا تھم دیا جاسکتا ہے، ورندا گر پردہ میں واخل نہیں ہوں گے تب بی تو نگاہ نچی کرنے کا تھم دیا جمعنی می بات ہوگ۔ (۳)
واخل ہوں تو وہ چھے رہیں گو مردوں کو نگاہ پست کرنے کا تھم دیا جمعنی میں ، البتہ چونکہ اِن دلائل ہے بی خابت ہوا کہ چہرہ ، ہتھیلیاں اور دونوں قدم سر میں داخل نہیں ہیں ، البتہ چونکہ چہرہ سن و جمال کا مرکز ہاں لئے اس میں فتنہ کا اندیشہ نیا دہ ہے جس کی وجہ نقی ہا جائے گا ، وطلع کا کھم دیا ہے۔" تسمنے الشابة من کشف الوجہ بین ر جالِ لالائنہ عور ہ وطلع کا کہ خوف الفتنة " نو جوان مورت کومردوں کے درمیان چہرہ کھلار کھنے ہے منع کیا جائے گا ، اس وجہ سے نہیں چہرہ مورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے منع کیا جائے گا ، اس وجہ سے نہیں چہرہ مورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے دین کہ اس میں میں میں کہ کے اندیشر کی وجہ سے دین کہ کے اندیشر کی وجہ سے دین کہ کہ کو کیا ہی کی کھورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے دین کہ کے کہ کو کھورت کو میں کہ کہ کو کو کیا کہ کو کھورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے دین کی کو کھورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے دیں کو کھورت ( قابل سر ) ہے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے دین کی حور ایک کو کی کھورت کی کو کھورت ( قابل سر ) ہو کھورت کو کھورت کو کھورت کی کھورت کو کھورت کو کھورت کو کھورت کی کھورت کو کھورت کی کھورت کے بلکہ فتنے کے اندیشر کی وجہ سے کو کھورت کی کھورت کی کھورت کے کھورت کی کھورت کر کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کو کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کے کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کو کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کی کھورت کو کھورت کو کھورت کی کھورت کی کھورت کے کھورت کو کھورت کے کھورت کورت کے کھورت کی کھورت کو کھورت کی کھورت کی کھورت کے کھورت کی کھور

لبذاجهال بھیلیال کھلے رہنے پرفتنہ کا ندیشہ ہوتو دستانے پہنناطالبات اور دیگر عورتوں پرلازم ہوگا،
ای طرح اگر قد مین کھلے رہنے پربھی فتنہ کا ندیشہ ہوتو موزے پہنناجوان لڑکیوں اور عورتوں پرلازم ہوگا۔
نقاب بھی ایسا ہو کہ بھڑ کدار پرکشش نہ ہوکہ نگا ہوں کو خیرہ کردے اور دیکھنے والوں کواپئی طرف کھنے تا اس معنا ہوں کہ جس کے فلقی ڈھانچ نمایاں ہوجا کیں اور
چلا جائے بلکہ سادہ ہواور ڈھیلا ڈھالا ہو۔ چست نہ ہوکہ جسم کے فلقی ڈھانچ نمایاں ہوجا کیں اور
باریک نہ ہوکہ جسم کارنگ نظر آئے اور شرپندعنا صرکو گناہ بے لذت سے استمتاع کا موقع فراہم ہو
اور فتنہ کا پیش خیمہ بن جائے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ''اور دکھلاتی نہ پھرو''۔ (۵)

نی کریم ﷺ نے فرمایا: حجرے والیوں کو جگادو کیونکہ بہت ی عورتیں جو دنیا میں (باریک) کیڑے پہننے والی ہیں وہ آخرت میں بر ہند ثار ہوں گی۔(۲)

<sup>(1)</sup> مسلم، كتاب اللباس حديث: ۵۵۸۲.

<sup>(</sup>۲) بخاری ، لباس: ۸۷۴/۲

<sup>(</sup>٣) ابو داؤد: باب في لباس النساء: ۵۲۲/۲

<sup>(</sup>٣) ترمذي: باب ما جاء في طيب الرجال: ١٠٤/٢

<sup>(</sup>۵) ترمذی: ادب، باب ما جاء فی کراهیة، خروج المرأة متعطّرة: ۱۰۲/۲

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٣١

روخ المعانى للآلوسى: ١٨-١٨٠
 را) روخ المعانى للآلوسى: ١٨-١٨٠

<sup>(</sup>m) كتاب الاصل للامام محمّد: ٣-٥٥

<sup>(</sup>P) در المحتار مع رد المحتار: ۲-۷۹ (۵) احزاب: ۳۳

<sup>(</sup>Y) بخارى، كتاب العلم، باب العلم والعظة بالليل: ٢٣/١

حضرت شعیب علیہ السلام کی دولڑ کیوں کا قصہ قرآن میں مذکور ہے کہ وہ اپنی بکریوں کو پانی پلانے کیا ہے کہ ہوئی تھیں۔(۱) کیلے لبتی کے کنویں پر گئیں تو وہ لوگوں کے ہجوم کی وجہ ہے ایک کنارے کھڑی ہوئی تھیں۔(۱) مامون ہوجیسا کہ حضرت شعیب علیہ السلام کی دولڑ کیاں بکریاں چراتی تھیں اور بستی کے کنویں پریانی پلاکر گھروا لپس ہوتی تھیں۔(۲)

راسة چلتے وقت خواہ پیدل ہویا سواری پر، دورکا سفر ہویا قریب، بس سے ہویا ٹرین سے یا ہوائی جہاز ہے، جب بھی کہیں بھی ،جس حالت میں ہوکسی اجنبی مرد سے گفتگو ہوتو انداز گفتگو پرکشش اور کچکدار نہ ہو، ہونٹوں پر مسکان بھری ہوئی گفتگو نہ کرے، بلکہ گفتگو کا لہجہ سوکھا ہو، اسلوب طبعی نسوانی جاذبیت والا نہ ہوتا کہ اس کے دل میں کی طرح کا شیطانی وسوسہ ہو بھی تو وہ دب جائے اورا گلاقدم الله الله الله فی جرائت نہ ہو چنا نچے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: فکلا تَحْضَعُنَ بِاللَّقَوُلِ فَیَطُمَعَ اللَّذِیُ اللّٰهِ مُرَضٌ وَّ فُلُنَ فَوُلاً مَّعُرُوفُنًا (۳) سوتم ذب کربات نہ کرو، پھر لا لی کرے کوئی جس کے دل میں روگ ہے اور کہوبات معقول۔

و اصل بات یمی ہے کہ عورت گھرسے باہر نہ نکلے جیسا کہ اوپر ندکور ہوا، کیکن ضرورت وحاجت کی ہناء پر نکلنا اوپر ذکر کی گئی شرا نظ کے ساتھ درست ہے، تاہم اس میں بھی اصل بیہ ہے کہ عورت گھرسے تنہا نہ نکلے بلکہ اس کے ساتھ کوئی نہ کوئی محرم رشتہ دار ہو، گوراستہ مامون ہو کیونکہ عورت کا گھرسے فکلنا ہی فتنہ ہے۔ (۲۲)

نیز کہمی فتنہ بول کرنہیں آتا بلکہ ہمیشہ بی اجا تک آتا ہے اس لئے ارشادِ نبوی عِلَیْ ہے :

لا تساف المرأة الا مع ذی محرم . عورت سفرنہ کرے مرکمی محرم رشتہ دار کے ساتھ

ان شرائط کے ساتھ عورت کیلئے حصول علم کیلئے گھرسے نکلنے کی اجازت ہے۔ (۵)

تبلیغی جماعت ۱۲۸ حقائق-غلط فہمیاں

زبورے یہاں مرادوہ زبورات ہیں جوازخورنہیں بجتے بلکہ کی چیز کی رگڑ سے نج اٹھتے ہیں مثلاً چھڑے، کڑے، قرآن نے ان ہی کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے: ان کی آوازیا جھنکاراندیشہ فتنہ کی وجہ سے درست نہیں ،لہذاوہ زیورجن میں ازخود آواز پیدا ہوتی ہومثلاً تھنگر و،ان کا پہننا سرے سے نا جائز ہے۔ پس اس طرح کے زیورات پہن کرنگانا گناہ کا باعث اور اللہ کے غضب کو بھڑ کا نا ہوگا۔ 🔾 پُرکشش چال نہ چلے جیسا کہ اوپر کی آیت ہے واضح ہے کیونکہ بجنے والا زیور نہ پہنے اور پیروں کو ز مین برزور سے رکھ کر چلنے کی ممانعت کی علت فتنہ کا اندیشہ ہے۔ اِس کے مقابلہ میں پر کشش چال چلے میں فتنکا اندیشرزیادہ ہے ای وجہ سے ارشاد خداوندی ہے: " وَلَا تَبَسَرَّ جُسَ تَبَسَرُّ جَ الُجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ"(1) اور دکھائی نہ پھر وجیسا کہ دکھلانا دستورتھا پہلے جہالت کے وقت میں۔ علامة رطبی نے اس آیت کی تفسیر میں لکھاہے کہ تبرج میں وہ تمام صور تیں داخل ہیں جو فتنہ کا سبب بن ميں اسى ميں حسن كا اظہار، شيريں ادائى ناز ہے قدم اٹھانا، پر كشش حيال چلناسب داخل ہيں كيونكه ان تمام صورتوں میں فتنہ کا ندیشہ ہے(۲) اورجس میں فتنہ کا اندیشہ ہووہ شرعاً ممنوع ہے۔ (۳) 🔾 راستہ (خواہ سڑک ہویا گلی) کے کنارے پر چلے بچے راستہ یا پچ کے قریب نہ چلے۔اس طرح راستہ چلتے وقت مردوں کے ہجوم میں داخل نہ ہو۔ عام مجالس میں بھی مردوں کے ساتھ نہ بیٹھے۔اسی طرح بس اورٹرین میں بھی ایک ساتھ ایک سیٹ پر نہ بیٹھے کیونکہ بیمردوں کے ہجوم میں بیٹھنے کے حکم میں ہے۔ حضرت ابو ہریرہ دخیجہ، سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: " لیسس لیانسیاء وسط الطريق" لعني عورتول كيلئ درمياني راستنبيس - (١٩)

مفسر كيرعلامة رطبى نة تبرح كي تفيرك بارك بين جهال اوراقوال صورتين اورتفيرين قل كي بين و بين ايك تفيريه بهي كلهى كه كاسلام سے پہلے عورتين مردول كے بجوم ميں چلا كرتى تھيں۔(۵) اى كوقر آن نے تبرّ خ سے تعبير كيا ہے اوراس سے عورتوں كومنع كيا ہے: "وَلَا تَبَرَّ جُنَ تَبَرُّ جَ الْحَاهِلِيَةِ اللَّهُ وُلَىٰ"(٢) ليعني دكھلا تي نہ بھروجيا كدد كھلا نادستورتھا پہلے جاہليت كونت ميں۔ الْحَجَاهِلِيَةِ اللَّهُ وُلَىٰ"(٢)

<sup>(</sup>۱) سورة القصص: ۳۳ (۲) تفسير قرطبى: ۱۲۰–۱۷۸ (۳) الاحزاب: ۲۳ (۲) احكام النساء لابن الجوزى: ۱۰۹ (۵) بخارى: العمرة، باب حج النساء: ۱۵/۱، مسلم: حج باب سفره المرأة مع محرم الى حج وغيره، حديث: ۳۲۲۲

<sup>(</sup>۱) احزاب: ۳۳ (۲) تفسیر قرطبی: ۱۱۸/۱۱، در منثور: ۵-۱۹۷

<sup>(</sup>m) بدائع الصنائع: ١٧٥/١ (٢) سلسلة الاحاديث الصخيحة: ٥٣٦/٢

<sup>(</sup>۵) تفسیر قرطبی: ۱۱۷/۱۱، تفسیر ابن کثیر: ۳۸۲/۳ (۲) احزاب: ۳۳

تبليق جماعت اسما حقائق - غلط فهميال

#### ورون كانصاب تبليغ

مورتوں کیلئے کوئی گشت یا عمومی خصوصی چلت پھرت کا مطلقاً کوئی نظام نہیں ہے اور عورتیں بنیا دی
ار پراس کام میں مردوں کی معاون بنائی گئی ہیں ؟ تا کہ مردوں کا دین پر چلنا اور دین کیلئے قربانیاں دینا
اسان ہوجائے اور ذیلی طور پرعورتوں سے ان کی ہم جنس دین اور دین کی محنت سے مانوس اور متاثر ہوکر
اسان ہوجائے تین مہینے میں ایک مرتبہ تین دن ،سال میں ایک مرتبہ عشرہ، تین سال میں ایک مرتبہ چلے کا
اساب مرکز نظام الدین میں مندرجہ ذیل شرائط کے ساتھ بتلایا جاتا ہے۔

جیسا کہ ابھی ندکور ہوا کہ ندکورہ بالاتمام حدود وقیو داور پابندیوں کے ساتھ فقہاء کرام عورت کے سی خرورت کے تحت گھر سے باہر نکلنے کی اجازت دیتے ہیں۔ جس میں علم دین حاصل کرنے کی طرورت بھی شامل ہے۔ ایسے ہی ان تمام شرطوں کی پابندی واہتمام اوراس کے علاوہ دیگر احتیاطی تراسی کے ساتھ جس کا لحاظ عورت کے جماعت میں نکلنے اور اجتماعات وغیرہ کے موقع سے کئے جاتے ہیں؛ بلاشبہ عورت کے جماعت میں نکلنے اور اجتماعات میں شرکت کے جواز کو درست قرار میں۔ بردہ کے حوالہ سے ان تمام 'حدو وشرع'' ہی نہیں بلکہ' مزاج شرع'' کی رعایت کے ساتھ ان اُمور کو بھی طوظ رکھنا ضروری سمجھا جاتا ہے۔

خواہشند حضرات یا تو خودمستورات کی جماعت میں نکل کرعملاً خودمشاہدہ کریں یا کسی علاقائی مرکز میں اور بہتر ہے کہ مرکز حضرت نظام الدین میں جا کران اُصول کو بگوشِ خودین کر فیصلہ کریں۔ ماہم پچھ شرائط استفتاء کی شکل میں نقل کیے جارہے ہیں:

#### استفتاء

محتر مين ومكر مين حضرات مفتيانِ كرام دامت بركاتهم العاليه السلام عليم ورحمة الله وبركاته

محارم کی معیت میں مندرجہ ذیل قیودات کے ساتھ عورتوں کا تبلیغی جماعت میں جانا کیساہے؟

(۱) مدت خروج کم از کم تین روز ،اور زیادہ سے زیادہ چار ماہ ہوتی ہے، مسافت سفر حسب وسعت

یوری دنیا ہے۔

تبلینی جماعت ۱۳۰۰ حقائق-غلطفهمیاں

### حصول علم كيليع عورت كادوركاسفر

عورت کیلئے تنہا دور کاسفر کرنا شرعاً جائز نہیں ہے۔خواہ دنیوی مقصد وتعلیم کیلئے ہویا دینی غرض و تعلیم کیلئے ہو۔حتی کہ فریضہ کچ کیلئے بھی نہیں جاسکتی، بلکہ بغیر محرم رشتہ دار کے عورت پر جج فرض بھی نہیں ہوتا۔(1)

لہذا حصولِ تعلیم کیلئے اپنے محرم رشتہ دارجیسے باپ یا حقیقی بھائی اور اگر شادی شدہ ہوتو اپنے شوہریا بیٹے کے ساتھ یا کسی دوسرے محرم رشتہ دار کے ساتھ دور کا سفر کر ہے گی، خواہ سفر بس یا ٹرین یا ہوائی جہاز یا کسی دوسری گاڑی سے ہو۔ چنا نچہ رسول اللہ بھی نے فرمایا: کوئی عورت دودن کی مسافت کا سفر نہ کرے، جبکہ اس کے ساتھ اس کا شوہریا کوئی محرم رشتہ دار نہ ہو۔ (۲)

ایک روایت میں تین دن کا ذکر آیا ہے۔ (۳)

ایک دوسری روایت میں ہے کہ تین دن اور اس سے زیادہ ایا م کا سفر ہوتو اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھنے والی کیلئے حلال نہیں ہے کہ وہ سفر کرے، ہاں جبکہ اس کے ساتھ اس کا باپ یا اس کا بھائی یا اس کا شوہریا اس کا بیٹایا اس کامحرم رشتہ دار ہوتو سفر کر سکتی ہے۔ (۲۸)

بلکدایک روایت میں تو مطلقاً بغیر محرم کے سفر کی مخالفت آئی ہے جیسا کہ حضرت ابو ہر یر ورفظ بھیانہ کی حدیث گذری جب قریب کا سفر بغیر محرم کے منع کیا گیا ہے تو دور کا سفر تو بدرجہ اولی منع ہوگا۔ آج کل تو صور تحال بیہ ہے کہ گھرے باہر قدم نکا لنے پر بھی فتنہ کا اندیشہ ہے۔

ندکورہ بالاتمام شرائط اور پابندیوں کے ساتھ عورت کیلئے فقہاء نے حصولِ علم کیلئے عورت کی کوشش اس کے گھرسے باہر نکلنے کو جائز قرار دیا ہے۔ جب ان تمام شرائط اور حدود وقیو دکی پابندی کے ساتھ عورت کیلئے حصولِ علم کیلئے جدوجہداور سفر دغیرہ کی اجازت ہے تو پھراس سے زیادہ بار کی اور احتیاط کو ملح ظار کھتے ہوئے عورتوں کا جماعت میں بے شارد بنی منافع کے حصول کیلئے نکانا کیوں کرمنع ہوسکتا ہے؟

<sup>(1)</sup> دارقطنی: عن ابن عباس: ۱۹۹/۱

<sup>(</sup>۲) بخاری: ابواب العمرة - باب حج النساء: ۲۵۱/۱

<sup>(</sup>m) بخاری: ابواب قصر الصلوات: ۱-۱۳۸

<sup>(</sup>٣) ترمذي : باب ما جاء في كراهية ان تسافر المرأة ، حديث : ١١٦٩

حقائق-غلط فهميال تبليغي جماعت

اسلامی اخلاق اورمعاملات اپنانا ، اور ہرمسلمان کا بحثیت مسلمان اکرام کرنا ، خاص طور پر شو ہرکی اطاعت اور حقوں کی ادائیگی ۔

دین سکھنے کیلئے اپنے گھر کے مردوں کو جماعت میں نکالنے کی تشکیل ،اور گھر کے بچوں کی دین تربیت کی تا کیداوراس کی شکلیس ملحوظ رہے کہ بیربیان کرنے والاکوئی معم شخص یا شادی شدہ دیندار ہوتا ہے،جس کے ساتھ صاحبِ مکان اور ایک مناسب ساتھی ذکرودعاء کیلئے جاتے ہیں، اگرمكان دومنزلمه يا گنجائش دار بوتو مستورات كودوسرى منزل يا كمره مين بشها كرينچ كى منزل یادوسرے کمرہ میں "لاؤڈ الپیکر" پربات کرنے والابیان کرتا ہے،جس کا بکس عورتوں کی مجلس میں ہوتا ہے،اور گنجائش نہ ہونے کی صورت میں صحن یابر آمدہ کو تھیر کرعورتوں کو اندر بھایا جاتا ہے، باہر کی جانب مرد بات کرتا ہے، جس میں خصوصی ہدایات ہوتی ہیں کہ منانے والی، رُلانے والی یا کوئی باعث فتنہ بات نہ کرے۔

اگر کسی عورت کوکوئی بات پوچھنی ہوتو بعد میں اپنے محرم کے ذریعہ پوچھ لیتی ہے، جس کیلئے روز اند ہرمرداین محرم عورت کے ساتھ جاریا یا گئے منٹ کیلئے ہم کلام ہوتے ہیں،اس کیلئے مناسب وقت اور جگد کا انتخاب کیا جاتا ہے، دن کے باقی اوقات میں عورتیں مکان کے اندرآپس میں اجتماعی اور انفرادی طور پرنمازی ملی مثق ، فضائل اعمال ، طہارت اور صلاۃ کے موٹے موٹے مسائل کی تعلیم و تعلم میں مشغول رہتی ہیں۔

نه عورتوں میں کوئی امیر ہوتی ہے اور نہ کوئی تقریر ہوتی ہے، ید دنوں ذمہ داری مشورہ سے کوئی مردبی سنجالتا ہے۔

مكان اورمجدكة مام امورمجد ميں مردول كے مشوره سے طے ياتے ہيں ،اورمكان كے امور اوران کی ترتیب کاغذیں لکھ کر بچوں کے ذریعہ یاصاحب مکان کے ذریعہ فورتوں کے پاس بہنجایاجا تاہے۔

مْكُوره بالا مدايات وشراط وقناً فو قناً نظام الدين بنكدوالي متجد كے حضرات ويت رہتے ہيں ، برائے کرم جواب نصوص سے مدلن فرمائیں۔

William Stand The Stand

فقط، والسلام ..... المستفتى محركريم الله مدنا بوري

تبليغي جماعت حقائق-غلطفهميان 127

(٢) عورتوں كى تعداد چار، يا نچے سے كردس بارہ تك ہوتى ہے، ساتھ جانے والے محارم كى تعداد کم وبیش الیی ہی ہوتی ہے، مثلاً کوئی عورت اپنی لڑکی کو لے کرشو ہر کے ساتے اُگلتی ہے، مجھی دوسگی بہن اینے ایک سکے بھائی کے ساتھ نکلتی ہے، ظاہر ہے کہ ایس صورت میں محارم مردوں سے عورتوں کی تعداد بڑھ جائے گی ،البتۃ الیی صورت میں یہ ہدایات دی جاتی ہیں کہ ایک مرد کے ساتھ زیادہ سے زیادہ دومحرم عورت جاسکتی ہے۔

(m) یرده کیلیے نقاب والے برقعہ کے ساتھ شاتھ گفین (ہھیلیوں) اور قد مین (پیروں) تک کے چھپانے کا اہتمام کیاجا تاہے، ہرتسم کے زیورات اور خوشبوکی ممانعت ہوتی ہے۔

(۴) جس علاقه میں یہ جماعت پہنچے، وہاں کی مجدمیں قیام کرتے ہیں، اور اس مجد کے قریب ترین تسی ایسے مکان میں عورتوں کا قیام رہتاہے جس کے اندر پر دہ شرعی کا اور بشری ضرویات سے فراغت کامعقول نظم ہو،اوروہ مکان کسی پرانے دیندار کا ہو،مدت قیام میں اس مکان کے بالغ مردیا تومنجد میں جماعت کے ساتھ رہتے ہیں، یا یہ کہ بصورت مجبوری کسی رشتہ دار کے یہاں علے جاتے ہیں،ایک مکان میں زیادہ سے زیادہ تین روز تک قیام رہتا ہے،صاحب مکان سے سابق رابطه اورمشورہ کے بعد ہی قیام طئے ہوتا ہے۔

مردوں کی طرح عورتیں گھر گھر گشت نہیں کرتی ہیں ، بلکہ مجدسے مردوں کی جماعت گھر گھر گشت کر کے مقامی مردوں کومبجد والے اعمال میں اور انھیں مردوں کے واسطہ سے مقامی عورتوں کو متعین مکان کے اعمال میں شرکت کی ترغیب دیتے ہیں ،رات کے اوقات چھوڑ کر موقع محل کے اعتبار سے، عمومًا ظہر،عصر کے درمیان،عورتوں کو پردہ میں جمع کر کے تو حید ورسالت اور آخرت کے سلسلے میں گفتگو کرنے کے بعد عام طور پر مندرجہ ذیل چھے چیزوں پر تاكيدى جاتى ہے:

(الف) اول وقت میں نماز کی یا بندی

(ب) گھرمیں کسی وقت فضائل اعمال کی اجماعی تعلیم ، اور مسائل کیلئے اپنے اپنے محارم کے واسطہ سے علاء كي طرف رجوع\_

(ج) صبحوشام تين تين شبيح (تيسراكلمه، درودشريف، اوراستغفار) اورقر آن يا كي معتدبه تلاوت

(د) برده کی اہمیت اور دہن مہن ، رفتار وگفتار ، لباس وغیر ہیں سادگی اختیار کرنا۔

تبليغي جماعت المستخلف جماعت المستخلف المستحد

ارم کے ساتھ کی جگہ کے ورجد و جہد کریں قوشر عااس کی اجازت ہے۔
ماا کدوا عمال وغیرہ کی تبلیغ اور جدو جہد کریں قوشر عااس کی اجازت ہے۔
حصرت امام بخاری رحمہ اللہ تعالی نے بخاری شریف ص ۲۰/ جا، میں مستقل ایک باب با ندھا ہے:
مل یجعل للنساء یو ما علی حدہ اور اس کے تحت جو صدیث لائے ہیں، اس سے احکام ججاب کمل پابندی کے ساتھ ورتوں کو کی بتی میں ایک مکان میں جمع کر کے تعلیم، تذکیر، پندونسے تن، کمل پابندی کے ساتھ ورتوں کو کی بتی میں ایک مکان میں جمع کر کے تعلیم، تذکیر، پندونسے تن، والے مقتن اور اکا برمر کرتے بلنے بنگلہ والی سجر نظام الدین نئی دلی کی سر پرتی اور ہدایات کی روشی میں پوراکام کیا جائے، اور اکام کیا جائے ہئے بنگلہ والی مسجد نظام الدین نئی دلی کی سر پرتی اور ہدایات کی روشی میں پوراکام کیا جائے، آپ نے مسلمان مستورات میں مسلمان عورتوں کے اپنے محارم کے ساتھ باہر جا کر تبلیغی کام کیلئے جنے اور اکام وروز وروز تنصیلات تحریر کئے ہیں، بلا شہدہ وہ سب درست ہیں اور جب تک ان کو محوظ درکھ کرکام اور تاریخ وروز وروز میں کی المعروف اکدر کو تاریخ وروز کے جائز وستحسن ہے، کیوں کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں اجتماعیت کے ساتھ جو فوا کد

مشامر بیں وہ انفرادیت میں نہیں ،البتہ اگر کسی وقت کسی فردیا جماعت کی طرف سے ان شرا کط اور قیو دمیں

، **کوتا** ہی ہوتو اس کی اصلاح بھی حکمت وبصیرت کے ساتھ واجب ہے،اگر باوجو دکوشش کے اصلاح

می طرف توجه نه موتو پهر حکم بھی بدل جائے گا۔ فقط والله سجانۂ تعالیٰ اعلم حررہ العبداحقر محمود حسن غفر له بلند شہری، دار العلوم دیو بند ۹ رمحرم الحرام ۱۳۱۵ھ (حوالہ نمبر: ۳۷)

الجواب صحيح: نظام الدين (سابق صدر مفتى دار العلوم ديوبند)، محمر ظفير الدين، كفيل الرحمٰن نشاط، محمد طاهر عفا الله عنه (موجوده صدر مفتى مدرسه مظاهر علوم سهار نبور)

## فتوى جامعه قاسميه شاہى مرادآباد الجواب وبالله التوفيق

حامدًا و مصلیًا و مسلمًا! سوال نامه میں عورتوں کے جماعت میں نکلنے کیلئے جوشرا تطاقت کی گئی ہیں وہ بالکل اسلام اور شریعت کے مطابق ہیں، اور ایس شرا تطاکی پابندی کے ساتھ عورتوں کا

تبلیغی جماعت ۱۳۳۲ حقائق-غلطفهمیاں

#### فتوى دارالعلوم ديوبند الجواب وبالله العصمة التوفيق

حامدا و مصلیا و مسلما: فاوی محودیی سے درتبایی جماعت کامقصد دین سیمنااوراس کو پختہ کرنا ہے، اور دوسروں کو دین سیمنے پختہ کرنے کیلئے آمادہ کرنا ہے اور اس جذبہ کوعام کرنے کیلئے طویل طویل سفر بھی اختیار کئے جاتے ہیں، جس طرح مردا پند دین کو بیجھنے اور پختہ کرنے کے تاج ہیں، عورتیں بھی مختاج ہیں اور گھروں میں عامدہ اس کا انظام نہیں ہے، اس لیے اگر لندن یا کسی اور دور در از مقام پرمخرم (یا شوہر) کے ساتھ حدود شرع کی پابندی کا لحاظ کرتے ہوئے جائیں تو شرعا اس کی مقام پرمخرم (یا شوہر) کے ساتھ حدود شرع کی پابندی کا لحاظ کرتے ہوئے جائیں تو شرعا اس کی اجازت ہے، بلکہ دینی اعتبار سے مفیدا ورا ہم ہے '۔ (ص عور ۱۹۸۰) جہا: بعنوان: عورتوں کیلئے بلینی سفر)۔ آپ نے خود ہی قبود ہشرا الطات تھریکر دی ہیں ، ان کے اعادہ کی حاجت جواب میں نہیں ہے، ان سب کو کمح ظ رکھ کرکام کیا جائے اور مفیدہ کا اندیشہ نہ ہوتو شرعی اعتبار سے اجازت ہے۔

فقط والتدسجانه تعالى اعلم

حرره العبداحقر محمود حسن غفرله بلندشهری دارالعلوم دیوبند سریج الاول ۱۳۲۴ه (حواله نمبر ۳۳۳)

الجواب صحيح، حبيب الرحن عفاالله عنه، كفيل الرحمٰن ، حمد عبدالله غفرله

## فتوى دارالعلوم ديوبند مع دستخط مفتى مظاهرعلوم الجواب وبالله العصمة والتوفيق

حامدًا و مصلیًا و مسلمًا! تحصیل علم دین، که جس میں سے عقائد واعمال، معاملات و معاشرت، اخلاق وعادات کی اصلاح اور درنگی ہوجائے، جس طرح مردوں پر فرص ہے، اس طرح عورتوں کے حق میں اس کی فرضیت ہے کسی کوانکارنہیں، البتہ احکام تجاب کا مقتضی یہ ہے کہ بغیر ضرورت، اور اجازت بشرعید دونوں صنفوں کا باہم اختلاط نہ ہونا چاہئے۔ پس اگر چار پانچ عورتیں اپنے اپنے اور اجازت بشرعید دونوں صنفوں کا باہم اختلاط نہ ہونا چاہئے۔ پس اگر چار پانچ عورتیں اپنے اپنے

#### فتوىٰ جامعه فاروقيه (كراچى) الجواب

حامد او مصلیا! عورتوں کیلئے اصل تھم یہ ہے کہ وہ اپنے گھروں میں رہیں اور بلاضرورت شدیدہ کھروں سے باہر نہ کلیں ،البتدا گرضروریات دین مثلاً نماز روزہ وغیرہ کے مسائل گھر میں معلوم نہ ہو تکیس لواس کیلئے عورت حدو دِشرعیہ میں رہتے ہوئے باہرنکل سکتی ہے۔

#### شرائط

صریست یاشو ہر کی اجازت ہو، بچوں اور متعلقین کے حقوق ضائع نہ ہوں۔

O محرم ياشو برساته بو-

O ممل شری برده مو-

ن زینت یا بناؤسنگار کرکے یا خوشبولگا کرننگلیں۔

و عورتیں جن گھروں میں تھہریں وہاں پردہ کا تکمل انتظام ہواور مردوں کاوہاں کوئی عمل دخل شہو۔

و دوران تعلیم عورتول کی آواز غیرمحرم نه سنے۔ (۱)

# فتویٰ جامعه بنوری ٹاؤن ( کراچی )

ایک عورت نے حضرت مولا ناسے اپنے بیٹے کے ساتھ جماعت میں نکلنے کی اجازت طلب کی تھی اوراس پر فتو کی طلب کی بیٹے کے ساتھ اوراس پر فتو کی طلب کیا تھا تو مولا نانے بیفتو کی صاور فر مایا تھا :

(۱) تبلغ باليقين كارنبوت ، ۵۵۸-۵۵۸

تبلیغی جماعت ۱۳۶

جماعت مين نكل كردين سيمنا بلاتر ددجائز اورباعث اجروثواب ب،اور (طلب العلم فريضة على كل مسلم).....الحديث اور (كنتم خير امة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله) الاية كمصداق ب

فقظ والله سبحانهٔ تعالیٰ اعلم شبیراحمد عفاالله عنه جامعه قاسمیه شاهی مرادآباد ۱۲رمحرم الحرام ۱٬۳۸۵ه (حواله نمبر:۱٬۳۸۰۹ الف)

الجواب صحيح: احقر محمسلمان منصور پوری غفرلهٔ ۱۲۱۸۱۵۱۱ه

#### فتوى جامعه اشر فيه نيلاگنبد (لاهور)

کیافرماتے ہیں علاء کرام نے اس مسکلہ کے کہ مروجہ تبلیغی جماعت میں مستورات کا جانا کیا ہے؟ شریعت کی روسے کمل وضاحت فرمائیں۔فحز اکم اللّٰه خیرًا کثیرًا الجواب و منه التوفیق و الرشد و الضواب

آج کل ہے دین کا دوردورہ ہے۔الیکٹرانک میڈیا اور پرنٹ میڈیا ہرطرف تاہی مجارہ ہے۔

ہونی الحادفحاشی عربانیت کا دوردورہ ہے۔ہرگھر اس زہر کو قبول کرچکا ہے۔اس کا موثر علاج صرف جماعت میں وقت لگانا ہے، تبلیغی جماعت جو کہ اصل میں اصلاحی جماعت ہے، ان کا جاری کردہ "خصو ج النساء فی سبیل الله" بہت ہی اکسیراور بحرب نسخہ کیمیاء ہے۔ سینکٹر ول نہیں ہزاروں عورتوں کی اصلاح ہو چکی جبکہ نقصان کا کوئی ثبوت نہیں اور چندتو ہمات کی بناء پر بعض علاء کرام کی طرف سے عدم جواز کے فقاوی شائع ہوئے۔اس کی وجہ اس کام کا تعارف صرف سننے سے حاصل طرف سے عدم جواز کے فقاوی شائع ہوئے۔اس کی وجہ اس کام کا تعارف صرف میں خروج کا فقوی صادر فرمایا ہے،البتہ انہوں نے اس کومشر وط کیا خاوندگی اجازیت ہے۔(۲۱۸۸۲)

اور مفتی اعظم پاکتان حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب کی بھانجی جب وقت لگا کرواپس ہوئی تو حضرت نے اپنی بھانجی سے کارگذاری سی تواطمینان کا ظہار فر مایا اور حضرت شخ الحدیث مولا ناعبدالحق صاحب نے بھی اس کام کو پسند فر مایا کیونکہ انہوں نے اس میں کوئی فقنہ کا خوف وخطر ومحسوں نہیں کیا۔ (۱)

(۱) تبلیغ بالیقین کارنبوت ہے: ۵۵۰

**س۔** جانبین سے اختلاط کا خطرہ نہ ہو۔

س تیزخوشبواورزینت کے لباس سے عاری ہو۔

۵۔ شرعی پردہ کا اہتمام کرنے والی ہوں۔

والدليل على الجواز ما رواه البخارى (١٩٠٥) قبال النساء للنبى صلى الله عليه وسلم ، غلبنا عليك الرجال فاجعل لنا يومًا من نفسك فوعدهن يومًا لقيهُنَّ فيه فوعظهن وأمرهن (الحديث)

وماذكره قاضيخان على هامش الهندية ( ١٩٩٥،٥٠٥) وإن لم يقع لها نازلة فأرادت أن تخرج إلى مجلس العلم لتتعلّم مسائل الصلوة والوضوء فإن كان الزوج يحفظ تلك المسائل و يذكرلها ذلك ليس لها أن تخرج بغير اذنه ، فإن كان الزوج لايحفظ تلك المسائل فالأولى له أن يأذن لها بالخروج فإن لم يأذن فلاشى عليه ولايسع لها ان تخرج بغير اذنه مالم يقع لها نازلة.

اوراس کے جوازی دلیل وہ حدیث ہے جس کوامام بخاری نفقل کیا ہے کہ عورتوں نے آنخضرت اوراس کے جوازی دلیل وہ حدیث ہے جس کوامام بخاری نفقل کیا ہے کہ عورتوں نے آنخضرت کی جون کیا کہ مروآ پ کے پاس آنے میں ہم پر غالب ہوئے تو آپ اپنی طرف ہے ہمارے لئے ایک دن مقرر کر دیجئے ، آپ چھی نے ان سے ایک دن ملنے کا وعدہ فر مایا ، اس دن ان کونصیحت کی اور وہ بھی اس کے جواز کی دلیل ہے جو قاضی خان نے فناوی ھندیہ کے حاشہ جلد نمبرا، ص ۲۰۰۵ پر درج کیا ہے وہ یہ ہے ۔

"اورا گرغورت کوکوئی نیاد بی مسکله پیش نه آیا ہواوروہ نماز اوروضو کے مسائل سیھنے کیلئے مجلس علم میں شرکت کرنے کیلئے نکلنے کا ارادہ کر بے تو اگر شوہروہی مسائل یاد کرسکتا ہواوروہ اپنی بیوی کو بتلاسکتا ہوتو عورت کیلئے شوہر کی اجازت کے بغیر نکلنا جا کز نہیں اورا گر شوہر مسائل یا ذہیں کرسکتا پس بہتر ہیہ کہ شوہرعورت کو اجازت دے دے، پس اگر شوہر نے اجازت نہ دی تو عورت برکوئی گناہ نہیں اور جب تک کوئی ضروری مسکله پیش نہ آئے اس وقت تک عورت کا خاوند کی اجازت کے بغیر نکلنا جا کر نہیں ۔ اس جہل اور بے دینی کے دور میں ہرکام ضروری مسکلہ بن گیا ہے'۔

تبليني جماعت ١٣٨ حقائق - غلط فهميال

الجواب

دین کھنے کیلئے اپنے بیٹے کے ساتھ بلغی کام میں ضرور حصہ لیں، شوہری طرف سے صریح اجازت کی مغرورت نہیں، اگر آپ خدانخواستہ بھارہ وجائیں اور تین دن ہیں بتال کیلئے میں جانا ناگزیر ہو، تو کیا شوہر کی طرف سے اس کی اجازت نہ ہوگی ؟ بس بہی حالت بہلغ ہی کی سمحے لیں، جود بندار حضرات عور توں کو تبلغ کیلئے جانے نہیں دیتے۔ ان کا پیطر نِقل صحیح نہیں اور وَقَرُنَ فِی اُبُیُوْتِکُنَّ سے ان کا استدلال علا ہے کیونکے طبعی یا شری ضرور توں کیلئے باپر دہ نگلنا آیت کے خلاف نہیں آ خردوسری ضرور توں کیلئے باپر دہ فلط ہے کیونکے طبعی یا شری موں گی اس وقت یہ کی کے دہمن میں نہیں آتا ہے علاوہ ازیں دعوت و تبلغ کیلئے ان شرائط کے ساتھ جو خوا تین کیلئے مقرر ہیں نگلنا تو اس آیت بشریف کی تعلیم ودعوت دینے کیلئے ہی ہے۔ ان شرائط کے ساتھ جو خوا تین جن کا تمل اس آیت کے خلاف تھا وہ اس راستہ میں نگلیں تو ان کی زندگیوں میں انقلاب آگیا اور شری پر دہ کی پابندی کرنے گیں۔ الغرض دعوت و تبلیغ کے داستہ میں عور توں کو مقررہ شرائط کے ساتھ ضرور نگلنا چاہئے۔

محمد بوسف عفی اللّه عنه دارالا فتاء، جامعه بنوری نا وَن ، کِرا چی \_(1)

# فتوى دارالعلوم حقانيه، ديوبند ثاني، اكوره وختك

سوال : مستورات کی جماعتیں دعوت و تبلیغ کے سلسلہ میں چلتی پھرتی ہیں ،شرعی لحاظ ہے اس کا کیا تھم ہے؟

الجواب: مستورات كادعوت وتبليغ (اصلاح) كيليئها قاعده تكاناجائز بـ با قاعده مع مراد بكه

- ا۔ خاوندیاولی کے اذن (اجازت) سے ہو (ولی وہ ہے جے عورت کو نکاح پردیے کا اختیار حاصل ہو، جیسے باپ، دادا، بھائی وغیرہ)۔
- ۲۔ خاوند یامحرم کی رفاقت میں ہو (عورت کامحرم وہ ہوتا ہے جس کے ساتھ اس کا زکاح حرام ہو،
   جیسے باپ، دادا، بیٹا، بھائی، بھتیجا اور بھانجا وغیرہ)۔

(۱) تبلیغ البقین کارنبوت ب: ۵۵۹-۵۲۰

الروجية وإذا أرادت المرأة أن تخرج إلى مجلس العلم بغير إذن الزوج لم يكن لها ذالك فإن وقعت لها نازلة فسألت زوجها وهوعالم فأخبرها بذالك ليس لها أن تخرج بغير إذنه وإن كان الزوج جاهلا وسأل عالمًا عن ذالك فكذالك وإن امتنع الزوج عن السوال كان لها أن تخرج بغير اذنه لأنّ طلب العلم فيما يحتاج اليه فرض على كل مسلم ومسلمة فيقدم على حق الزوج إن لم يقع لها نازلة وأرادت أن تخرج إلى مجلس العلم لتعلم مسائل الصلوة والوضو، فإن كان الزوج يحفظ للى مجلس العلم لتعلم مسائل الصلوة والوضو، فإن كان الزوج يحفظ ألروج لا يحفظ المسائل فالأولى له أن ياذن لها بالخروج فإن لم يأذن ألزوج لا يحفظ المسائل فالأولى له أن ياذن لها بالخروج فإن لم يأذن فلا شيء عليه ويسع لها أن تخرج بغير إذنه مالم يقع لها نازلة . انتهى وبالجملة ان الخروج لطب العلم جائز لاسيما إذا كان بمرافقة الزوج والخروج عندالنازلة جائز بلا إذن الزوج. (۱)

اوروه واضح ہے اوراُسی پرفتوگی ہے (کے عورتوں کیلئے مجد میں نماز باجماعت اداکر نے کیلئے نکانا جائز
نہیں) اور بات ہے ہے کہ جماعت کی نماز موجوده مرون تبلیغ سے زیاده ضروری ہے (توجب نماز کیلئے نکانا
جائز نہ ہوا تو تبلیغ کیلئے ٹکلنا کیسے (واضح رہے کہ یہ بعض علاء کا قول ہے اور اس کے بالمقابل جواز کا قول
محضرت مفتی صاحب نے ذکر کیا ہے اور اس کو ترجے دی ہے۔ جس کا بیان عقریب آرہا ہے ) جائز ہوگا
اور بعض علاء نے کہا ہے کہ عورتوں کیلئے تبلیغ کیلئے نکانا جائز ہے۔ جبکہ شوہر کی اجازت سے ہواور
زیب وزیت اور فیشن کے لباس اورخوشبولگانے سے پر میز کرتی ہوں اور مردوں کے ساتھ اختلاط نہ ہو۔
مورتیں اگر ان شرائط کی رعایت کرتی ہوں تو پھر نکلنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس لئے کہ یہ نکلنا شوہر کی
مورتیں اگر ان شرائط کی رعایت کرتی ہوں تو پھر نکلنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس لئے کہ یہ نکلنا شوہر کی
مورتیں اگر ان شرائط کی رعایت کرتی ہوتا ہے اور یہ جائز ہے جبیا کہ قاوئ خانیہ (تاضی خان جرائی مارہ ورض ہے۔
مورتیں اگر اور خورت پر فرض ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ عورت کواگر حیض ،نفاس یا اور کوئی ضروری مسّلہ پیش آئے تو خاوند کی اجازت کے بغیر بھی اس کے سیجنے کیلئے نکل سکتی ہے۔ بغیر بھی اس کے سیجنے کیلئے نکل سکتی ہے۔

حفرت مفتی محمد فریدصاحب مدظله اپنارتهنیف منهاج اسنن شرح ترندی شریف کے جلد نمبره م ۱۲۹ پرباب مَا جَاءَ فِی خُروجِ النِّساءِ فِی الْحَربِ (لَینی عورتوں کا جہاد کمبره م میں کیلئے لکنا) کے ذیل میں تحریفر ماتے ہیں:

هل يجوز خروجهن في الجماعة التبليغية اختلف فيه العلماء، قال بعضهم لا يجوزلهن الخروج كمالم يجزلهن الخروج الى المساجد سواء أذن لهن الأزواج أولم يأذن ولعدم رعايتهن الشروط من الاجتناب عن التعطر ولباس الزينة والاجتناب عن اختلاط الرجال عند الدخول والخروج.

اس میں علاء کا اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کدان کیلئے تبلیغ میں نگلنا جائز نہیں ہے۔ جیسا کہ ان کیلئے مجد میں جانا جائز نہیں۔ خواہ شوہر کی اجازت سے ہویا نہ ہو۔ اس لئے کہ عورتیں خوشبو، نہیت کے لباس اور مساجد کو داخل ہونے یا نکلنے کے وقت مردوں کے ساتھ اختلاط سے اجتناب جیسے شرائط کی لحاظ نہیں کرتیں۔

هنو واضح وعليه الفتوى والأمر أنّ صلواة الجماعة أهم من التبليغ المروج المعتجدية في عهدنا وقال بعضهم يجوزلهن الخروج إذاكان بإذن الزوج تفلات مجتنبات عن لباس الزينة والتعطر واختلاط الرجال، مادامت النساء راعت هذه الشرائط فلانكير فيه لأنّه خروج للعلم بإذن الزوج وهو جائز كما في الخانية وقال عليه السلام طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة رواه أبوحنيفة ..... قلت وفي عهدنا كثر الفساد والجهل عن الدين في العوام وفي نساء الخواص، فاذا انسد باب الفساد برعاية الشرائط ..... فأي شيء يحنع من الخروج والحال أنّ هذا الخروج خروج للعلم والنزوج جاهل أولا يهتم لتعليم نسائه قال قاضيخان في فصل حقوق

مذكوره بالافتوى كيعض فوائدونكات

فائده تمبر: ا

آج کل عورتوں کا معجدوں میں جانا ، نما زباجماعت پڑھنے کیلئے یقینا ورست نہیں ہے، مگراس پر
اس کرنا کہ عورتوں کیلئے بلیغی جماعتوں میں نکانا بھی جائز نہیں ، بیجا ہے۔اس لئے کہ دونوں میں
اس ہے، کیونکہ معجد میں داخل ہوتے اور نکلتے وقت مردوں کا عورتوں کے ساتھ اختلاط واضح ہے جبکہ
ملین جماعت میں مرداور عورتوں کے اختلاط کا تصور بھی نہیں اور بید کہ جماعت کی نماز عرفی مروح
ملین جماعت کی نماز عرفی ہے۔ بیل اور ایم کو کی حیثیت نہیں اس لئے
ملین شکلنے کے ذریعے وضو نماز اور دینی مسائل سکھے جاتے ہیں اور ایمان ویقین کا فدا کر وہ وتا ہے۔
ملاف نماز با جماعت پڑھنے کے کہ اس کا وجوب عورت پڑئیں ،ان حضرات کا طریقیہ کا راستدلال
ملاف نماز با جماعت پڑھنے کے کہ اس کا وجوب عورت پڑئیں ،ان حضرات کا طریقیہ کا راستدلال
میں بھرورت پر واجب ( یعنی نماز باجماعت ) نہیں اس کو واجب ہجھ کر تبلیغی جماعت میں
ملاف نماز با جماعت پڑھنے ہے اور اللہ انھی ( علاج اصول کی اصطلاح میں بیتھی شرعی ثابت کرنے کی
ممانعت کو اس پر قیاس کرنے یا دلالہ انھی ( علاج اصول کی اصطلاح میں بیتھی شرعی ثابت کرنے کی
ممانعت کو اس پر قیاس کرنے یا دلالہ انھی ( علاج اصول کی اصطلاح میں بیتھی شرعی ثابت کرنے کی
دوسری جگہ بھی پائی جا و بے تو کہا جا تا ہے کہ چونکہ وہی علت یہاں پائی گئ تو وہی تھی یہاں بطریقہ
اول ثابت ہوگا ) کے طریقے سے ثابت کرتے ہیں۔
اول ثابت ہوگا ) کے طریقے سے ثابت کرتے ہیں۔

فائده نمبر: ٢

دورِ حاضر میں عورتوں کیلئے بلنے میں نکلنا اس لئے ضروری ہے کہ فسادات کی بہتات ہے۔ دین سے جمالت اور بگانگی روز افزوں ہے، اُمتِ مسلمہ کے گھر انے بدینی، بیحیالی اور فحاشی کی لیسٹ میں ہیں۔

تبليغي جماعت ١٣٢ حقائق - غلط فهميال

میں کہتا ہوں ( لیعنی شیخ الحدیث مفتی محر فرید صاحبؓ ) کہ ہمارے زمانہ میں فساد اور دین سے ناوا تفیت بہت زیادہ ہے عوام میں بھی اورخواص (علماءاوردیندار)لوگوں کی عورتوں میں بھی (جیسا کہ تجربہ واضح ہے) پس شرائط مذکورہ کی رعایت کرنے کی وجہ ہے اگر فساد کا در دازہ بند ہوجائے تو پھروہ کوئی چیز ہے جو عورتوں کو بلیغی جماعت میں نکلنے سے روک لے اور حال رہے کہ یہ نکانا حصول علم کیلئے ہے اور عورت كاشو ہرياتو دين سے ناواقف ہے ياان كى تعليم كاا ہتما منہيں كرتا (جا ہے عالم كيول نه ہو)-قاضی خان نے ''حقوقِ زوجیت' (جام ۴۰۵) کے قصل میں لکھا ہے اور جب عورت اپنے خاوند کی اجازت کے بغیر مجلس علم میں نکلنے کاارادہ کر ہے تو بیاس کیلئے جائز نہیں ۔پس عورت کواگر نازلہ حادثہ (ضروری مسکلہ) یو چھنے کی ضرورت ہواوراس نے اسے شوہرے یو چھادرآ نحالید وہ عالم ہو۔ پس اس نے وہ مسلمہ بتلایا تواب عورت کیلئے شوہر کی اجازت کے بغیر نکلنا جائز نہیں اورا گرشو ہر عالم تو نہ ہو گراس نے سمسى عالم سے وہ مسئلہ پوچھاتو پھر بھی عورت کیلئے ٹکلنا جائز نہیں ہے۔لیکن اگر شو ہرخود بھی عالم نہ ہو اور نہ عالم سے مسلد بوچھا ہوتو پھر عورت كيلے شوہركى اجازت كے بغير بھى نكلنا جائز ہے۔اس كئے كم ضروریات دین کاسکھنا ہرمسلمان مرداورعورت پرفرض ہے۔ پس بیشو ہر کے حق پرمقدم ہے ( لیعنی اس میں شک نہیں کہ عورت پرایخ خاوند کے حقوق پورا کرنالازم ہے مگردین کے ضروری مسائل جس كا حاصل كرنا بھى اس يرفرض ہے خاوند كے حقوق سے آگے ہے ) اور اگر عورت كوكوئى نازلد حادثه (دین مسله پیش نه آیا بواوروه نماز اوروضو کے مسائل کیفے کیلئے مجل علم میں شرکت کیلئے نکلنے کا اراده کرے تواگر شو ہروہی مسائل یا دکرسکتا ہواوروہ اپنی ہوی کو بتلاسکتا ہوتو عورت کیلیے شو ہرکی اجازت (معلوم ہوکہ اگرای صورت میں خاوندا جازت دیے تو بھی نگلنا جائز ہے ) کے بغیر نگلنا جائز نہیں اور اگر شو ہر مسائل یا ونہیں کرسکتا ہی بہتر ہے کہ شو ہر عورت کو اجازت دے دے۔ پس اگر شو ہرنے اجازت نه دی توعورت برکوئی گناه نہیں اور جب تک کوئی ضروری مسلمیش نه آئے اس وقت تک عورت کا خاوند کی اجازت کے بغیر نکلنا جائز نہیں۔خلاصہ یہ ہے کہم کی طلب کیلئے نکلنا شوہر کی اجازت سے جائز ہے خصوصاً جب عورت خاوند کی رفاقت میں ہواور جب کوئی ضروری مسکدر پیش ہوتو بغيراجازت بھي نكلنا جائز ہے۔

التوبة (۱) التوبة

تبليغي جماعت

# فتوي مفتى كفايت الله صاحب د ہلوي ً

سوال: کیاعورتوں کا تبلیغ کیلئے سفر کرنا مع محرم کے درست ہے؟ مردوں کا تبلیغ کو جانا اورا پے اہل وعیال کے نان نفقہ کا نظام بھی نہ کرنا کہاں تک درست ہے؟ کیا تبلیغ کرنا ہر مسلمان مردوعورت پر فرض ہے؟

ا استبریخ دین ہرمسلمان پر بقدراس کے مبلغ علم کے لازم ہے، لیکن تبلیغ کی غرض سے سفر کرنا ہوا۔ تبلیغ دین ہرمسلمان پر بقدراس کے مبلغ علم کے لازم ہے، لیکن تبلیغ کی غرض سے سفر کرنا ہوائد ہے۔ فرض لازم ہرمسلمان کے ذمہ نہیں ہے اورعورتوں کا تبلیغ مارغ بھی ہوں تبلیغ کیلے سفر کرنا جا کڑ ہے۔ فرض لازم ہرمسلمان کے ذمہ نہیں ہے اورعورتوں کا تبلیغ محمروں سے نکلنا زمانۂ خیرالام میں نہ تھا اور نہ اس کی اجازت معلوم ہوتی ہے کہ عورتیں تنہا تبلیغ مسئر کریں ،عورت کو بغیر محرم کے سفر کرنے کی بھی اجازت نہیں ، جج فرض کیلئے بھی بغیر محرم کے مانا جا تر نہیں ، تو صرف تبلیغ کیلئے کیلئے کیسے جاسکتی ہیں۔ واللہ اعلم (محد کفایت اللہ کان اللہ لہ) جیسا کہ استفتاء میں ذکر کیا گیا عورت کے تربی محرم شوہر کا ساتھ نکلنا اُصول میں سے قرار دیا گیا ہے۔ جیسا کہ استفتاء میں ذکر کیا گیا عورت کے تربی محرم شوہر کا ساتھ نکلنا اُصول میں سے قرار دیا گیا ہے۔

## فتوى فقيه الامت مفتى محمود حسن صاحب

فقیہ الامت حضرت مفتی محمود حسن صاحب اس بارے میں یول فرماتے ہیں:

''حضرت نبی کریم می استورات کی درخواست پران کیلئے اجتماع کا دن اور مکان مقرر فر مایا تھا گراز واج مطہرات کے پاس کثرت ہے مستورات دین سے سے اور مسائل معلوم کرنے کیلئے آیا کرتی تھیں، پوقو حدیث شریف میں موجود ہے۔ اب جبکہ دین سے بے خبری بلکہ بے حیائی غالب آ چکی ہے اور مستورات کے والد، دادا، بھائی، شوہر وغیرہ ان کودین نہیں سکھلاتے اور نہمر دول کی طرف سے دین میں میں کوئی انتظام ہے واس حالت میں ضروری ہے کہ مستورات کیلئے دین سکھلانے کا انتظام کیا جائے مساتھ جائے۔ مستورات بھی صدود شرعیہ کی پابندی لازم ہے۔ مثلاً مید کہا ہے جائے اگر کوئی عورت کتاب سنائے یا تقریر کر ہے تو اس کی آواز نامحرم سک نہ پنچ ۔ الاکوڑ انٹیکی رنہ ہواور بے ضرورت جمع نہ ہواوراگر دوسری ہستی میں جانا ہوتو شو ہریا کسی محرم کے ساتھ جائے ، اگر حدود شرعیہ کی رعایت نہ کی گئی تو فتنے پیدا ہوں گے۔ اللہ پاک محفوظ رکھے۔ (۱)

حقائق-غلطفهميان

144

تبليغي جماعت

ہرگھر میں ٹی وی وی ہی آر اور ڈش انٹینا کی لعنت ہر پا ہوچکی ہے 'یہاں تک کہ بعض اہل نظر بھی وہمنان اسلام کے شیطانی شکنجوں میں بھینے ہوئے ہیں جن مردوں کا پیمال ہوتوان کے عورتوں کا کیا کہنا؟ جبکہ عور تیں تو دیسے ہی وہم پرتی ، دین سے ناوا تفیت ، بدعات ورسومات میں گھری ہوئی ہوتی ہیں۔ عام لوگوں کی عورتوں کی بیمالت زار خفی نہیں بلکہ اکثر خواص کی عور تیں بھی دینیات اوران کے جو خصوص احکامات ہیں مثلاً حیض 'نفاس وغیرہ کے مسائل سے ناوا تف ہوتی ہیں ، وضوء نماز اور پردہ جیسے اہم مسائل سے محرومیت کا شکار ہوتی ہیں اور جو علم والے ہوتے ہیں وہ بھی اپنی عورتوں کی ضرور یات وی سکھلانے کی طرف توجہ ہیں دیتے ، الا ماشاء اللہ اور ای صورتِ حال کو سمجھانے کیلئے لیے چوڑے دلائل سکھلانے کی طرف توجہ ہیں کیونکہ بیہ مشاہدہ اور تجربہ سے ثابت ہے۔ اب ایسے حالات میں عورتوں پیش کرنے کی حاجت نہیں کیونکہ بیہ مشاہدہ اور تجربہ سے ثابت ہے۔ اب ایسے حالات میں عورتوں کے اندرد بنی جذب اور قربیدا کرنا اور ان کو ضروریات و میں سکھانا ایک اہم و بی ضرورت ہے تو اس کے حصول کیلئے نکانا نا جائز اور حرام کیسے ہوگا؟ خصوصاً جب شرائط مقررہ کو کو ظرکھے ہوئے فسادہ وہوم کا راستہ بھی مسدوداور بند ہو۔

#### فائدهنمبر: ١

عورتوں کا تبلیغ میں نکلنا حقیقت میں روز مرہ کے ضروری مسائل سیکھنے اور سکھانے کیلئے ہوتا ہے اور دیں سیکھنے کا جذبہ پیدا کرنے کیلئے ہوتا ہے اور یہ کے دین سیکھنے کا جذبہ پیدا کرنے کیلئے بیڈکلنا ہوتا ہے اور میضرورت مردوں کے تبلیغ میں جانے اور نکلنے سے پوری نہیں ہو تکتیں۔ مہیں ہو تکتیں۔ فاکدہ نمبر: مہا

جیسا کہ ذکر کیا گیا کہ عورت کیلئے بعض ( یعنی حادثہ اور ضروری دینی مسئلہ در پیش ہوتو بغیر اجازت بھی نکل سکتی ہے ) صورتوں میں شوہر کی اجازت کے بغیر نکلنا بھی جائز ہے تو اگریہ نکلنا شوہر کی اجازت ہے ہویا اس کی رفاقت میں ہوتو اس کے جواز میں کوئی شبہیں۔

### عصرحاضركا كابركي آراء

مستورات کی بلیغی جماعت اوران کے اجتماع میں شرکت کے حوالہ سے دو رِ حاضر کے اکابرین نے فرکورہ بالاتمام احتیاط اور پابندیوں کے ساتھ اجازت دی ہے۔

ال : عورتون كاتبلغى جماعتون مين جانا كيسام؟

ال : تبلیغ والول نے مستورات کے تبلیغ میں جانے کیلئے خاص اُصول وشرا اُطار کھے ہیں ، اساسول کی پابندی کرتے ہوں ہ ال اسول کی پابندی کرتے ہوئے ورتوں کا تبلیغی جماعت میں چانا بہت ہی ضروری ہے، اس سے اس کی گراپنے اندر بھی پیدا ہوگی اورامت میں دین والے اعمال زندہ ہوں گے۔(1)

#### لمامة كلآ

### المس حفرات كااختلاف رائے

مستورات میں بلنے کے کام کوبعض حضرات درست نہیں کہتے ہیں۔اوّلاً تو سیمجھ لینا چاہئے کہ الارمفتیانِ کرام جنہوں نے تبلیغ کے کام کو بالکل قریب سے دیکھاہے اس میں عملاً شرکت کی ہے ،

(۱) آپ كساكل اوران كاعل، از مفتى محريوسف لدهيانوى صاحبٌ، بعنوان بليغ دين: ص ١٤٥٥، ج٧

تبلیغی جماعت ۱۳۶ 🚽 🕳 تقائق – غلط فہمیاں

### فتوى حضرت مولانا بوسف صاحب لدهيانوي

ایے ہی حضرت اقدس مولا نامحر یوسف لدھیانوی مستورات کے بیلی جماعت میں نکلنے کے حوالہ سے یون فرماتے ہیں:

'' مستورات کی تبلیغی جماعت میں مجھے خودا پنی اہلیہ اور بیٹی کے ساتھ شرکت کا موقع ملا۔
مستورات کے تبلیغ عمل کا میں نے خودمشاہدہ کیا' جس میں شریعت کے تمام احکام کی مکمل
پابندی کی جاتی ہے اور پردہ کے تمام احکامات کو طحوظ رکھا جاتا ہے۔ مستورات کی تبلیغ کے
سلسلہ میں تبلیغی جماعت کے اکابرین نے جوشرائط رکھی ہیں وہ کممل شریعت کے مطابق ہیں اور
ان شرائط کی پابندی نہ کرنے والی مستورات کو تبلیغی عمل میں شرکت کی اجازت نہیں ہوتی۔
ان تمام امور کے بعد میری سمجھ سے میہ بات بالاتر ہے کہ مستورات کی تبلیغی جماعت میں
شرکت کے عدم جواز کا فتو کی کیوں دیا جاتا ہے؟ میری رائے میں مستورات کا اس طرح
تبلیغ کیلئے جانا درست اور جائز ہے۔

مستورات کی جماعتوں کی وجہ سے ہزاروں عورتوں کی اصلاح ہوگئی ہے اور بہت می عورتیں جو بہاب، کھلے بندوں ، بے بردہ نکلی تھیں اور قربآن کریم نے جس کو دفیر بھر السخالیم السخالیم السخالیم کہا ہے اس کا پورا پورا مظاہرہ کرتی تھیں۔ الجمدللہ! ان مستورات کو دیکھ کر ، ان کے پاس بیٹھ کر اور ان کی دینی با تیں سن کران کی اصلاح ہوگئی ہے اور اب وہ کلمل تجاب کے ساتھ تکلی ہیں ، اس لئے اس ناکارہ کے نزدیک تو شرائط مرتبہ کے مطابق نہ صرف مستورات کا تبلیغ میں نکلنا جائز ہے بلکہ ضروری ہے کیونکہ شل مشہور ہے کہ خربوزہ ، خربوزے سے رنگ کی تا ہے ہمارے ہاں جو بے بردگی کارواج ہوا ہے اور الا ماشاء اللہ کوئی گر انہ شکل ہی سے کیٹر تا ہے ہمارے ہاں جو بے بردگی کارواج ہوا ہے اور الا ماشاء اللہ کوئی گر انہ شکل ہی سے اس طوفان بلاخیز سے حفوظ رہا ہوگا ، اس کی ابتداء انگریز نے غیر مسلم استانیوں کے ذریعے کی اور بالآخر اس تحریک نے طوفان کی شکل اختیار کرلی ، اگر بشرا نظم مروفہ تبلیغی جماعت میں مستورات کی نقل وحرکت کورواج دیا جائے تو انشاء اللہ کے بہت مبارک اثر ات ظاہر مستورات کی نقل وکرکت کورواج دیا جائے تو انشاء اللہ کے بہت مبارک اثر ات ظاہر موں گے۔ و لِلّٰہ الْحَدُمُدُ اَوَّ لاً وَ اَحَرًا (ا)

(١) بحواله: مابنامه" بينات" كراچي، جون ١٩٩٨ء تبلغ كاشرى مقام ١٣٣١-١٣٣

چندغلط قہمیوں کا ازالہ

كيادوردسالت مين اصحاب رسول كي جماعتين مسلمانون مين بجيجي كنين؟

موان اعتراض کیاجاتا ہے کہ حضورا کرم بھی کے زمانے میں مسلمانوں میں اس طرح کی جماعتیں مدانہ کرنے کارواج نہیں تھاوہاں مسلمانوں کی جماعتیں کفار کے پاس روانہ کی جاتی تھیں تو پھر کیوں کر مدانہ کی جاتی تھیں تو پھر کیوں کر مدانہ کی جاتی ہے۔

والمريقة ايجاد كرليا كيا؟

ان ناسًا من عضل والقارة وهما حيان من جديلة اتوا النبي صلى الله عليه وسلم بعد احد فقالوا!: إن بأرضنا اسلامًا، فابعث معنا نفرًا من اصحابك يقرء و ننا القرآن ويفقهوننا في الاسلام! فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم معهم في ستة نفرٍ منهم مرتّد بن ابي مرتّد حليف حمزه بن عبد المطلب وهو اميرهم. (1)

(۱) مستدرك حاكم، باب ذكر المناقب مرثد بن ابي مرثد الغنوي، حديث: ٩٧٩

تبليغي جماعت ١٣٨٠ -غلط فهميال

اس کے قواعد وضوابط اور اُصولوں اور پابند یوں کو باریک بینی سے ملاحظہ کیا ہے۔ انہوں نے مستورات کے تبلیغی کام کو پردہ اور اس سے متعلق شریعت کے تمام احکام کو جامع اور شامل ہونے کی وجہ سے درست قر اردیا ہے اور اس حوالہ سے ہم نے چند فاو کی نقل کر دیئے ہیں۔ اس لئے اس بارے میں حقیقت میں دیکھا جائے تو آئیس لوگوں کی رائے معتبر اور درست بچی جانی چاہئے جنہوں نے مستورات کے کام کا پی علی شرکت کے بعد اس کے جواز کافتو کی دیا ہے۔ دوسری بات یہ بچی ہے کہ رائے کا اختلاف یہ تو ہر دور میں رہا ہے۔ خود صحابہ، تابعین، تنج تابعین، ائمہ، فقہ ومحدثین کا دور جو کہ بہترین دور کہ لاتا ہے، وہ جب بعض مسائل میں آئے بھی بہت سے مسائل کے درمیان صلت و حرمت کا اختلاف ہے، پیدا ہوگیا۔خود ہمارے اکبار میں آئے بھی بہت سے مسائل کے درمیان صلت و حرمت کا اختلاف ہے، اس لئے ہرز مانہ میں ہر فریق آئی فور پر اختلاف ہو، انشراح صدر نہ ہوتو اہل و تو تان کو مستورات اس کے ہما ترکئی صاحب کو ذاتی طور پر اختلاف ہو، انشراح صدر نہ ہوتو اہل و تو تان کو مستورات کی جماعت میں نگلنے پر اصر اربھی نہیں کرتے لیکن بعض حضرات کا اپنی جز دی رائے کو اجتماعی فیصلہ کے طور پر باصر اربوا ہی مجمعوں میں بیان کرنا نہایت ناعا قبت اندیش ہے اور عوام میں ایک عالمیر نفع بخش کام کے تین اعتشار بہا کرنا ہے۔

State of the Later of the state of the state

Jan Charles Mark Mark State Control of the Control

- Winds Charles - English

ا بن سعد (۲/۱۷) نے حارثہ بن مضرب ضطیع ہے۔ یہ روایت نقل کی ہے کہ وہ فر ماتے ہیں بیل نے معرت عمر کا وہ خط جو انہوں نے اہل کو فد کے نام لکھا تھا پڑھا ہے : حمد وصلوۃ کے بعد! میں نے معرت عمر کا وہ خط جو انہوں نے اہل کو فد کے نام لکھا تھا پڑھا ہے : حمد وصلوۃ کے بعد! میں نے معہارے پاس عمار کو بحثیت امیر ،عبداللہ کو معلم اور ان کا وزیر بنا کر بھیج رہا ہوں ،یہ حضورِ اکرم میں میں کے اصحاب میں سے عالم فاصل حضرات ہیں ،لہذاتم لوگ ان کی اطاعت اور فر ما نبر داری کرنا ، میں المہارے واسطے عبداللہ بن مسعود کو اپنے سے بڑھ کر تصور کرتا ہوں۔ (1)

ابن سعد (۱۰/۱) ابوالاسودالدؤلی سے ایک دوسری روایت نقل کی ہے،جس میں اپنی بھرہ آمداور وہاں میں اپنی بھرہ آمداور وہاں عمرابن بن الحسنین ابوالجید کاعمر بن خطاب کی جانب سے اہل بھرہ کے واسطے علم دین سکھانے کیلئے مورہونے کا ذکر کرتے ہیں۔(۲)

ابن سعد (۱۷۴۲) اور حاکم نے محد بن کعب القرظی سے بدروایت نقل کی ہے فرماتے ہیں کہ وور نبوت میں پانچ حضرات معاذبن جبل رہ بیات عبادہ بن صامت رہ بیانہ بن کعب رہ بی ہوں ابوایوب اور ابودردار بیلینہ نے جمع قرآن کا کام کیا تھا۔ حضر سے محر رہ بیلینہ کے دو رِ خلافت میں بن بد بین ابوسفیان نے ان کے نام ایک نامدارسال کیا، جس میں انہوں نے اہل شام کی بے شارآباد کی اوران کشرت کاذکر کیا تھا اوران کودین وقرآن کی تعلیم دینے کیلئے چند معلمین کوروانہ کرنے کو کہا۔ ممر کیلینہ نے ان کے خضرات کو بلایا اوران سے کہا: اہل شام نے چند معلمین کو بین کو مطالبہ کیا ہے، کیا تم میں سے تین حضرات کو بلایا اوران سے کہا: اہل شام نے چند معلمین کو بین کو خوج کا مطالبہ کیا ہے، کیا تم میں سے تین حضرات اگر چاہوتو قرعه اندازی کے ذریعے سے تعین کے ذریعے اپنی آپ کو پیش کر سکتے ہیں، حضرت ابوایوب تو بوڑھے ہو چکے تھے، ابی ابن کعب بیار تھے، اس لئے باتی تین حضرات نے اپنی قبل میں دھرات کی ابتداء مقام محص سے کرواس کئے کہ وہاں کے لوگ ذبین وقطین ہوتے ہیں، پھر اس تعداد ہو جا نمیں تو تم میں ایک شخص ان لوگوں کو لے دشق جلا جائے اور ایک ان کے ساتھ قلسطین چلا جائے۔ چنا نچ دھر سے عبادہ و ہیں رہے، ابودرداء دشق چلے گئے، معاذ قلسطین روانہ ہوگئے۔ (۱۳)

عضل و قارہ (جو کہ جدیلہ کے دو قبیلے ہیں) کے چندلوگ جنگ اُ حد کے بعد آنخضرت علیہ کی خدمت اقدی میں آئے اور کہا کہ ہمارے یہاں لوگ اسلام لا چکے ہیں، آپ اپنے چند ساتھیوں کو ہمیں قر آن اور دین سکھانے بھیج دیں، آنخضرت علیہ کے مرثد بن ابومر ثد کے قیادت میں چھنظر کی جماعت روانہ فرمائی۔

ایک دوسری روایت میں حضرت معاذ اور ابوموی رضی الدعنهما کو اہل یمن کی تعلیم قرآن کیلئے روانہ کرنے کا ذکر ملتا ہے۔ ابوقیم نے ''حلیہ الاولیا'' میں ابوموی اشعری رضی اللہ عنهما ہے قل کیا ہے کہ:
اُن رسول الله صلی اللّه علیه وسلم بعث معاذًا و اباموسی الی الیمن وأمر هما ان یعلما الناس القرآن (۱)

نی کریم علی ایک روایت میں ہے حضرتِ عمار بن یا سرفر مایا اور انہیں وہاں تعلیم قرآن پر مامور فر مایا :

ایسے ہی ایک روایت میں ہے حضرتِ عمار بن یا سرفر ماتے ہیں : کہ نی کریم علی نے بھے قبیلہ قیس کی ایک جماعت کی طرف بھیجا کہ میں ان کو جا کردین کی با تیں سکھلاؤں ۔ وہ کہتے ہیں کہ جب میں وہاں گیا تو میں نے ان کو وحثی اونول کی طرح پایا کہ جن کا مقصد زندگی اونو اور بکریاں تھیں جب میں وہاں گیا تو مصور میں نے ان کو وحضور اقدس میں ان کی عفلت و کری تو حضور میں نے فر مایا: اے عمار! مجھے اس سے زیادہ تعجب کی بات ساؤں، ایک قوم جودین کو جانی بھی ہوگی اور ان سے زیادہ غفلت میں ہوگی (یا عسم اللہ الا احبر ك باعجب منهم، قوم علموا ما جھل اولئك شم سھو کسھوھم) (۲)

ایسے ہی حضرت عمر رض اللہ نے اپنے دورِ خلافت میں مختلف اصحابِ رسول کو مسلمانوں کو دین تعلیم بہم پہنچانے انہیں غفلت و جہالت اور بے خبری سے زکال کراللہ کی معرفت اور دین تعلیمات ہے آگی عطا کرنے کیلئے روانہ فرمایا تھا۔ اِس طرح کے متعدد واقعات صحابہ رضی کے جماعتوں اور سرایا کی شکل میں روانہ کرنے کے ''حیا قالصحاب'' میں نہ کور ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس کا مقصد مسلمانوں کو راہِ ہدایت دکھلانا تھا۔ چندا یک واقعات ہم ذکر کرتے ہیں :

<sup>(</sup>۱) المجمع: ۲۹۱/۹ (۲) رواه الطبراني، وقال الهيثمي: ۲۸۱/۹، ورجاله رجال الصحيح، وصح سنده ابن حجر في الإصابة

<sup>(</sup>m) كذا في الكثير : ١٨١/١، وأخرجه البخاري في التاريخ الصغير : ١٨١/١

<sup>(1)</sup> حلية الاولياء: ١/٢٥٦

<sup>(</sup>۲) ترغیب، فصل عن أبی هریرة رض حدیث: ۲۲۰، مع تحقیق ابراهیم شمس الدین، مطبوعة بیروت

لهذابيد عوى كددور سالت ميس مسلمانول كدرميان اس طرزتبليغ كي مثال نهيس ملتي بيدر واصل كتب سير اور کتبِ حدیث پرقلت نظر کااثر ہے۔

حقائق-غلط فهميان

یبال تک توبیہ بات تھی کہ دور نبوی المسلم میں بھی صحابہ کی جماعتیں مسلمانوں کے پاس اصلاح اعمال اوردعوت دین کی تبلیغ کیلئے روانہ کی جاتی تھی ۔خودمسلمان بھی جماعت اور وفو دکی شکل میں آنخضرت عِلْمَا كُلُونَ كُلُومت مِين دين سكھنے كيلئے آتے تھے:

"چنانچاس بارے میں وفد عبدالقیس کا قصد کافی مشہور ہے جے امام بخاری سمیت تمام محدثین نے ذکر کیا ہے، جب یہ وفد حضورا کرم اللہ کی خدمت میں آیا تھا تو اس نے آپ سے يوض كياتفاكه يارسول الله قبيله مفر بهار اورآب كي الله جائل بين ، بم صرف اشهر حرم مين آسکتے ہیں۔ ہمیں ایمان کے امور بتادیجے ! تا کہ ہم اس پڑمل کریں اور تو جنت میں داخل ہوجائیں اور جاکراپی قوم کو بتائیں، اس پرحضور ﷺ نے چار چیزوں کا حکم فرمایا اور عار چیزوں سے منع فرمایا۔ (I)

ای قبیل کاایک دوسراواقعہ ہے جے حاکم نے علقمہ بن الحارث نے قل کیا ہے کہتے ہیں: "میں اپن قوم کے سات آدمیوں کے ساتھ حضور علی ان خدمت میں حاضر ہوا، حضور علی اند نے فرمایا کہ: تم کون ہو؟ ہم نے عرض کیا کہ مومن ہیں، تو حضور علیہ نے فرمایا: ہرقول کی ا کے حقیقت ہوا کرتی ہے ہتمہارے ایمان کی کیا حقیقت ہے؟ انہوں نے عرض کیا کہ پندرہ چیزیں ہیں: جن میں سے پانچ کاتو آپ نے حکم فرمایا تھااور پانچ چیزیں آپ کے قاصدوں نے بتائيں كمبى حديث ہے يہاں اس جمله كى طرف اصل متوجه كرانا مقصود ہے كہ حضور اقدس واللہ کے قاصد قوموں کے پاس جا کرحضور عِلی کے ارشادات پینچانے تھے۔ (۲)

تبلیغ صرف علماء کی ذیمه داری نہیں!

عموماً بيه باور كرايا جاتا ہے كتبليغ صرف علماء كا كام ہے، عوام اور جاہلوں كانہيں ، مطلقاً بينظر بيه بالكل صحیح نہیں، چنانچ مولا ناز کریاصاحب ُلوگوں کے اس باطل نظریہ کی تردید کرتے ہوئے یوں فرماتے ہیں:

- (۱) كذا في البداية: ۱۳۲/۵۱، بحواله حياة الصحابة: ۱۲۱/۱ (۲) كذا في الكنز: ۱۲۹/، بحواله حياة الصحابة: ۱۲۲/۱

المساعر اض دراصل تبلیخ اور وعظ میں فرق نہ کرنے کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے، وعظ در حقیقت مرف عالمول كاكام ہے، عوام اور جہلاء كا وعظ كہنا جائز نہيں، اس كيلئے عالم ہونا ضرورى ہے، تا كہ جو پچھ كہدر ہاہے وہ شريعت كے موافق ہو، كوئى چيز اس ميں قر آن وحديث كے خلاف نہ کی جاسکے اور تبلیغ جس کے معنی صرف پیام پہنچانے کے ہیں کوئی بیام کسی کے ہاتھ بھیج دینے کے واسطے اس کاعالم ہونا بالکل ضروری نہیں۔جن اکابر کے کلام میں تبلیغ علماء کے ساتھ مخصوص ذکر کی گئی ہے وہ حقیقت میں تبلیغ کے لفظ کو عام سمجھ کراس کا اطلاق کر دیا ہے، ورنه نظام الدین کی تبلیغی جماعت پر بیاشکال بالکل درست نہیں ہوتا، اس کئے کہ ان کی تبلیغ میں صرف چینبر متعینہ بتائے جاتے ہیں، اُن ہی کی مثل کرائی جاتی ہے اور اِن ہی کے م پیام کولے جا کرشہر درشہر ملک در ملک بھیجا جاتا ہے۔'(۱)

حضرت تعلیم الامت اشرف علی تھانوی فرماتے ہیں:

"جوسائل منصوص صاف صاف شریعت کے ہیں ان کی تبلیغ صرف علاء کے ساتھ خاص ہیں مخض با آواز بلند کہہ سکتا ہے،اموراجتہادیہ (نے اور جدیدمسائل) سے خطاب کرناالبتہ بیعلاء کے ساتھ خاص ہے، عوام اس میں علطی کریں گئے'۔ (۲)

حضرت مولا نا عبدالباری ندوی صاحبٌ علاءاورعوام کے فریضہ تبلیغ کے درمیان فرق بتاتے

لہوئے یوں فرماتے ہیں:

"اورتبلغ ياامر بالمعروف يانبي عن المنكر صرف علاء بي كاكامنهين ،البتدأس كي دوسمين بين ایک خطابِ عام، دوسرے خطابِ خاص: دوسری تقسیم سی ہے کہ ایک خطاب منصوصات وقطعیات (شریعت کے واضح اور دوٹوک احکام) میں ہوتا ہے اور ایک اجتہادیات میں پس عام بصورت وعظ اور اِس طرح أمورِ اجتها ديه ميں خطاب بيتو علماء ہي کا کام ہے مگر انفرادی طور پر ہرمسلمان دوسر مسلمان کونھیجت کرسکتا ہے کہ اس طرح جومسائل منصوص اور قطعی ہیں ان میں سے ہر خص با آواز بلند کہہ سکتا ہے مثلاً ایمان لا نا فرض ہے نماز' روزہ' ز کو ۃ اور جج فرض ہے، کیکن عالم وعامی سب ہی کواس معاملہ میں اپنے اپنے فرائض سے

<sup>(</sup>I) تبلینی جماعت براعتراضات کے جوابات: ۲۸ (۲) تبلینی جماعت براعتراضات کے جوابات: ۲۸

و المحرل إمام بخاري في الكه معليه وسلم وفد عبد القيس على أن يحفظوا الإيمان و العلم صلى الله عليه وسلم وفد عبد القيس على أن يحفظوا الإيمان و العلم ويخبروا من ورائهم " (حضورا كرم على الماليس كايمان اورعم كي حفاظت اور الهم " (حضورا كرم على المن يخيل في المن وذكو چند با تين بتا كين اوريفر مايا كه الن باتول كو مخوظ و كواري فوم من جاكران كو پنجادو، (آخضرت على كان اسلام كي بنيادى أمور ايمان نماز اس طرح كى ديكر چيزول كي تلقين كرناس بات پردلالت كرتا مي وه عالم بين شيخ اس كي باوجود آپ في امور فر مايا -

و إمام بخاری نے "باب القراة علی المحدث " کے تت میں ایک صحافی کا واقعہ کلا ہے جوگا وں کے رہنے والے تھے، انہوں نے عرض کیا کہ اللہ نے آپ کورسول بنا کر بھیجا ہے، حضورِ اقدس عِلمَانیٰ نے فرمایا کہ میرے قاصد نے تی کہا ہے، انہوں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ آپ کے قاصد نے یہ بتایا کہ ہمارے اوپر ایک نمازیں فرض ہیں، حضورِ اقدس عِلمَانیٰ نے فرمایا کہ تی کہا، انہوں نے یہ کی کہا کہ آپ کے قاصد نے کہا کہ ہمارے اوپر ایک ماہ کے روزے ہیں، حضور عِلمَانیٰ نے فرمایا کہ تی کہا۔ انہوں نے یہ کہا۔ انہوں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ اس ذات کی تم جس نے آپ کورسول بنا کر بھیجا ہے میں ان چیزوں میں سے کی میں کی یا زیادتی نہیں کروں گا۔ حضورِ اقدس عِلمَانیٰ نے فرمایا کہ اگراس نے بچ کہا تو جنت میں واضل ہوگا۔ (اس حدیث میں کی زیادتی نہ کرنے میں مختلف اقوال ہیں، میں میں سے کی میں واضل ہوگا۔ (اس حدیث میں کی زیادتی نہ کروں گا)۔

اب كام يبليكي طرح ندرها!

ا جن المحت المحق من المحت الم

'' پانچویں چیزیہ بھی قابل لحاظ ہے کتغیرز مانہ کاعام اثر دنیا کی ہر چیز پر ہے ،تو اہل علم اس سے باہر کہاں جاسکتے ہیں زمانہ جتنا بھی زمانہ نبوت سے دور ہوتا جائے گا، اتنے ہی فتنے وشرور تبلینی جماعت المسلم الم

آئی بے پرواہی ہے کہ اولاً تو ان کی طرف توجہ ہی نہیں اور کوئی توجہ دلائے تو طرح طرح کے عذر اور بہانے تلاش کئے جاتے ہیں۔''

ا کابرگی ان عبارات کی روشی میں یہ بات مجھنی کی ہے جو چیزیں شریعت کی قطعی اور منصوص اُمور سے تعلق رکھتی ہیں اس کی تبلیغ علاء کے ساتھ خاص نہیں ، ہاں البستہ وعظ کہنا اور امور مُحتهد فیھا میں بحث ومباحثہ کرنا میصرف علاء کے شایان شان ہے۔

دورِرسالت علی میں عوام اصحاب کوبلیغ کی اجازت تبلیغ ہر فردِاُمت کی ذمہ داری ہے

یہ بات کہ تبلیغ کیلئے صرف عالم کا ہونا ضروری نہیں ہے اس پر بے شار احادیث اور آثار صحابہ ولالت کرتے ہیں:

کہ جوحاضر ہیں وہ فائین کو یہ بیام پہنچادیں۔ حالانکہ ججۃ الوداع ہیں سوالا کھکا مجمع تھا، کیا سارے ہی کہ جوحاضر ہیں وہ فائین کو یہ بیام پہنچادیں۔ حالانکہ ججۃ الوداع ہیں سوالا کھکا مجمع تھا، کیا سارے ہی عالم تھے۔ ان ہیں سے وہ لوگ بھی تھے جضوں نے اس سے پہلے حضوں صلی الدعلیہ وسلم کی زیارت بھی ہمیں گئی ۔ چونکہ صرف ایک خاص بیام پہنچانا تھا، اس لئے اس کے واسطے علم ہونے کی ضرورت ہمیں گئی ، اس لئے آپ نے اس کے واسطے علم ہونے کی ضرورت ہمیں گئی ، اس لئے آپ نے اس کے واسطے علم ہونے کی ضرورت ہمیں گئی ، اس لئے آپ نے اس جج کے موقع سے متعدد باربیا علان فر مایا کہ حاضر بن غائین کو یہ بیام پہنچا تے ہیں جوزیادہ پڑھے ہوئے ہوتے ہیں۔ بہت سے ایسے لوگ جو کہ ہم پڑھے ہوں ، ایسوں کو بیام پہنچا تے ہیں جوزیادہ پڑھے ہوئے ہوتے ہیں۔ امام بخاری نے اس میں حضورا کرم پیلے گئی گا یہ بیام تھی کہا سے کہ تجہارے اموال اور مہماری آبرو کیس تم پر ہمیشہ کیلئے ایسے حرام ہیں جیسا کہ اس شہر میں اس دن میں اور اس مہینے میں، ایسے لوگوں تک میرا بیام پہنچا تی ہی جیاجا جاتا ہے چونکہ بسااوقات بیام کی لوگ ہی اعتراض دفع ہوگیا کہ جالموں کو علاء کے پاس بیلغ کیلئے بھیجا جاتا ہے چونکہ بسااوقات بیام کی لوگ ہی اعتراض دفع ہوگیا کہ جالموں کو علاء کے پاس بیلغ کیلئے بھیجا جاتا ہے چونکہ بسااوقات بیام کی لوگ ہی علاء کو کام پر کھڑ ہے کرنے ہیں)۔

ا) بخاری: باب قول النبی عَلَی رب مبلغ اوعی من سامع، حدیث رقم: ۲۷

حقائق-غلط فهميال

خودا پے لئے نقصاندہ ہوگا۔ دیگردین کے شعبول میں آئے۔ اُل ہور ہاہے۔ ایک دوسری جگہ تبلیغ کے بارے میں لوگوں کے اسی اعتراض پر تنبیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں

''تبلیخ اپی افادیت، ہدایت اوراصلاح کے درمیان یقینا ایسی تھی جیسا کہ لوگ بتاتے ہیں لیکن اب موجودہ تبلیغ اس طرز پرنہیں رہی، اس لئے بیصنلالت و گراہی ہے، ہیں ان لوگوں سے پو چھتا ہوں کہ کیا موجودہ دارالعلوم دیو بندا سی طرز پر ہے جو حضرت نا نوتو می قدس سرہ اور حضرت مولا نامحمہ یعقوب صاحب کے دور میں تھا؟۔ کیا مظاہر العلوم سہار نپوراب اُسی طریقہ اور اُصول پر ہے جو حضرت مولا نااحم علی صاحب نوراللہ مرقدہ اور حضرت مولا نااحم علی صاحب نوراللہ مرقدہ اور حضرت مولا نامحمہ مظہر صاحب نوراللہ مرقدہ کے دور میں تھا؟ کیا موجودہ جعیۃ علماء ہند وہی جمعیۃ ہے جو حضرت شیخ الہند اور مولا نا گفایت اللہ صاحب کے دور میں تھی۔ کیا موجودہ خانقا ہیں وہی میں جو حضرت جاجی صاحب اور حضرت گئاوہ کی کے زمانے میں تھے اورا گروہ نہیں ہیں تو کیا ساری ضلالت و گمراہی ہیں؟ تو کیا سارے ہی ادارے اب ضلالت و گمراہی ہیں؟ تو کیا سارے ہی ادارے اب ضلالت و گمراہی ہیں گئے۔ حضور ﷺ کی مشہور ارشاد ہے: میر از مانہ سب سے بہتر زمانہ ہے، پھراس کے بعد کا زمانہ ، ہمراس کے بعد کا زمانہ ، پھراس کے دور میں تھی جو سیدالکونین ﷺ کے دور میں تھی ۔ کیا اسلام کوضلالت و گمرائی کہا جائے گا؟

حفرت زہریؓ کہتے ہیں کہ: میں حضرتِ انس ﷺ کی خدمت میں دمشق میں حاضر ہوا تو وہ رور ہے تھے اور فرمار ہے تھے کہ حضورِ اقدس ﷺ کے زمانے کی کوئی ایسی چیز بھی نہیں جوتم لوگوں نے بدل نہ دی ہو۔ایک نمازرہ گئ تھی اسے بھی ضائع کردی۔

بخاری میں نبی کریم علی کاارشاد ہے کہ: تم لوگ ایسے زمانہ میں ہو، اگر مامور بہ کادسوال حصہ بھی چھوڑ دوں تو ہلاک ہوجاؤگے، کین عنقریب ایک زمانہ آنے والا ہے کہ اگر وہ لوگ مامور بہ کے دسویں حصہ پر بھی عمل کرلیں گے تو نجات پالیں گے۔ (مشکوة)

ال میں بردھتے جائیں گیکن ہم لوگ اپنا اندر ہرتم کے ضعف وانحطاط کوتسلیم کرتے ہیں مگراہل علم کیلئے وہی پہلامنظر چاہتے ہیں اورائی معیار کو جانچنا چاہتے ہیں۔ حالانکہ دینی انحطاط کی پیشین گوئی خود نبی کریم چھائی ہے منقول ہے۔ حضور چھائی کا ارشاد ہے : لایا تبی علیہ عام ولا یوم، إلا والّذی بعدہ شرق منه ، حتی تلقّوا ربّکم (۱) تم پرکوئی سال اورکوئی دن ایسانہیں آئے گا جس سے بعدوالا سال اوردن اس سے زیادہ برانہ ہو یہاں تک کہم اپنے رب سے جاملو۔

حضرت علقمہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی سے سے اللہ کا کہ کوئی دن ایسانہ آئے گا جو علم کے اعتبار سے گذشته دن سے کم نہ ہواور جب علماء نہ رہیں اور نیک باتوں کا حکم کرنے والا اور بری باتوں سے روکنے والا نہ رہے گا تو اس وقت سب ہی ہلاک ہوجا کیں گے۔ (۲) ایک حدیث میں ارشاد نبوی سے آئی ہے کہ صلحاء ایک ایک ہوکراٹھ جا کیں گے اورلوگ ایسے رہ جا کیں گے جو بوئے ) اور خراب مجور (کیڑ الگی ہوئی) کہ حق تعالی شاندان کی ذرا بھی پرواہ نہ کریں گے۔ (۳)

اس لئے دین اور دینی امور میں انحطاط، کی مضعف تو سب ہی کچھ ہوکر رہے گا، الی حالت میں صلاح وفلاح کی سعی کرتے ہوئے جو کچھ موجود ہے،اس کوفنیمت سجھنا ضروری ہے کہ اس کے بعداس سے کمی ہی کی طرف رجوع کرنا پڑے گا۔اس زمانہ میں جن آنکھوں نے اکا برکودیکھا ہے،ان کے فیض وعلوم ہے استفادہ کیا ہے وہ ان کے بعدوالی نسلوں کو ان جیسانہ پاکراعراض اورروگردانی کرتے ہیں۔(مم)

اِسْتَریری روشی میں سیتھنے کی ضرورت ہے کہ رفتار زمانداوردور رسالت سے جس قدر بُعد ہوتا جائیگا اتنائی دینی امور میں انحطاط اور کمزوری آتی جائے گی ،اگر صرف اس کمزوری پر نگارہ رہے گی تو باقی خیر سے بھی محروی ہوجائے گی۔اس لئے تبلیغی کام کی گذشتہ نوعیت نہ ہونے کی وجہ سے اس سے اعراض

<sup>(</sup>۱) اخرجه البخاري، الفتن لا ياتي زمان الا الذي بعده شر منه: ۲۰۲۸

<sup>(</sup>۲) حامع صغير، كذا في فتح البارى، الفتن باب لا ياتي زمان: ٣٦/١٣

<sup>(</sup>٣) اخرجه البخاري المغازي اغزوت الدويبع : ١٥١٦ عن مرأس الاسلمي

<sup>(</sup>٣) الاعتدال في مراتب الرجال: ١٩٢

تبليغي جماعت

-

حقائق-غلط فبهيال

تبليغي جماعت

مر فی شیخ البند کر جمد کے فوائد میں لکھاہے:

"جب بنواسرائیل کوطرح طرح کی پریشانیوں سے اطمینان نصیب ہواتو انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے درخواست کی کہ اب ہمارے لئے کوئی آسانی شریعت لائے جس پرہم دلجمعی کے ساتھ کل کرکے دکھلائیں۔حضرت موسی علیہ السلام نے ان کی درخواست کو بارگاہ الہی میں پیش کر دیا۔ خدا تعالی نے ان سے کم از کم تمیں دن اور زائد چالیس دن کا وعدہ فرمایا جب اتنی مدت تم ہے جہ بے روزے رکھو گے اور کوہ طور پر معتلف رہو گے تو تم کو تورات شریف عنایت کی جائے گی۔ چالیس دن کی میعاد پوری ہوجانے پرحق تعالی شانہ نے موسیٰ علیہ السلام کوسی خصوص ومتاز رنگ میں شرف مکالمہ بخشا۔"

مله کی اصل حدیث سے

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی کے بھی کہ مشہور حدیث ہے جس کوصا حب مشکو ہ نے بخاری اور مسلم دونوں نے قل کیا ہے: فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی کے فرمایا: آدمی کی ابتدائی خلقت مال کے رحم میں پالیس دن تو نطفہ رہتی ہے اور چالیس دن تک خون کالتھڑا رہتا ہے پھر چالیس دن تک وہ بوٹی بنا رہتا ہے پھر چالیس دن تک وہ بوٹی بنا رہتا ہے۔ (اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ تغییر حالت میں چالیس دن کو خاص دخل ہے)۔ (ا) بی کریم چھٹی کا ارشاد ہے کہ جو خص چالیس دن اخلاص کے ساتھ الی طرح نماز پڑھے کہ تعمیر اولی فوت نہ ہوتو اس کو دو پر وانے ملتے ہیں ایک پر وانہ جہنم سے چھٹکارے کا 'دوسرے نفاق سے کہ ایس دن کا دسرے نفاق سے کہ ایس دن کا دسرے نفاق سے کہ ایس دن کا دسرے نفاق سے دیا ہوتا کی ایس دن کا دسرے نفاق سے دیا ہوتا کی دسرے نفاق سے دیا ہوتا کو دسرے نفاق سے دیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دو سے دیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کی دیا ہوتا کی دو ہوتا کی دیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دو ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کی دیا ہوتا کیا ہوتا کی کر کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا کیا ہوتا

و جوشخص چالیس دن کسی مسجد میں نماز الیی طرح پڑھے کہ تکبیراولی فوت نہ ہوتو اس کوجہنم سے آزادی مل جاتی ہے۔

ایک حدیث میں ہے جو شخص میری معجد میں چالیس نمازیں ایسی طرح پڑھے کہ ایک نماز بھی اس کی معجد سے فوت نہ ہوتو اس کیلئے آگ سے برات کھی جاتی ہے اور عذاب سے بری ہونا لکھا جاتا ہے اور و شخص نفاق سے بری ہوجاتا ہے۔ (۳)

(۱) صحيح مسلم: باب كيفية الحلق الادمى في بطن امه، رقم الحديث: ١٨٩٣ (١) مصنف عبد الرزاق: باب فضل الصلوة في جماعة ، حديث: ٢٠١٩ مع تحقيق حبيب الرحمن الاعظمى مطبوعة بيروت (٣) مسند احمد، حديث: ١٢٥٨٣

وصال ہوا ہر چیز بے نور ہوگئ اور حضور ﷺ کے دفن کے بعد ہم ہاتھ مٹی سے جھاڑنے بھی نہ پائے تھے کہ ہم نے اپنے دلول میں تغییر پایا 'اس لئے اکابر کے دور کی برکات اوران کے انوارات کی تلاش اور بعد والوں کوان کے معیار پر جانچنا نا دانی کے سواکیا ہوسکتا ہے۔ (ا)

101

چِلّہ کی اصلیت قرآن وحدیث سے

ساعتراض بھی کیا جاتا ہے کہ تبلیخ والے چلہ پرزوردیتے ہیں عالائکہ ایسا کچھ بھی نہیں ہے محض وہ چلتے پر بی زوردیتے ہیں عالائکہ ایسا کچھ بھی نہیں ہے محض وہ چلتے پر بی زورنہیں دیتے بلکہ دیں سکھنے کیلئے وہ وفت لگانے اور دیتے ہیں جس کے پاس جتنا وقت ہو لگائے 'ای لئے ایک دن' ووون' تین دن' وس دن' بیس دن' چالیس دن' تین ماہ' چار ماہ' سال اور پوری زندگی لگانے کی گذارش کرتے ہیں۔

اگر تبلیغ والے چلے پر زور دیتے بھی ہیں تو کوئی ہے اصل چیز نہیں ہے۔ بلکہ حالات کی تغیر اور تبدیل میں اس کو خاص دخل ہے نہ صرف اس پر قرآنی آیات احادیث بلکہ سلف کا تجربہ اور مشاہدہ بھی اس پر دلالت کرتا ہے یعنی چالیس دن لگا تارعمل کی بہت برکت اور تا ثیر ہے۔ چالیس دن عمل کرنے سے روح اور باطن پر اچھا اثر مرتب ہوتا ہے۔

چِلّہ کی اصل قرآن سے

قرآن پاک کاار شادہ : وَوَاعَدُنَا مُوسی ثَلْیْنُ لَیُلَةً وَّاتُمَمُنَاهَا بِعَشُر فَتَمَّ مِیُقَاتُ رَبِّهِ اَرُبَعِیْنَ لَیُلَةً (۱) "ہم نے موی سے میں رات کا وعدہ کیااور ہم نے اس کی تحیل دی وی دت پوری کرئی وی دن سے کی چنانچوں نے اپ رب کی طرف سے معین چالیس دن کی مدت پوری کرئی مصرت تھانوی نوراللہ مرقدہ نے تغییر بیان القرآن میں اس آیت بشریفہ کومشائخ کے چلوں کی اصل قرار دیا ہے چنانچہ وہ تحریفر ماتے ہیں :

وفیه أصل الأربعین المعتاد عندالمشائخ الذی یشاهدون البر كات فیها به آیت شریفه صوفیول كی اصل ب، جس می وه حضرات بهت سے بركات كا مثابده كرتے ہیں۔

<sup>(1)</sup> تبلیغی جماعت پراعتراضات کے جوابات : ۱۷-۱۷

حضرت عرفاروق و المحتلفة كرفانه مين ايك خف ايك تورت برعاش مو گيا اوراس كي محبت مين ويوانه مو گيا، وه عورت برخي پا كدامن عفيفه او سمجهدار هي ، اس نے اس خف كو كه لوايا كه چاليس دن تك معرف عمر مختلف الله يه يحيج بكيبراولي كي ساته نماز پر هواس كے بعد فيصله موگا، اس نے چاليس دن تك الله طرح نماز پر هي تو اس كي كايا پل گئي اور اس كاعشق مجازي عشق حقيق سے بدل گيا ابھي تك وه اس عورت كاعاش تها، اب الله كاعاش مو گيا اور عشق بھي ايسا كه الله كي محبت اس كورك و پيل اس عورت كاعاش تها، اب الله كاعاش مو گيا اور عشق بهي ايسا كه الله كي محبت اس كورگ و پيل مرايت كرگئي، حضرت عمر و الله و سوله و أنَّ مرايت كرگئي، حضرت عمر و الله و سوله و أنَّ الصلوة تنهيٰ عن الفحشاء و المنكر "بشك الله اور اس كرسول نے سے كہ ايقينانماز الصلوة تنهيٰ عن الفحشاء و المنكر "بشك الله اور اس كرسول نے سے كہ ايقينانماز عربيائي اور برائي كي باتوں سے روكت ہے "-(۱)

بان تمام آیات واحادیث کوسامنے رکھ کر میے حقیقت بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ چالیس کے عدد کی خاص اہمیت ہے اور چالیس دن کاروحانی اور باطنی تبدیلی میں خاص اثر ہوا کرتا ہے۔

### فارمهيني كاشرعي حيثيت

چارمہینے کواگر وہ اُصولِ سیحہ کے مطابق اکابر کی ہدایت کی روشی میں لگتے ہیں تو اس سے انسانی زندگی میں خاصی تبدیلیاں آتی ہیں، اسلامی مزاح بنتا ہے، پہلے چلے سے تو زنگ دور ہوتا ہے، دوسرے چلے سے رنگ تا ہے اور تیسر نے چلے سے ڈھنگ آتا ہے تین چلی یعنی چارمہینے کی اثر انگیزی، انسانی طبیعت پر اس کے اثر ات کا اندازہ اس آیت کریمہ سے بھی ہوتا ہے جس میں انسان کی ابتدائی طلقت کے بارے میں بتلایا گیا ہے۔

و يكھے جب نطف رحم مادر ميں قرار بكڑتا ہے تو پہلے چلہ ميں وہ نطف علقہ (ليني بندها ہوا خون)
بنتا ہے اور دوسرے چلہ ميں مضغه (گوشت كى بوئى) اور تيسرے چلے ميں اس مضغه كے بعض اجزاء كو
ہڈياں بناديا جا تا ہے اور ان ہڈيوں پر گوشت چڑھتا ہے، پھراس كے بعد (ليني تين چلوں كے بعد
جس كے چار ماہ ہوتے ہيں) اس ميں جان پڑتی ہے۔ (۲) ثُسَمَّ جَعَلُنهُ نُطُفَةً فِي قَرَارٍ
مَّكِيُنِ، ثُمَّ خَلَقُنَا النَّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضُغَةً فَخَلَقُنَا الْمُضُغَةَ عِظَامًا
فَكَسَوُنَا الْعِظَامَ لَحُماً ثُمَّ أَنْشَأَنهُ خَلُقًا اخرُ، فَتَبزُكَ اللَّهُ اَحُسَنُ الْحَالِقِينَ (٣)

(١) فأوكار حميه : ٢ (٣٨ (٢) بيان القرآن (٣٠) المومنون : ١٣٣-١١٣

تبلیغی جماعت ۱۲۰ حقائق – غلط فہمیاں

O ایک حدیث میں ہے جو تحض میری امت پر چالیس دن تک غلر و کے اور صدقہ کر ہے تو اس کا صدقہ مقبول نہ ہوگا۔ الفاظ کے اختلاف کے ساتھ کہ وہ اللہ سے بری ہوگیا اور اللہ اُس سے بری ہوگیا۔ (۱)
O ایک حدیث میں ہے جو اللہ کیلئے چالیس دن تک اخلاص (اخلاص کے ساتھ اعمال کر ہے) کر ہے اللہ جل شانداس کے دل میں حکمت کے چشمے آبال کر اس کی زبان سے ادا کراتے ہیں۔ (۲)

O ایک حدیث میں ہے جو خص کی نابینا کی جالیس قدم تک دیگیری کرے اس کی مغفرت کردی جائیگ۔

O ایک مدیث میں ہے کہ جنت اُس کیلئے واجب ہوجائے گا۔ (۳)

ن ایک اور حدیث میں ہے کہ جس کواللہ تعالی حالت اسلام میں جالیس سال کی عمر دے اس سے جنون، جذام اور برص کی بلاء کودور کردیتے ہیں۔ (۲۲)

○ حفرت عكيم بن جزام فرماتے بين كميں نے رسول الله على الله على كذمانة جاہليت ميں چاليس فلاموں كو آزاد كيا تورسول الله على نے فرمايا: تواپنے سابقداس خير كى وجه سے اسلام لائے۔(۵)

O جو خض میری امت سے جالیس حدیثوں کو حفظ کرے تو وہ علماء میں سے ہے۔ (۲)

مسلم شریف میں حضرت عبداللہ بن عباس ری اللہ ان کا ارشاد قال کیا گیا ہے کہ ان کے صاحبر ادے کا انتقال ہوگیا تو انہوں نے اپنے آزاد کردہ غلام کریب سے فرمایا کہ دیکھ باہر کتنے آدی ہیں۔ انہوں نے آکر عرض کیا کہ بہت بڑا مجمع ہوگیا۔ تو ابن عباس ری اللہ نے فرمایا کہ چالیس ہوں گ، فرمایا جی ہاں، تو حضرت ابن عباس ری اللہ نے فرمایا کہ جنازہ لے چلو۔ میں نے حضور اقدس میں اللہ سے سناہ کہ جب مسلمان کا انتقال ہوجائے اور اس کے جنازہ کی نماز چالیس نفر پڑھیں جو اللہ کے ساتھ کی کونہ شریک کریں تو اس میت کے تی میں ان کی سفارش قبول ہوتی ہے۔

چالیس دن کی اثرانگیزی اور حالات کی تبدیلی میں اُس کے خاص اہتمام کا انداز ہ اس واقعہ ہے بھی لگایا جاسکتا ہے جوحضرت عمر بھی تھی ہے دورِخلافت میں پیش آیا تھا۔

(۱) مسند احمد ، حديث : ٩٨٩٣ مع تحقيق شعيب الارنؤط.

(٢) مصنف ابن ابي شيبة: جزء/٨، حديث: ٢٣ كتاب الزهد، ماذكر في زهد الأنبياء و كلامهم.

(٣) مسند ابي يعلى، حديث: ٥٩١٣، محقق حسين سليم اسعد

(۴) مسند احمد، حدیث: ۱۳۲۷۹

(۵) مسند احمد، حديث: ١٧٧٤٥ (٢) مؤطأ: باب العلم قبل العمل

المراس كيا علي مراس كيا علي الله عنه قلنا يارسول الله صلى الله عليه وسلم لا نأمر الله عليه وسلم لا نأمر الله صلى الله عليه وسلم لا نأمر المعروف حتى نعمل به ولا ننهى عن المنكر حتى نعمتنه كلّه فقال! بل المعروف حتى نعمل به ولا ننهى عن المنكر وان لم تعتنبه كلّه فقال! بل مو بالمعروف وإن لم تعملوا به ونهوا عن المنكر وان لم تعتنبوه كله (۱) معروان وان لم تعتنبوه كله (۱) معروان وان لم تعتنبوه كله (۱) معروان وإن لم تعملوا به ونهوا عن المنكر وان لم تعتنبوه كله (۱) معروان وان لم تعتنبوه كله الله علم المعروف وإن لم تعملوا به ونهوا عن المنكر وان لم تعتنبوه كله (۱) معروان والم تعتنبوه كله الله علم المول والم الله على المول والمول والمول الله وله الله على المول والمول والمول الله والمول والمول

النگداس آیت کا مطلب پنہیں ہے کہ بے کمل دوسروں کونھیجت نہیں کرسکتا ، حضرت تھا نوگ اللہ میں اس میں استان حضرت تھا نوگ اللہ میں الل

" زجرِ عالم بِعُل" کیا غضب ہے کہ کہتے ہواورلوگوں کو نیک کاموں کو (نیک کام سے مراد رسولِ مقبول ﷺ پرائیان لانا) اورا پی خبر نہیں لیتے ، حالانکہ تم تلاوت کرتے رہتے ہو کتاب کی (یعنی توریت کی اور اس میں جا بجا ایسے عالم بے عمل کی تو بین مذکور ہے جو تلاوت کے وقت تمہاری نظر سے گذرتی ہیں تو پھر کیاتم اتنا بھی نہیں جھتے کہ ہم ال مذمتوں کے مصداتی بنتے جاتے ہیں۔ حقائق-غلط فهميان

141

تبليغي جماعت

" حضرتِ عمر رضي المائية كودورانِ كشت كسى عورت كى آواز سائى دى جواس طرح كهدرى تقى:" رات کافی کمی ہوچکی ہے،اس کے دونوں اُفق بالکل سیاہ ہو گئے اوراس نے مجھے بیدار کردیا ہے۔ میرا کوئی محبوب نہیں ہے کہ جس سے میں کھلواڑ کروں۔ اگر اللہ تعالی کا خوف دامن گیرنہ ہوتا، اس جیسے چیز پھرکوئی نہیں ہوتی پھراس کی وجہ سے اس تخت کے چاروں سمت ہل جاتے''۔ حضرت عمر فظینه نے اُس سے کہا جمہیں کیا ہو گیا؟ اس نے کہا: میراشو ہر کئی مہینوں سے میرے پاس موجود نبیں ہے، مجھے اس کی جاہ ہورہی ہے، حضرت عمر ضطح ند کہا: کیاتم نے قابور کھو، ڈاک جانے ہی والی ہے، پھر حضرت عمر ﷺ اپنی صاحبزادی ام المؤمنین معاملے میں کچھ پوچھنا چاہتا ہوں ،تم اُس کے بارے میں مجھے بتانا ،کتنی مدت میں عورت کو شو ہر کی خواہش ہوتی ہے؟ انہوں نے اپناس نیچ کرلیااورشر ما کئیں،حضرت عمر فرین انہوں نے کہا: اللَّهُ عزُّ وجل حق بات كہنے ہے نہيں حياء كرتا۔ انہوں نے ہاتھ كے اشارے سے تين مہينے يا چارمہینے بتلایا، حضرت عمر رضطینا نے یتحریر دوانہ کی کہ فوجیوں کو چارمہینے سے زیادہ رو کے ندرکھاجائے۔(۱)

دعوت دیناالگ فرض ہے اور عمل کرناالگ فرض ہے

بعض لوگ ایشے خض پر جوخود محکرات میں مبتلا ہے اور لوگوں کو بھلائی اچھائی اور معروفات کی دعوت دیتا ہے بیاعتراض کرتے ہیں کہ پہلےتم خود کمل کروپھر دوسروں کو کہوبید کہاں درست ہے کہ خود کمل نہ کرو اور دوسروں کو تھیجے کرنے لگو، جولوگ اس تسم کا اعتراض کرتے ہیں انہیں سمجھ لینا چاہئے کہ دعوت

(1) كذا في الكنز: ٣٠٨/٨، حياة الصحابة: ٢٠١١

<sup>(</sup>۱) المعجم الأوسط، حديث: ٢٧٢٨، مطبوعة دار الحرمين القاهرة، المعجم الصغير، حديث: ٩٨١

٢) بقرة : ٣٣

حقائق-غلط فبهيال

مرول فرمائی ہے اور انہیں کے مجاہدات کا نور ہے جس سے کا شاخدا سلام میں روشی ہے، موت کے بیتیوں فرض اس آیت میں کیجا ہیں:

لَقَلْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذُ بَعَتَ فِيهِمُ رَسُولًا مِّنُهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ اللّه وَيُزُرِّكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَةُ (١) "الكرسول اوراضي سےجو الله كي تيوں كو پڑھ كرسنا تا اوران كو پاك وصاف كرتا اور كتاب وحكمت كي تعليم ديتاہے-'' ر سول الله عِلَيْ بِي إِن تَينون فرائض كو بحسن وخو بي انجام ديا ہے، لوگوں كوا حكام اللي اور آیات ربانی پڑھ کرسناتے اوران کو کتاب الہی اور حکمت ربانی کی باتیں سکھاتے اوراس پر اکتفاءندگی، بلکداپن صحبت، فیض تا نیراور طریق تدبیرے پاک وصاف بھی کیا، نفوس کا تزکیہ فر مایا \_قلوب کے امراض کا علاج کیا اور برائیوں اور بدیوں کے زنگ اور میل کو دور کرکے اخلاقِ انسانی کونکھارااورسنوارا، یددونوں ظاہری وباطنی فرض کیساں اہمیت سے اداہوتے رہے، چنانچ صحابہ و ان کے بعد تابعین اور پھر تبع تابعین کے تینوں قرنوں تک بیدونوں ُطاہری اور باطنی کام اسی طرح تو اُم رہے، جواستاذ تھے وہ شِخ تھے اور جو شُخ تھے وہ اُستاذ تھے۔ وہ جومند درس کوجلوہ دیتے تھے وہ خلوت کے شب زندہ دار تھے اور اپنے ہمنشینوں کے تزکیہ وتصفير كي بهي ذمه دار تھے،ان تينوں طبقات ميں اُستاذ اور شيخ كي تفريق نظر نہيں آتى ہے۔ اس کے بعدد و دورآیا جس میں مندظا ہر کے درس گو، باطن کے کورے اور باطن کے روثن دل، فلاہرے عاری ہونے لگے عہد بعہد بیٹی برحتی ہی گئے۔ تا ہم اس دور کے بعد بھی الی مشتنی ستیاں پیدا ہوتی رہیں ہیں جن میں نور نبوت کے بید دونوں رنگ بھرے ہوتے تھے، چنانچہ امام غزالی جن سے علوم معقول ومنقول نے جلوہ پایا علم حقیقت نے بھی انہیں کے ذر بعيظهور كيا، حضرت شيخ ابوالنجيب سهروردي ، ايك طرف شيخ طريقت بي او دوسر عطرف مدرسته نظاميه كے مدرس حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني امام وقت اور شيخ طريقت دونوں ہيں، يهان تک كه وه لوگ جن كوعلاء ظاهر سمجها جاتا ہے جيسے حضرات محدثين امام بخاريّ ، ابنِ منبلّ، سفیان ورک وغیرہ بھی ای جامعت ہے سرفراز تھے۔متوسطین میں علامدا بن تیمیہ اورا بن قیم کو

آیت ندکورہ کا بیرمفہوم نہیں ہوتا کہ بے مل کو واعظ بنانا جائز نہیں، بلکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ واعظ ہے کہ البتہ ہے، البتہ ہے، کی عالم وواعظ کیلئے در دناک سزا ہے۔

دین کے شعبول میں تقابل نہیں ، تعاون ہے

اِس دورکاسب سے بڑاالمیہ بیہ ہے کہ دین کے مختلف شعبوں کو جوا یک دوسر سے کہ خدااور رسول کی غیر شعوری طور مقابل سجھ گیا طریقہ کارگر چہ مختلف ہو گرمقصود سب کا ایک ہی ہے کہ خدااور رسول کی صحح معرفت کے ساتھان کے بتلائے احکام انہیں کے اقوال وارشادات کی کامل روشیٰ میں عمل پیرا ہویا جائے ، لیکن افسوں کہ مقصداور منزل کے کمل طریقے سے نگاہوں کے سامنے نہ ہونے نے دین کے ان مختلف شعبہ جات میں سرگرم لوگوں کو آپس میں دست وگریباں کر دیا ہے، ہرخص اپنے ہی طریقہ کارکو درست قرار دینے پرتکا ہوا ہے عالا تکہ بیتمام شعبہ جات ہیک وقت نثر عام طلوب ہیں کسی شعبہ کو معطل اور بیکارنہیں کہا جاسکتا، مدرسہ کی لائن ہو کہ خانقا ہی یا تبلیغی نظام بیتمام شعبہ جات اور ان کی افا دیت اپنی جگہ سلم ہے لیکن ہر شعبہ میں کام کرنے والے افراد کی اپنے شعبہ کے تئین غلو واصرار اور دیگر دوسرے شعبہ جات کو حقیر اور کمتر سجھنے نے ان کے در میان ایک بڑی فیج اور ایک دیا ہے، البندا ایک شعبہ میں سرگرم شخص دوسرے شعبہ کے کارکن کو وحشت و نفر ہے کی نگاہ سے دیکھتا ہے، حالا نکہ دوسرے شعبہ میں سرگرم شخص دوسرے شعبہ کے کارکن کو وحشت و نفر ہے کی نگاہ سے دیکھتا ہے، حالانکہ دور نبوت سے لے کر موجودہ و نہ مانے تک کی تاریخ پرنگاہ ڈالئے کہتے دین کی خدمت صحیح افراد کاری اور جال سازی اور عہدگری کا کام انہیں لوگوں نے انجام دیا ہے جنہوں نے ان دین کے متیوں اور بیل سازی اور عہدگری کا کام انہیں لوگوں نے انجام دیا ہے جنہوں نے ان دین کے متیوں متلف اہم شعبوں کو بیک وقت ساتھ لے کر چلنے کی کوشش کی ہے۔

چنانچ علامہ سید سلیمان ندوگ دین کے ان مختلف شعبہ جات کے بیک وقت مطلوب ہونے اور دین کی سرسزی و شادا بی انہیں کے تینوں امور کے ساتھ مر بوط ہونے کو بتلاتے ہوئے کھتے ہیں :

''امت مسلمہ فرائفل نبوت میں سے دعوت خیر اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں جانشیں ہے، اس لئے رسول کریم جھٹی کو کارنبوت کے جو تین فرض عطا کئے گئے،

تلاوت کے احکام تعلیم کتاب و عکمت اور تزکیہ میتینوں فرض امت مسلمہ پر بطور کھا ہے تا کہ ہیں، چنانچے قرنا بعد قرن اکا برائمہ امت نے ان تینوں فرض ای ادائیگی میں بوری توجہ اور کوشش چنانچے قرنا بعد قرن اکا برائمہ امت نے ان تینوں فریضوں کی ادائیگی میں بوری توجہ اور کوشش

### دعوت وسياست

ذیلی تحریب بالنفصیل اس کی وضاحت کی گئے ہے کہ اہل و توت کا "مروجہ سیاست" میں حصہ لینا کتنا القصان دہ ہے، اس طرح" شرعی سیاست کا" اسلام میں کیا مقام ہے؟ موجود زمانہ میں سلم وغیر مسلم الما لک میں نفع بخش ترین حل (قرآن، حدیث، فقہ، تاریخ وتجربہ کی روشنی میں ) و توت ہی ہے۔

\* وعوت،سیاست پرمقدم ہے

سب سے پہلے اصول دین ارکان اسلام پرمضبوطی ہے عمل آوری اور دین کے تمام اجزاء پرممل طریقے سے کاربندر ہنے کی دعوت لوگوں پر پیش کی جائے ، چونکہ تمام اجزائے دین کومضبوطی سے تھامے رہے، شریعت کی ممل یا بندی، عبادات کی در سی اور اس میں درجہ کمال کے حاصل ہونے کے متیج میں انسان کے معاملات اور معاشرات ورست ہوتے ہیں کداس میں سیاست وحکومت کے منصب کوسنجالنے کی صلاحیت ولیافت بیدا ہوتی ہے، یہ مجھ لینا جائے کہ جس سیاست و حکومت کی بنیاد روت دین پر ہوتی ہےوہ نہایت مضبوط اور غیر مترازل ہوتی ہے،اس کوز وال وانحطاط کے خطرات سے دوچار ہونائبیں بڑتا، جہاں سیاست دنیوی مفادات اور اس کے حقیر اغراض دمقاصد کے حصول کاذر بعیہ بن جاتی ہےتو پھراس حکومت کے بقاوالتمرار کی کوئی گیارٹی نہیں دی جاسکتی، جو خض انبیاء کی دعوت اور اس حوالے سے ان کی محنت وجد وجہد کی گہرائی کا ساتھ مطالعہ کرے تو بید حقیقت اس کیلئے واضح ہوجائے گی کہ انبیاء کی دعوت کاسب سے امتیازی اورخصوصی پہلویہ ہوتا تھا کہ وہ اپنی اس محنت سے دنیوی منافع اور ماوی اغراض کی تحمیل بالکل متمنی نہیں ہوتے تھے، وہ اپنی دعوت سے صرف الله کی رضا، اس کے احکامات کی عمیل اور اس کے پیغام کے نشروا شاعت کے طالب ہوتے تھے، انہوں نے بھی بھی دعوت کو جاہ وعزت اپنے اورا پنے پیروک کیلئے قوت وطاقت اور مناصب وحکومت کے حصول کا ذریعہ نہیں بنایا'اگر کسی نبی کوحکومت ملی بھی تھی تو وہ ایک عطیۂ ربانی تھا جودعوت کی جدوجہد کے نتیجے میں حاصل ہوئی تھی جسے وہ دینی مقاصد کی تکیل اور شرعی احکام کے نفاذ واجراء کیلئے استعال کرتے تھے انہوں نے اسے معاشرہ اور ساج کی اصلاح اور زند گیوں کے سیجے رخ کے یقین کیلئے بطور وسلہ کے اختياركيا مواتها \_حكومت بهي بهي انبياء كامقصد إصلى اورشح نظرنبين ربي -

تاواقف باطن سے خالی سجھتے ہیں۔ ابن قیم کی مدارج الساکین شرح منازل السائرین وغیرہ کتابیں پڑھئے اندازہ ہوگا کہ وہ آرائش ظاہراور جمالِ باطن دونوں سے آراستہ تھے۔ ہندوستان میں جن بزرگوں کے دم قدم سے اسلام کی روشنی پھیلی وہ حقیقت میں وہی تھے جن کی ذات میں مدرسہ اور خانقاہ کے کمالات کی جامعیت تھی ، آسان دلی کے مہر و ماہ اور تارے شاہ عبدالرجیم سے لیکر شاہ اساعیل شہید تک کو آپ ایک ایک کر کے دیکھیں درس و تدریس، دین کی اشاعت و تبلیخ اور قلوب و نفوس کے تزکیہ و تصفیہ کا جو کام انجام پایا وہ بھی اسی ظاہر و جامعیت کے آئینہ دار تھے۔

الجعض صاحبول کوخانقاہ نشینوں کے موجودہ طرز سے بیشہ پیدا ہوا ہوتا ہے کہ ان خاصابِ تن کا بھی کی طریقہ کاررہا ہے ( بعن محصٰ خانقائی نظام کوتھا ہے رہنا ) حالا نکہ بیسراسر غلط ہے۔ ان بزرگوں کی سیرتوں اور تذکروں کو کھول کر پڑھیں تو معلوم ہوگا کہ کہاں کے رہنے والے تھے۔ فیض کہاں پہنچا جو پایا اسے کہاں با نثا اور کہاں جا کر زیرز مین آ رام کیا اور بیاس وقت کیا جب دنیا ٹرینوں، لاریوں، موٹروں اور سفروں کے دوسر سامانِ راحت سے محروم تھی، معین الدین چشتی سیستان میں پیدا ہوئے، چشت واقع افغانستان سے دولت پائی اور راجیوتا نہ کے تفرستان میں پیدا ہوئے، چشت واقع افغانستان سے دولت پائی اور راجیوتا نہ کے تفرستان میں آکری کی روشنی پھیلائی، فرید شکر گئے سندھ کے کناروں سے دہلی تک اور ان کے مریدوں درومریدوں میں حضرت نظام الدین اور دبلی سے پنجاب تک آئے اور ان کے مریدوں درومریدوں میں حضرت نظام الدین سلطان لا ولیا ہے اور پھر ان کے خلفاء کے احوال اور ان کے سفر کے مقامات اور ان کے مزارات کی جائے وقوع کو دیکھنے وہ کہاں کہاں جیں کوئی دکن میں، کوئی مالوہ میں کوئی بڑگال میں ہے ،کوئی صوبحات متحدہ میں۔ (ا)

\*\*\*

<sup>(</sup>١) مقدمه دين دعوت ازسيرسليمان ندوي تلخيص، از صفحه ١٠ تا صفحه ٢٢٠

149

تبليغي جماعت

AYI

خقائق-غلط فهميال

تبليغي جماعت

حضورا كرم عِلْمَ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَالِيهِ وعوت كى محنت سے انسان كے اعمال واخلاق كى وُرثَقَى كاكام كيا، اس کے جذبات وخیالات کا سیح رُخ متعین کیا، یمی وجہ ہے کہ آنخضرت و کی کے تیس سالہ عبد نبوت میں ابتدائی تیرہ سال اس طرح گذرے ہیں کہندان میں کوئی جہاد ہے نہ حکومت ندریاست، نہ کسی قتم کی کوئی جدوجہد، کوئی اگر مارتا اوراذیتیں دیتا ہے تو اس کے جواب میں بھی ہاتھ اٹھانے کی اجازت نہیں تھی،اس کے بجائے مسلسل صبر کی تعلیم ولقین تھی یہ تیرہ سالتعلیم وتربیت کے دورانیہ سے جب صحابہ گذر ہے اور ان کے اعمال واخلاق درست ہوئے تو اس کے بعد مدنی زندگی حکومت وسیاست اور جهادوقال كاسلسله شروع موا، اييانهيس كه مكه مين مسلمانون كي تعداد كم تقى اور مدينه مين آكرزياده موكني اس لئے ان لوگوں کی مدینہ آمد کے بعد انہیں جہاد وقتال کا حکم ہوا،مسلمانوں کوان کے اطراف میں بنے والے قبیلوں اوران کی تعداد کے مقابلے میں کیا نسبت؟ ان کی تعداد بعض غزوات میں تواس قدر کم تھی کہ دوران جہاد ملائکہ کوان کے ساتھ شامل کیا گیا جب آنخضرت ﷺ اورآپ کے اصحاب اولاً دعوت کی محنت پھراعمال واخلاق کی درستگی ، پھر جہا دوقتال اس طرح تمام مجاہدات ہے گذر ہے تو حکومت حاصل ہوئی۔اس وقت ہماری بیرحالت ہے کہ خدمت اسلام کا زبانی تو وعوی کرتے ہیں، لیکن ہم ہے اکثر ایے نفس کے واسطے کام کرتے ہیں، چنانچدایے ذراذراسے کارناموں کواچھالتے اور اخباروں میں شائع کرتے ہیں، جولوگ احکام اللی کی پرواہ نہیں کرتے، جائز ونا جائز اور حلال وحرام کا جنھیں خیال نہیں ہوتا ،ان کے ساتھ حمایت اللی کیوں کر ہو عتی ہے، کیسے وہ حکومت کے بل بوتے پر بغیرنصرت خداوندی کے احکام شریعت کونا فذکر کے ہیں؟

#### \* سیاست سے ہماری مراد

حضرت مولا ناابوالحن ندوی" ''دینی دعوت' میں اس حوالہ سے یوں فرماتے ہیں:
''سیاست سے یہاں ہماری مرادکسی کام کوقوت اوراقتد ارسے اور کسی ضابطہ اور نظام کے ذریعہ
کرانا ہے اور دعوت سے مرادمحض تشویق وترغیب اور کسی چیز کے منافع اور فضائل بتا کراس پر
شوق سے آمادہ کرنا ہے۔

مولانا (الیاس صاحبؓ) کا ایک متقل نظریہ، بلکہ اسلامی تاریخ کا مولانا کے ذہن میں ایک خلاصہ تھا کہ امت میں صدیوں سے سیاست کی قوت واہلیت سلب ہو چکی ہے،

اب مدتوں پورے صبر وضبط کے ساتھ دعوت کے اُصول پر کام کرنے کی ضرورت ہے،
اس کے بعد مسلمانوں میں نظم واطاعت کی قابلیت اپنفس کے خواہشات اور اپنے مصالح
ومنافع کے برخلاف کسی ضابطہ اور قانون کی پابندی میں کام کرنے کی قوت پیدا ہوگ،
سیاست کی تھوڑی ہی مقدار کیلئے دعوت کی بہت بڑی مقدار چاہئے، دعوت میں جس قدر
کروری ہوگی اور جس قدراس مرحلہ میں عجلت اور تیز رفتاری سے کام لیا جائے گا،سیاست میں
اسی قدر خامی، جھول اور بھراؤ ہوگا، یا تو وہ سیاست وجود میں نہ آسکے گی یا وجود میں آنے
کے بعداس کی عمارت زمین پرآ رہے گی۔

واقع بھی یہی ہے، خلافت ِراشدہ کی قوت ِامر ونظم اور سلمانوں کا ضبط ونظام اور قبیل تھم کی قوت متج بھی اس طویل دعوت کا جو نبوت کے پہلے سال سے شروع ہو کر خلافت ِراشدہ تک قائم رہی اور بعد کا ضعف اور جماعتی زوال متیجہ تھا دعوت سے اس تغافل کا جو خلافت بنی امیہ اور بعد کا ضعف اور جماعتی زوال متیجہ تھا دعوت سے اس تغافل کا جو خلافت بنی امیہ اور بعد باس میں پیدا ہو گیا تھا۔

مولانانے کسی الیں جماعت میں شرکت نہ کرنے کا فیصلہ کرلیا تھا جس کا مقصد محض ضابطہ وسیاست اور افسری و ماتحتی کے اُصول سے ہو اور آپ کے نزدیک موجودہ اختلافات، انتشار اور خرابیوں کا سبب ہی ریتھا کہ دعوت سے پہلے سیاست شروع کردی گئی ہے اور دینی کام کو مغربی سیاست و تظیم کے طریق سے کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔'(1)

بی بات مشہور ہے کہ حضرت علیم الامت قدس سرہ ہندوستان کی سیاسی تحریکات سے بالکل الگ رہے ہیں، اس دوران ایک صاحب نے یہ پیشکش کیا کہ ہم آپ کو امیر المونین بناتے ہیں آپ ماری قیادت فرمائے، حضرت نے اس پیشکش کا مناسب جواب دینے کے بعد فرمایا:

''سب سے پہلے جوامیر المونین ہوکر تھم دوں گاوہ یہ ہوگا کہ دس برس تک سب تحریک اور شور فعل بند کرو) ان دس سالوں میں مسلمانوں کی اصلاح کی کوشش کی جائے گی، جب یہ قابل اطمینان ہوجائیں گے تب مناسب تھم دوں گا''۔

(۱) مولاناالیاس صاحب اوراُن کی دینی دعوت: ۳۰۴-۳۰۳

14.

حقائق-غلط فهمياں

تبليغي جماعت

جس کسی بھی اصلاحی اور دین تحریک میں حکومت اور منصب کی لا کیج اور طبع پیدا ہوئی ہے اس کا یہی انجام ہوا ہے۔

حضرت شخ مولانا الياس صاحبٌ نے دعوت واصلاح كى ايني استحريك ميس مجدد الف الى (المتوفى ١٠٣٠ء) كاطريقة كاراپنايا مواتفا كداولا اصلاح كايدكام فيلى سطح كے لوگول سے مو،جب میصلاح وفلاح سے جمکنار ہوجا کیں تو اب اصلاح کا ایک کم ورجہ بیرہ جائے کہ معاشرے میں پوے لوگوں کی شرارت باتی رہ جائے ، پھر سے تجل سطح کے لوگ منصب و حکومت کے حامل لوگوں پراینے وباؤاورز ور کا استعال کر کے ان کے شراور فتنہ کا خاتمہ کردیں اور ان کوخیر وصلاح پر آمادہ کردیں، اس طرح آستہ آستہ حکومت کی سطح ربھی شراورفساد کا زوال ہوجائے ..... چنانچہ مجددالف ٹانی کے اصلاحی جدوجہد کے نتیج میں ایک وقت ایسا بھی آیا کہ مغلیہ خاندان جو کددین کا کٹر حریف اوراس کے مٹانے کے دریے تھااس تخت وتاج کا مالک اکبر کی تیسری نسل میں ایک ایسا محض بنا 'جونہ صرف خود عالم تبع سنت تھا، بلکہ اس نے دین کے سب سے بڑے خادم اور حامی کی حیثیت سے اینے آپ کو منوایا تھا لینی اورنگ زیب عالمگیر جو کہ اکبرشا ہجہاں کے اولا دواحفاد (پوتوں) میں سے تھا۔ یہوہ حضرت شیخ احدسر ہندی کالگایا ہوا بودا تھا جب اپی طبعی عمر کو پہنچ کر اللہ کے حکم سے پھل دے رہا تھا (تُوتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِين بِاذُن رَبِّهَا) انبول في الإضاموش إصلاحي جدوجهدك ذر بعددین اسلام کی ترقی و کامرانی ،احکام شرعیہ کے نفاذ اور مسلم معاشرہ کی اصلاح و دُرتیکی کا ایک عظیم دوررس اورانقلا فی کارنامدانجام دیاتھا کہ جس کے اثرات کی پشتوں اورنسلوں تک دیکھنے میں آئے ، مرف حکومت کے حاصل ہونے ہے مسائل حل نہیں ہوتے بحکومت پھولوں کا بیج نہیں، بلکہ کانٹوں مجرا گلدستہ ہے، پیضاموش اصلاح کاعمل اس کے مقابل زیادہ زودائر اور دورس اثرات کا حامل ہوتا ہے۔ یمی باریک اور دقیق حکمت و صلحت کی جانب مشائخ دعوت و تبلیغ لوگوں کی توجہ مبذول کراتے ہیں کہ ہم سیاست سے بالکل کنارہ کش ہوکر، حکومت وقت سے بغیر کی چھیر خوانی کے اپنے اصلاحی کام کو انجام دیتے رہیں،مبادا ہماری حکومت میں دخل اندازی کا شاخسانہ دعوت وتحریک کیلئے رکاوٹ اور پابند یوں کی شکل میں ظاہر نہ ہو چنانچے شخ عمریالن بورگ فرماتے ہیں:

حضرت علیم الامت قدس سرہ نے اس اقتباس میں ہماری دکھتی ہوئی رگ پر ہاتھ رکھ دیا ہے، اگرآج ہم اپنی سیاست میں کامیا بنہیں ہوتے تواس کا بنیادی سبب سیہ کہ ہم کمی زندگی کے تیرہ سال کی چھلانگ لگا کر پہلے ہی دن سے مدنی زندگی کا آغاز کرناچا ہتے ہیں۔(۱)

اس کے علاوہ دین تحریک اور تظیموں کے طویل تجربے کی روشی میں سے بات معلوم ہوتی ہے کہ جوکوئی دین تحریک اپنے ابتدائی مراحل ہی میں سیاست کے خارزار میں اپنام قدم رکھنے کی کوشش کرتی ہے یا کسی جماعت یا پارٹی کا ساتھ دیتی ہے تو اس کا دیگر اپوزیش جماعتوں کے ساتھ کراؤ ہوتا ہوجا تا ہے۔ اسی رسکتی میں دعوت کا میدان ہاتھ نے نکل جا تا ہے بھمل تربیت کے نہونے کی وجہ سے ایک نقصان ہوجی ہوتا ہے کہ اس تحریک کے ارکان حکومت کے حاصل ہونے پر بسااوقات مام ونمود اور جاہ و مال کی چکر میں اپنے اصلاحی مقصد سے ہٹ کراپٹی دنیا کے سنوار نے میں لگ جاتے ہیں، اگر حکومت حاصل نہ ہوتو مایوی اور ناامیدی کا شکار ہوکر دعوت کی اس جدو جہد سے بیٹ جاتے ہیں، مرمک کن 'تحریک اخوان السلمین' کی مثال ہمارے لئے عبرت وموعظت کا ذریعہ ہے۔ اس تحریک مناز ہو کہ کے کارکنان نے جب اس کے ابتدائی مراحل میں سیاست میں عملی قدم نہیں رکھا تھا تو اس تحریک کے انقلا بی اثر ات دیکھنے میں آئے تھے، عرب مما لک اور وہاں کے باشندوں میں اس نے زندگی کی ایک ہر دوڑ ادی تھی، اس کا اصلاحی دائرہ آئے دن مزید وسیع تر ہوتا جار ہا تھا، لیکن جہاں اس تحریک سیاست میں قدم رکھا، یتر کم کی گیابند یوں اور رکاوٹوں کا شکار ہوگئ۔ اس کے سیاست میں قدم رکھا، یتر کم کی گیانہ یوں اور رکاوٹوں کا شکار ہوگئ۔ حضرت مولا نا ابوالحس ندوں گو باوثو تی ذرائع سے یہ بات معلوم ہوئی تھی کہ :

"امام حسن البناء" اپنی عمر کے آخری دور میں اس پر شدید کے چینی اور قلق کا اظہار فرمایا کرتے تھے کہ انہوں نے وقت سے پہلے سیاست میں کیوں قدم رکھا؟ پھروہ اپنے ابتدائی نئج پر خالص دعوت واصلاح کے کام کو دوبارہ شروع کرنا چاہتے تھے کہ وہ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی ایسی اصلاح اور تربیت کریں اور ان کی ایک ایسی جماعت تیار کریں جو کہ متعلقہ ہر ذمہ داری کو بحسن وخو لی انجام دے اور اس راہ میں آنے والی ہر مصیبت کو ہنی خوشی برداشت کرلے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) حفرت تفانونی کے سیاس افکار (۲) فی میرة الحیاة

سیاست اور حکومت کو مقصو واصلی اور اس کا حقیق نصب العین اور تمام انبیاء کا مطح نظر، بلکه انسان کی مخلیق کا اصل بدف قرار دیا۔ اسلام کے دوسرے احکام مثلاً عبادات وغیرہ دوسرے درجہ کی حیثیت بلکہ انسان مقصو واصلی بعنی ' سیاست ' کے حصول کا ایک ذر بعیداور اس کی تربیت کا ایک طریقة قرار دیا۔

اس انتہا پسندی کا ایک تو نقصان یہ ہوا کہ اس کے نتیج میں دین کی مجموعی تصویر اور اس کی ترجیحات کی ترتیب الٹ کررہ گئ ، جو چیز وسلے تھی وہ مقصد بن گی اور جومقصد تھاوہ غیرا ہم وسیلہ بن گیا،

اس طرز فکر کے تحت ذبہ ن بچھاس طرح بن گیا کہ ایک مسلمان کا اصل مقصد زندگی سیاست اور مقدمت کی اصلاح ہوگیا۔ اب مثالی انسان وہی قرار پائے گا جو اس کا م کو اپنا اور هنا بچھوٹا بنا کر رات ودن اس کیلئے وقف کردے اور دین کے دوسرے شعبہ مثل طاعات وعبادات زمہ وتقوئی ، مصلاح نفس اور خثیت وانا بت وغیرہ کی خصر نے کئی اس اسلاح نفس اور خثیت وانا بت وغیرہ کی خصر نے کئی کہ وہ مبادی میں الجھا ہوا ہے وہ دین کے بنیا دی مشغول ہواس کے بارے میں بیضور قائم کردیا گیا کہ وہ مبادی میں الجھا ہوا ہے وہ دین کے بنیا دی مقاصد سے دور ہے۔

دوسرانقصان به ہوا کہ جب اسلام کا مقصد اصلی سیاست و حکومت قرار پایا اور عبادات وغیرہ کے احکام کی حیثیت محض و سیلے کی ہوگی تو ایک بدیمی بات ہے کہ بھی بھی وسائل کو مقصد پر قربان کرنا ہے احکام کی حیثیت محض و سیلے کی ہوگی تو ایک بدیمی بات ہے کہ بھی بھی اور خی فی اراکر لی جاتی ہے، لہذا اس نظر یہ کے تحت ادادی یا غیرادادی طور پر اس بات کی بری گنجائش پیدا ہوگی کہ سیاسی مقاصد کے معصول کیلئے عبادات وغیرہ کے احکام میں کوئی کی کوتا ہی ہو بھی جائے تو قابل برداشت ہوگی ، کیونکہ وہ ایک بڑے مقصد کو حاصل کرنے کیلئے ہوئی ہے۔ اس نظر یہ کوء ما سے سیاسی استقلال دفوانت فی الاً رض اور حکومت الہیں ، وغیرہ خوبصورت عناوین کے ساتھ پیش کیا گیا ، جس کی وجہ سے دفوانت فی الاً رض اور حکومت الہیں ، وغیرہ خوبصورت عناوین کے ساتھ پیش کیا گیا ، جس کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو یہ بھی پیتہ نہ چل سکا کہ فکر ونظر کا زاد سے بدل چکا ہے اور ان خوبصورت اور حسین عناوین مقصود واصلی قرارد سے کی مثال ایسی ہے جیسے تجارت و معیشت جو کہ دین کا ایک شعبہ ہے ، جس کی وجہ سے بہت سے احکام تجارت و معیشت سے متعلق ہیں ، بلکہ کہ طلال کے بے شار فضائل کے پیش نظر کوئی خصل سے کہ دین کا اصل مقصدی اصادیث میں وارد ہوئے ہیں ، اگر ان فضائل کے پیش نظر کوئی خصل سے کہ کہ دین کا اصل مقصدی اصادیث میں وارد ہوئے ہیں ، اگر ان فضائل کے پیش نظر کوئی خصل سے کہ کہ دین کا اصل مقصدی

تبلغی جماعت اکا حقائق -غلط فهریاں

''اگرسیاست و حکومت کی وجہ ہے امت کے مسائل کل ہوتے یا دعوت کی محنت کامیابی سے ہمکنار ہوتی تو حضور اکرم میں گئی سے پہلے قریش کی پیشکش جو آپ سے حکومت قبول کرنے ہے متعلق تھی سب سے پہلے قبول فرماتے! بلکہ آپ نے بجائے حکومت کی پیشکش کو قبول کرنے کے یوں فرمایا تھا پچا جان! اگر یہ لوگ سورج کو میرے داہنے ہاتھ میں اور چاند کو بائیں ہاتھ میں رکھ دیں' تب بھی دعوت کی اس محنت کو میں نہیں چھوڑ سکتا یا تو اللہ عز وجل بائیں ہاتھ میں رکھ دیں' تب بھی دعوت کی اس محنت کو میں نہیں چھوڑ سکتا یا تو اللہ عز وجل بائیں دین کو فلہ دے دے یا میں اس کی راہ میں ہلاک ہوجاؤں''۔

### \* إسلام مين سياست كامقام

دین وشریعت میں سیاست کا کیامقام ہے؟ اور دین میں ایک صحیح سیاسی نظام کے قیام کی اہمیت کس درجے میں ہے عیسائیت نے تو سیاست کو دین سے بالکل علمہ ہ کر دیا عیسائیت کا بیہ باطل نظریہ بہت مشہور تھا۔

#### "قیصر کاحق قیصر کودواور کلیسا کاحق کلیسا کو"

دین وسیاست کی تفریق اور علیحدگی کا بہی نظریہ عہدِ حاضر میں ترقی کر کے ''سیکولرازم'' کی شکل اختیار کر گیا ہے، ظاہر ہے کہ اسلام میں اس نظریے کی کوئی گنجائش نہیں ہے، اسلامی تعلیمات ہر شعبۂ زندگی ہے متعلق ہیں جن میں سیاست بھی داخل ہے، اس لئے اسلام میں سیاست کودین سے بہتعلق رکھنے کا کوئی جواز نہیں لیکن بعض لوگوں نے سیکولرزم کی تر دید کے جوش میں سیاست کو اسلامی بنانے کے بجائے اسلام کوسیاسی بنادیا کہنا یوں تھا: ''سیاست کودین سے الگ نہیں ہونا چا ہے'' بیکن کہا یوں : ''دین کوسیاست سے الگ نہیں ہونا چا ہے''

مطلب یہ ہے کہ اسلام کے بہت سے احکام سیاست وحکومت سے بھی متعلق ہیں ایک مسلمان کے ایمان کا رہبی تقاضہ ہے کہ اسلام کے دوسر ہے احکام کی طرح بقد رِاستطاعت سیاست وحکومت سے متعلق ان احکامات پر بھی عمل کرنے اور کرانے کی کوشش کرے حاکم کا فرض یہ ہے کہ وہ شرعی احکام کے مطابق نافذ کرے اور آئییں احکام کے مطابق حکومت کرے اور عوام کا فرض یہ ہے کہ وہ شرعی احکام کے مطابق اس حکومت کے قیام کی کوشش کریں اور اگر وہ قائم ہوجائے تو اس کی اطاعت کریں کی عہدِ حاضر کے بعض مقکرین اور مصنفین سیکولرزم کی تروید میں اس قدر جوش اور جذبہ کا مظاہرہ کیا کہ انہوں نے بعض مقکرین اور مصنفین سیکولرزم کی تروید میں اس قدر جوش اور جذبہ کا مظاہرہ کیا کہ انہوں نے

اس کا جواب سے ہے کہ یہاں ایمان اور عمل صالح پر تمکین اور شوکت وحکومت کا وعدہ کیا گیا ہے،

مرد (وعدہ کیا گیا) ہوئی ،کین موعود کا مقصود ہونا ضروری نہیں ورنہ سے آیت کریمہ: وَلَو اَ نَّهُمُ

مرد (وعدہ کیا گیا) ہوئی ،کین موعود کا مقصود ہونا ضروری نہیں ورنہ سے آیت کریمہ: وَلَو اَ نَّهُمُ

السَّامُوا التَّوْرُاةَ وَالْإِنْجِیُلَ وَمَا اُنْزِلَ الْکَهِمُ مِنُ رَّبِّهِمُ لَا کَلُوا مِنُ فَوْقِهِمُ وَمِنُ

مرد التَّوْرُاةَ وَالْإِنْ جِیُلَ وَمَا الْنَوْلَ الْکَهِمُ مِنُ رَّبِّهِمُ لَا کَلُوا مِنُ فَوْقِهِمُ وَمِنُ

مرد التَّوْرُاةَ وَالْإِنْ حِیُلَ وَمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِنْ رَبِّهِمُ لَا کَلُوا مِنُ فَوْقِهِمُ وَمِنُ

مرد الله اللهِ ا

اس آیت میں تو ریت ، انجیل اور قر آن پڑلی آوری پروسعت رزق کاوعدہ کیا گیا ہے ، کیا کوئی یہ کہ سکتا ہے کہ دیندار بھوکا نگانہیں رہ سکتا ،

الہ سکتا ہے کہ دین سے یہ تقصود ہے ، بلکہ وسعت رزق بید بن پرموفود ہے کہ دیندار بھوکا نگانہیں رہ سکتا ،

الہ اموفود کامقصود ہونا ضروری نہیں ، لہذا فہ کورہ بالا آیت میں بھی شوکت وحکومت ایمان وعمل صالح پر موفود ہیں ۔

موفود ہیں ، یعنی ایمان اور اعمال کے نتیج میں بیرچیزیں حاصل ہوں گی نہ یہ کہ یہ چیزیں مقصود ہیں ۔

بہرحال! اس بحث کی روشنی میں بیرچیز کے سیاست ودیا نت (دینداری) میں سیاست وسیلہ ہے اور دیانت (دینداری) مقصو واصلی ہے ؛ لیکن اس کا بیرمطلب نہیں کہ سیاست کسی درجے میں بھی مطلوب نہیں ، بلکہ دین میں سیاست کا درجہ بتلا نامقصود ہے کہ دہ خود مقصو واصلی نہیں اور دینداری خود مقصو واصلی ہے۔

الغرض ندوہ سیکولرنظر بیددرست ہے کہ سیاست وحکومت میں دین کا کوئی عمل دخل نہیں ہونا چاہئے اور نہ بید خیال صحیح ہے کہ دین کا اصلی مقصد سیاست وحکومت ہے واقعہ بیہ ہے کہ دین کا اصلی مقصد الدے کا اپنے اللہ سے تعلق قائم کرنا ہے جس کا مظاہرہ عبادات وطاعات کے ذریعہ ہوتا ہے ساست وحکومت بھی اسی مقصد کے حصول کا ایک ذریعہ ہے۔

ایک جگه حضرت تھانو کُ فرماتے ہیں:

یا در کھو! سلطنت مقصود بالذات نہیں، بلکہ مقصودرضائے رب ہے، اگر ہم سے خداراضی نہ ہوتو ہم سلطنت کے حالت میں فرعون میں اور لعنت ہے ایس سلطنت پر جس سے ہم فرعون کے

تبلیغی جماعت اسلام اسلام

تجارت ومعیشت اورکب حلال ہے تو یہ ائی ہوئی کھالی ہوگی کہ اس پردلاکل قائم کرنے کی ضرورت فہیں۔ یہی پی فلطی سیاست وحکومت کے متعلق سرزدہوئی کہ یہاں پر بھی سیاست وحکومت کو دین کا ایک شعبہ قراردیے نے بجائے ،اس کے فضائل کی بنیاد پراے تصوواصلی قراردیا گیا۔ دین مقصود ہے نہ کہ مرقبہ حکومت وسیاست ہم یہاں دین میں سیاست کا صبح مقام کیا ہے اس تعلق سے بحث کریں گے۔ حق تعالی شانہ کا ارشاد ہے : الگذیئو اُن می گئا اُلھ مُن فِی اللا رُضِ اَفَامُواالصَّلا اَ وَاللهُ اللهُ عَافِیةُ اللا مُحُورِ (۱) کے حق تعالی شانہ کا ارشاد ہے : الگذیئو اُن می گئا اُلھ مُن وَلِللهِ عَافِیةُ الا مُحُورِ (۱) وولوگ جن کواگر ہم زمین کی حکومت عطاء کریں گے تو وہ نماز قائم کریں گے اورز کو قادا کریں گے اور اور المحروف اور نہی عن المحروف اور اسیاست و جہاد اس آیت سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ دیا تا اطاعات مقصود اصلی ہیں اور سیاست و جہاد مقصود اصلی نہیں ہیں بلکہ یہا قامت دیا نات کا وسیلہ ہیں، یہی وجہ ہے کہ دیا نت اور احکام دیا نت تو ضرورت وصلحت بھی گئی حکومت دی گئی ورنہیں، وسائل کی بہی شان ہوتی ہے کہ وہ ضرورت ہی کیلئے ضرورت وصلحت بھی گئی حکومت دی گئی ورنہیں، وسائل کی بہی شان ہوتی ہے کہ وہ ضرورت ہیں۔ کہ وہ ہے کہ وہ ضرورت وصلحت بھی گئی حکومت دی گئی ورنہ نہیں، وسائل کی بہی شان ہوتی ہے کہ وہ ضرورت ہیں۔ کیلئے وہ سے جو جات ہیں۔

(تم کیں سے جولوگ ایمان لائیں اور نیک عمل کریں ان سے اللہ تعالی وعدہ فرماتا ہے کہ ان کوز مین میں حکومت عطافر مائے گا، جیسا کہ ان سے پہلے لوگوں کو حکومت دی تھی اور جس دین کوان کیلئے پہند کیا ہے اس کوان کیلئے قوت دے گا)۔

یہاں پرایمان اور عمل صالح کو تمکین فی الارض (زمین کی خلافت) کی شرط قرار دیا جارہا ہے جس سے سیاست کامقصود اصلی ہے ہونا سمجھ میں آتا ہے۔

(۱) الحج : ۳۱ (۲) النور : ۵۵

ا) المائدة: ٢٢

144

تبليغي جماعت

١٧٦ حقائق-غلط فهميال

مشابہ ہوں، اگر مقصود بالذات ہوتی تو فرعون ہامان نمرود شداد بڑے مقرب ہونے چاہئیں حالانکہ وہ مردود ہیں ،معلوم ہواسلطنت وہی مطلوب ہے جس میں رضائے تق ہو۔

ہو ہمیں حالانکہ وہ مردود ہیں ،معلوم ہواسلطنت وہی مطلوب ہے جس میں رضائے تق ہوئی تھی بھر

ہو حضرت ابراہیم بن ادھم میں خلل واقع ہونا تھا،معلوم ہوا کہ سلطنت خود مقصود نہیں، بلکہ مقصود دوسری چیز ہے کہ اگر اس میں خلل واقع ہونے گئواس وقت ترک سلطنت ہی سلطنت ہے۔

حضرت ابراہیم بن اُدھم ہرفن کے امام ہیں،حدیث میں ثقہ اور محدث اور فقہاء میں فقیہ اور صوفیہ میں تو امام ہیں، جوان کو یا گل ہے۔

تبليغي جماعت

میں میں الدعنها کیلے سلطنت مقصود کیلئے مصراورنقصان دہ نہیں تھی توان کواجازت حضرتِ ابو بکر وعمر رضی الدعنها کیلئے سلطنت مقصود کیلئے مقصد میں مخل تھی اس لئے اضیں سلطنت کا اہل نہیں قرار دیا گیا۔

اس ہے معلوم ہوا کہ سلطنت مقصود نہیں ، اگر سلطنت سے مقصود میں خلل واقع ہوتو اس وقت اس ہے منع کیا جائے گا۔(1)

## \*إسلامي مما لك كي موجوده حكومتول كو إسلاميانے كابنيادى كام دعوت ہے

جس ملک میں مسلمان حکمرال ہوں اور وہ اپنی مملکت کوصد فیصدی اسلامی مملکت بنانا چاہتے ہوں تواس کیلئے کیا طرزِ عمل اپنانا ہوگا؟ کس طرز وروش کو اپنانے میں آئہیں اپناس مقصد میں کا میابی کے امکانات زیادہ روشن نظر آتے ہیں؟ تو ہم حضرت مولانا منظور صاحب نعمائی کی اس تحریر کی میروشنی میں میہ تلانا چاہیں گے کہ اس کام کی بحیل دعوت اور مسلمانوں میں اصلاحی جدوجہد کے ذریعہ مکن ہوگتی ہے۔ چنا نجے وہ یوں لکھتے ہیں :

''اس جگہ یوض کردینا بھی اپنی ذمہ داری معلوم ہوتی ہے کہ اسلام کے مزاح 'مسلمانوں کی پیجیلی تاریخ اوراپنے زمانے کے احوال پرغور کرنے کے بعد ہمیں اس میں کوئی شبہ نہیں رہتا ہے کہ جن علاقوں میں مسلمان خدا کے فضل سے اکثریت میں ہیں اور اس وجہ سے وہاں اقتدار

(١) تقليل الاختلاط مع الانام: ١٦، ٢٢ ، اشرف الحواب: ٢٥٥-٢٥٥

سلمانوں، ی کے ہاتھوں میں ہے وہاں بھی حکومت کو تیجے معنی میں اسلامی حکومت بنانے کی گرفاہش رکھنے والوں کیلئے سب سے پہلے بنیادی کام کرنے کا یہ ہے کہ وہاں کے مسلمانوں کی زندگی کو ایمانی اور اسلامی زندگی ہوائے اور زندگی کے ایمانی واسلامی بننے کا مطلب اور اس کا معیار یہ ہے کہ دنیا کی فکر اور محبت پر آخرت کی فکر اور دین کی محبت مالب ہوجائے اور رضائے الہی کی طلب اور تو اب آخرت کی طمع میں نفس کی خواہشوں کو قربان کرناان کیلئے آسان ہوجائے مسلمانوں میں جب تک وسیع پیانے پر اصلامی جدوجہد کے دریعے تبدیلی نہ ہوگی، کم از کم ہمارے اس زمانے میں وہاں کی حکومتوں کا شیجے معنی میں اسلامی حکومت بن جانا ایک خواب ہی رہے گا۔ یہ راستہ کر چہ بے مزہ اور دریطلب ہے، کین راستہ صرف یہی ہے اور اس کے سواجن راستوں کولوگ مختر سمجھ کر آج کل چلنے گئے ہیں وہ راستہ صرف یہی ہے اور اس کے سواجن راستوں کولوگ مختر سمجھ کر آج کل چلنے گئے ہیں وہ دراصل اس منزل پر پہنچانے والے راستے نہیں ہیں۔ " یَالَیُتَ قَوْمِیُ یَعُلَمُونَ " (1)

\* غیر اِسلامی اقتدار کے تحت رہنے والے مسلمانوں کے مسائل کاحل بھی دعوت ہے

چولوگ غیراسلامی اقتدار کے ماتحت رہتے ہیں ان کے اسلامی مسائل کے حل کیلئے رہنمائی مرتب ہوئے لکھتے ہیں :

"جن ملکوں میں اقتد اراس وقت مسلمانوں کے ہاتھوں میں نہیں ہے اور وہاں مسلمانوں کی اتحاد کی بھی خاصی ہے ان ملکوں اور ان کی حکومتوں کو اسلام سے اور مذہب سے ہیر بھی نہیں ہے ،

الکین ان حکومتوں کا نظام چونکہ غیر اسلامی اور خالص مادہ پرستانہ ہے ، اس لئے ان کے بعض التحق مطابق التحق بیں ایک خاص پالیسی اپنے حالات کے مطابق الیسی ایسے بیں جو اسلامی احکام سے کر ات بیں ، ایک خاص پالیسی اپنے حالات کے مطابق الیسی وضع کریں کے انہیں اول و آخر مسلمان اور تا حد استطاعت وامکان اللہ اور رسول کے الحکام کے پابند بن کرر ہیں گے "۔

آ گفرماتے ہیں:

"ایک چیز جود بن اورشری حیثیت سے ہرمسلمان کیلئے کیال درجہ میں ضروری ہے،خواہوہ

(١) دين وشريعت : ٢٢٥

حقائق-غلطفهميان

دنیا کے کی بھی علاقہ کار بنے والا ہواوراس کی اصل جزا آخرت میں جنت اوراللہ تعالیٰ کی رضا ہے، لیکن غیراسلامی ملکوں میں رہنے والے مسلمانوں کے مسائل ومشکلات کوحل کرنے اوران کوعزت واحرّام کا مقام دلانے میں اس کوخاص دخل ہے، وہ ایمان ویقین اوراعتاد علی اللہ کی دولت، تقوی یعنی سیرت کی طہارت ویا کیزگی، اللہ تعالیٰ سے خاص رابطہ اور خلق اللہ کی نفع رسانی والی زندگی ہے، ان ملکوں میں رہنے والے مسلمانوں کی یہ خاص الحاص ضرورت ہے کہ اپنے اندر یہ ایمانی اوصاف پیدا کرنے اور ان اوصاف کو خاص الخاص ضرورت ہے کہ اپنے ہردوسری چیز سے زیادہ جدوجہد کریں، اگر انہوں نے ایسا کیا تو ان کیلئے وہ راہیں کھلیں گی جن کا خودان کو گمان بھی نہ ہوگا، اللہ تعالیٰ کی کتاب ایسا کیا تو ان کیلئے وہ راہیں کھلیں گی جن کا خودان کو گمان بھی نہ ہوگا، اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن مجید میں، جا بجا اس کی ضافت دی گئی ہے، اس سلسلہ میں ایک آیت بھی پڑھ لیجئ، اللہ خرر ق، لا تَبُدیُلَ لِ کیلمتِ اللّٰهُ ہ ذٰلِکَ هُو الْفَوْرُ الْعَظیٰمُ (ا) جو بندے صاحب ایمان ویقین ہوں اور تقوی ان کا شعار ہو، ان کیلئے قلاح وکا میا بی کی بیٹارت ہے، دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی اللہ کے سب فرمان پور ہونے والے بیٹارت ہے، دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی اللہ کے سب فرمان پور ہونے والے بیٹارت ہے، دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی اللہ کے سب فرمان پور ہونے والے بیٹارت ہے، دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی اللہ کے سب فرمان پور ہونے والے

إقدامي جهادكي شرائط مفقود

جہاں تک جہادی بات ہے تو یہ ایک قانونی عمل ہے اور قرآن وحدیث کی روشی میں فقہاء نے اس کیلئے کچھ شرطیں ذکر کی ہیں، جب تک یہ شرطین نہیں پائی جائیں، جہاد کرنا درست نہیں۔
ا- اس سلسلہ میں ایک بنیادی شرط یہ ہے کہ جہاداً ان ہی قوموں سے جائز ہے، جن تک اسلام کی دعوت بہنے چکی ہو، یہاں اس سلسلہ میں چندروایات کا فقل کرنا مناسب ہوگا:

اورائل ہیں (دنیااور آخرت کی بیکامیابی )بری فیروزمندی ہے۔

و عن ابن عباس فَيْ الله قال: ما قاتل رسول الله صلى الله عليه وسلم قومًا حتى دعاهم حضرت عبدالله بن عباس فَيْ الله في أن الله عليه وسلم قومًا الله عليه عبدالله بن عباس فَيْ الله عبد ال

(۱) مصنف عبد الرزاق، كتاب الجهاد، باب دعاء العدو، حديث: ٩٣٢٣

"بجب أن يعلم بأن شرط جواز القتال مع الكفرة على الخصوص أشياء ثلاثة ، أحدها: امتناعهم عن قبول الإسلام ..... حتى أنه إذا لم تبلغهم الدعوة إلى ذلك لامن حيث الحقيقية ولا من حيث الاعتبار ، لا يباح قتالهم إلا بعد تقديم الدعوة (٢)

میجاننا ضروری ہے کہ خاص طور پرغیر مسلموں کے ساتھ جنگ کے جائز ہونے کیلئے تین شرطیں ہیں: ان میں سے پہلی شرط میہ ہے کہ وہ اسلام قبول کرنے سے انکار کردیں، ...... پہلی تک کہ جب تک ان کو اسلام کی دعوت نہ پہنچ جائے، نہ حقیقتا اور نہ تقدیراً ، ان کو دعوت پیش کئے بغیران سے جہاد جائز نہیں۔

علامہ شائ فرماتے ہیں: اگر دعوت پہنچانے سے پہلے جنگ کی جائے تو یہ باعث ِ گناہ ہے۔ "فلو قاتلهم قبل الدعوة أثم للنهي" (٣)

اگرانھیں دعوت دیے سے پہلے اُن سے جنگ کرے گاتو ممانعت کی وجہ سے گنہگار ہوگا۔ غرض کہ جس گروہ سے جہاد کیا جائے ، ضروری ہے کہ پہلے اُسے اسلام کی دعوت پہنچائی جائے ، خواہ پہلے سے دعوت پہنچائی گئی ہویا عین میدانِ جنگ میں اُن کو دعوت پیش کی جائے ؛ بلکہ جن لوگوں پر پہلے دعوت پیش کی جانچکی ہو، اُن پر بھی اس وقت دوبارہ دعوتِ اسلام پیش کرنامتحب ہے، جس وقت فوجوں کاسامنا ہو؛ تا کہ پوری طرح ججت تمام ہوجائے۔

<sup>(</sup>۲) المحيط البرهاني: ۳/۹۴ (۳) رد المحتار على الدر: ۲۰۸/۲

آمولانا عثمانی نے اس بات کی بھی وضاحت کی ہے کہ امیر سے سصلاحیت اور قوت کی شخصیت مراد ہے؟ یعنی بیکا فی نہیں ہے کہ چندا فرادا پنے طور پر کسی کو امیر مقرر کرلیں؛ بلکہ باضابطہ ایسا امیر مراد ہے، جو احکام کی تنفیذ ، مظلوم کی انصاف رسانی اور لشکر کی تیاری وغیرہ پر قادر ہو اور اُسے ولا ہت عامہ مطلقہ حاصل ہو۔(ا)

۳- جہاد بالسیف کی شرطوں میں ایک یہ بھی ہے کہ اسباب دوسائل کے اعتبار سے بظاہر ملمانوں کا کامیاب ہونا متوقع ہو؛ اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کو کمی زندگی میں جہاد کی امیات نہیں دی گئ؛ بلکہ ہجرت سے پہلے بیعت عقبہ میں شریک صحابہ نے جہاد کرنا چاہا، تب بھی رسول اللہ ﷺ نے آئییں جہاد کی اجازت نہیں دی، چنانچہ علامہ ابن کشرین کشرین کشر میں یہی بات کہی ہے۔ (۲)

اس کے فقہاء نے جہاد کے واجب ہونے کیلئے قدرت واستطاعت کی بھی شرط لگائی ہے، ملامطاء الدین کاسانی (م:۵۸۷) فرماتے ہیں:

لا يفترض الاعلى القادر عليه ، فمن لا قدرة له لا جهاد عليه ، لأن الحهاد بذل الجهد وهو الوسع والطاقة بالقتال او المبالغة في عمل القتال، ومن لا وسع له كيف يبذل الوسع والعمل؟ فلا يفرض على المعمى والاعرج والزمن والمقعد والشيخ الهرم والمريض والضعيف والذي لا يجد ما ينفق. (٣)

جوفض جہاد کرنے پر قادر ہو، اس پر جہاد فرض ہے، جس کو جہاد کی قدرت نہ ہو، اس پر جہاد فرض ہیں ؛ اس لئے کہ جہاد جہد (کوشش) صرف کرنے کا نام ہے ادر جہد سے مراد جہاد کی طاقت اور اس عمل میں بڑھ پڑھ کرخصہ لینے کی صلاحیت ہے اور جس کو اس کی طاقت ہی نہ ہووہ کیے محنت و معل کرسکتا ہے؟ لہذا نابینا کہ نگڑا، ایا ہج، معذور، بہت بوڑھا، بیار، کمزور اور اخراجات جہاد کی گنجائش نہر کھنے والے پر جہاد فرض نہیں ہے۔

(۱) اعلاء السنن : ۱۲/۵ (۲) تفسير ابن كثير : ۳۳۵/۳

(٣) بدائع الصنائع : ۵۸٬۲

۷- جہاد کی شرطوں میں سے دوسری ضروری شرط امیر کا ہونا ہے؛ کیونکہ جہاد ایک اجتماعی عمل ہے نہ کہ انفراد کی، چنانچ حضرتِ ابو ہر پر ورضی عظیمات ہے :

حقائق-غلط فهميان

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الجهاد واجب عليكم مع كل أمير براكان أوفاجرا، والصلاة واجبة عليكم خلف كل مسلم براكان أوفاجرا وإن عمل الكبائر (1)

رسول الله عِلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ الله كي پيچينماز واجب سے، چاہے نيك ہويا برا، اگر چه كبيره گنا ہوں كامر تكب كيوں نہ ہو؟ إس سلسله ميں علامه ابن قدامه مقدى فرماتے ہيں:

مولاناظفراحم عنانی حضرت الو بریده خوانه کی خوره حدیث ساسدلال کرتے ہوئے کھے ہیں:
وفی الحد دیث دلالة علی اشتراط الامیر للجهاد و أنه لا یصح بدو نه لقوله علی : الحهاد و اجب علیکم مع کل امیر الخ "فاذا لسم یک لمسلمین امام فلا جهاد ، نعم ، یجب علی المسلمین أن یلتمسوا لهم امیرا، ویدل علی أن الحهاد لا یصح إلا بامیر (۳) اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ جہاد کیلئے امیر کا ہونا شرط ہے اور بغیر امیر کے جہاد درست نہیں ؛ اس لئے کہ رسول اللہ علی شن ارشاد فر مایا "الحهاد و اجب الخ" لہذا جب ملمانوں کا امام موجود نہ ہوتو لوگوں کیلئے جہاد نہیں ہے، ہاں ملمانوں پرواجب ہے کہ جہاد کیلئے جہاد نہیں کے دیشر امام کے جہاد کرست نہیں۔

<sup>(</sup>۱) ابو داؤد: كتاب الجهاد، باب في الغزو مع ائمة الحور، حديث: ۲۵۳۳

<sup>(</sup>٢) المغنى: ١٤/٣ (٣) اعلاء السنن: ١٢/٣

الجرت ناممكن العمل

غیرسلم حکومت کے زیرا قتد ارمسلمانوں کیلئے دوسرام کانی راستہ (ہجرت کا ہوسکتا ہے، ہجرت بنیادی طور پراینے دین کو بیانے کیلئے ترک وطن کرنے کا نام ہے، اس صور تحال کے پیش نظر رسول اللہ واللہ انے مشرکین کے درمیان مسلمانوں کے قیام کونا پندفر مایا ہے؛ چنانچہ حضرت سمرہ بن جندب ضحیاتی سے الموايت م كرسول الله عِلَيْنَ في ارشاد فرمايا: من جامع المشرك وسكن معه، فانه مثله (١) م خودقر آن مجید میں ان لوگوں کی ندمت کی گئی ہے جو فتح مکہ سے پہلے ہجرت پر قادر تھے الیکن النبول نے بجرت نبیں کی چنانچ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: انّ الّـذین تـوفّـاهـم الـمـلئکة بظالمي أنفسهم ، قالوا: فيم كنتم ؟ قالوا: كنَّا مستضعفين في الأرض، قالوا: ألم تكن ارض الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وسائت مصيرا، إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا، فأولئك عسى الله ان يعفو عنهم، و كان الله عفوا غفورا (٢) جولوگ اينش رظم كرر بے تھ ،ان كى روسي جب فرشتوں نے قبض کیں تو ان سے پوچھا کہ بیتم کس حال میں مبتلاتھ؟ انہوں نے جواب دیا: ہم زمین میں کمزور ومجبور تھے،فرشتوں نے کہا: کیا خداکی زمین وسیے نہیں تھی، کہتم اس میں ہجرت کرجاتے، يبي لوگ بين جن كافه كان جہنم موگا، اور بير بهت برا اله كاند ہے، كيكن وه كمز ورمر دو تورت اور يجے جو نه تدبير كريكتے ہيں اور نه كوئى راہ پاسكتے ہيں ، ہوسكتا ہے اللہ تعالى أنھيں معاف كردے ، اللہ عز وجل معاف كرنے والے اور بخشنے والے ہیں۔

اس آیت اور فدکوره حدیث کی روشی میں فقہاء نے ہجرت متعلق تین ضروری نکات اخذ کئے ہیں :
اول: یہ کداگر کسی علاقہ میں مسلمانوں کیلئے احکام دین پڑ ممل کرناممکن نہیں رہے ، تواب بھی ان کیلئے
وہاں ہے کسی مسلمان ملک کو ہجرت کر جانا واجب ہے ، چنا نچے علامہ بدرالدین عینی فرماتے ہیں :
"واما الهجرة عن المواضع التي لایتأتی فیها أمر الدین فهی واجبة اتفاقًا " (۳)
در جہاں احکام دین پڑ مل نہیں کر سکتے وہاں ہے ہجرت کرنا واجب ہے "۔ ،

علامه صلفی (م: ۱۰۸۸ ه) اس کی مزید وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:
وفی السراج: وشرط لوجوبه: القدرة علی السلاح (۱)
سراج نامی کتاب میں ہے: جہاد کے واجب ہونے کی شرط بیہ کے پتھیار پرقدرت ہو۔
ہتھیار پرقدرت میں ہتھیار کا حاصل ہونا بھی شامل ہے اور ہتھیار چلانے کی تکنیک بھی شامل ہے
اور یہ بات بھی شامل ہے کہ اس کے ہتھیار دُشمنوں کے ہتھیار کے مقابلہ کے ہوں مطلق ہتھیار مراذبیں،
توپ اور ٹینک کے مقابلہ میں اگر محض تلوار اور لاٹھی لے کرکوئی شخص چلاجائے تو یقینا اس کا شار ہتھیار پر
قادر ہونے میں نہیں ہوگا۔ اس لئے موجودہ دور میں قدرت واستطاعت میں جنگ کی ٹکنالوجی کے

IAP

جنگ محض افرادی قوت اور چست طاقتور نوجیوں کے ذریعہ جیتی نہیں جاسکتی۔ فقہاء نے اس جنگ میں شرکت کو واجب قرار نہیں دیا ہے، جس میں ہزیت کا غالب گمان ہو، چنانچے علامہ ابن قدامہ (م: ۱۲۰ھ) فرماتے ہیں:

اعتبارے دشمن کے مقابلہ کی صلاحیت کا حامل ہونا بھی داخل ہے،جس میں ہتھیار، وسٹمن کے وسائل

واہداف سے واقف ہونے کی صلاحیت، جاسوی کا نظام وغیرہ سب شامل ہیں ؟ کیونکہ موجودہ دور کی

قال احمد: لا يعجبنى أن يخرج مع الامام أو القائد إذ عرف بالهزيمة وتضيع المسلمين وإنما يغزو مع من له شفقة وحيطة على المسلمين (٢)

امام احمد نے کہا: مجھے امام یا سپہ سالار کے ساتھ نکلنا پسندنہیں ہے، جبکہ شکست کھانا اور مسلمانوں کا ضائع ہونا معلوم ہو، جہاداً س شخص کے ساتھ کر ہے جس میں مسلمانوں کے ساتھ شفقت اوراحتیاط ہو۔

' دمسلم مما لک میں جہاد ہوتو در حقیقت جہاد ہے اور غیر مسلم مما لک میں چونکہ اس وقت عموماً پیشر طیس نہیں پائی جاتیں اس لئے ابتدائی جہاد کی اجازت نہیں ہے۔'' (۳۰)

<sup>(</sup>۱) وفاعی جهاد کے احکام وشرائط کی تفصیل اس عنوان ''دفاعی اورابتدائی جهاد کے احکام میں فرق'' صرر ۸۷ کے تحت ملاحظہ ہو۔ (۲) النساء: ۹۷-۹۹ (۳) عمدة القاری: ۱۹/۸۷

<sup>(</sup>۱) الدر المختار مع الرد: ۲۰۵٫۱ (۲) المغنى: ۱۳-۱۳

<sup>(</sup>٣) ابو داؤد وسكّت عليه: كتاب الجهاد ، باب في الاقامة بارض الشرك،

لوگ اپنی مرضی سے ایک جگہ سے دوسری جگہ جایا کرتے تھے، موجودہ دور میں ہجرت پر قادر ہونا اس وقت محقق ہوگا، جبکہ وہ اینے وطن سے نکلنے بریمی قادر ہواور سی مسلمان ملک کی پناہ حاصل مونے کا بھی اسے یقین ہو، اگر دوسرے ممالک اسے پناہ دینے اور اینے یہاں اُسے اقامت کاحق دیے کوتیار نہیں ہوں تو وہ بھی ہجرت سے عاجز سمجھے جائیں گے۔

چنانچے علامدابن قدامہ مقدی (م: ١٢٠ هـ) نے يهى بات اپنى كتاب (المغنى) ميں كهى ہے۔(١) موجودہ دورمیں جومسلمان غیرمسلم ممالک کے زیر حکومت ہیں،ان کےسلسلہ میں دونکات قابل تجدین:اول بیکه آج کل زیاده ترملکول میں جمہوری نظام قائم ہے،جس کی بنیاداس بات بر ہے کہ ند ب لوگوں کا بچی معاملہ ہے اور ہرگروہ کو اپنے عقیدہ اور اپنے مذہب کے مطابق عمل کرنے کی منجائش ہے، دنیا کے اکثر ممالک وہ ہیں، جنہوں نے انسانی حقوق کے بین الاقوامی حارث کوقبول کیا ہے اوراس بنیاد پروہ اقلیتوں کے حقوق کی حفاظت کرنے پر پابند ہیں؛ بلکہ بہت سے غیرمسلم اکثر ممالک **وہ ہیں** جہاں دعوتِ دین کے وسیع مواقع ہیں اورمسلمان اقلیتوں کی کوششوں سے اسلام دوسرابڑ ا**نہ** ہب میں چکا ہےاور عام طور پرمسلمانوں کواپنی جان ومال اور عزت وآبرو کے معاملہ میں قانونی تحفظ حاصل ہے؟ "لککه بہت ہے مسلمان مسلم مما لک ہے زیادہ اُن ملکوں میں اپنے لئے امن وعافیت محسوں کرتے ہیں، ' فا ہر کدان حالات میں مسلمانوں کیلئے وہاں ہے ججرت کرنا واجب نہیں؛ بلکداگروہ داعیانہ جذبہ کے ساتھ وہاں مقیم رہیں تو علامہ ماوردیؓ کے بقول ان کا اس ملک میں مقیم رہنامتحب ہے۔ان حالات میں غیرمسلم ممالک میں آباد مسلمانوں کیلئے یہ بات ممکن نہیں ہے کہ وہ مسلم ممالک کی طرف بهجرت كرسكين للهذاموجوده دورمين على العموم مسلمان آقليتين ججرت كاراسته اختيارنهين كرسكتين \_ وغوت دين ....واحدراسته

تيسرا راسته جومسلمان اقليتول كيليج موجوده حالات ميں واحدراسته ہے وہ ہے دعوت دين اور تبليخ اسلام كاراسته، ظاہر ہے كماس كيلي زمان ومكان كى كوئى قيرنہيں، يہمى ايك حقيقت ہےكم موجودہ عہد نے دعوت کے وسیع مواقع پیدا کردیئے ہیں اور خاص طور پرمسلمانوں کیلئے اسلام کی تبلیغ واشاعت کانیاراسته کھل گیا ہے۔اس سلسلہ میں چندنکات قابل توجہ ہیں:

تبليغي جماعت IAM حقائق-غلط فهميان

دوسرے: ہجرت اُن لوگوں پرواجب ہے جواپنے وطن میں اپنے دین کے بارے میں خودکو مامون نہیں یاتے ہوں،چنانچہ حافظ ابن جر (م:۸۵۲ھ) کابیان ہے:

وهذا محمول على من لم يأمن على دينه (١)

بیال محف سے متعلق ہے جواپے دین کے بارے میں مطمئن نہ ہو۔ ابن حجر ؓ نے ایک اور موقع پر اس کی مزیدوضاحت کرتے ہوئے ماوردی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ اگر غیر مسلم ملک میں اپنے دین يمل كرناممكن موتو وہاں اينے قيام كوباقى ركھنا زيادہ بہتر ہے؛ تاكدوہ وہاں داعياندكر داراداكر سكے، ممکن ہے کہاں کے ذریعہ دوسروں کو ہدایت حاصل ہو۔

والحكم يدور مع علته ، فمقتضاه أن من قدر على عبادة الله في أي موضع اتفق لم تحب عليه الهجرة منه والا وحبت، ومن ثم قال الماوردي: اذا قدر على اظهار الدين في بلد من بلاد الكفر، فقد صارت البلد به دار الاسلام ، فالاقامة فيها افضل من الرجلة لما يترجى من دخول غيره في الاسلام. (٢)

تھم اپنی علت سے مربوط ہوتا ہے،اس کا تقاضابہ ہے کہ جو کسی بھی جگداللد کی عبادت کرنے پر قادر ہو اس پروہاں سے بھرت کرنا واجب نہ ہو، درنہ بھرت واجب ہو؛اس لئے ماور دی نے کہا ہے کہا گر غیرمسلم مما لک میں سے کسی ملک میں دین کوظا ہر کرنے پر قادر ہوتو اس کی وجہ سے وہ ملک دارالاسلام بن جاتا ہے، وہاں اس کا قیام کرنا ہجرت کرنے ہے افضل ہے؛ کیونکہ اس کی وجہ سے دوسروں کے اسلام میں آنے کی امیدے۔

تیسری بات جو قرآن مجید کی مذکورہ آیات سے صراحنا ثابت ہوتی ہے، وہ یہ ہے کہ وہ لوگ ہجرت کرنے پر قادر بھی ہوں، جولوگ ہجرت پر قادر ہی نہ ہوں، ظاہر ہے کہ ان پر ہجرت واجب نہیں ہوگ : لا یکلف الله نفسا الا وسعها (۳) الله تعالی بر حض کواس کی وسعت کے بفترر ہی مکلّف بنا تا ہے۔

پہلے زمانہ میں لوگوں کیلئے وُشمنوں کے درمیان سے نکلنے کا مسئلہ دشوارتھا،اپنے ہم فکرلوگوں کے درمیان بسنے کا مسکلہ چندال دشوار نہیں تھا؛ کیونکہ آج کی طرح ویز ااور پاسپورٹ کالزوم نہیں تھا،

<sup>(</sup>۱) فتح الباری: ۵۸/۲، کتاب الجهاد والسير (۲) فتح الباری: ۲۷۰/۵، کتاب مناقب الانصار (۲) البقرة: ۲۸۲

حقائق-غلط فهميال

# القول البليغ في جماعة التبليغ

بدرسالہ اس نام سے عالم عرب میں مشہور ہے، جس کے مصنف ابوبكرجابرالجزائرى بين، المل علم طبقذان كى "أيسر التفاسير" "عقيدة المومن" "هذا الحبيب أيها المحبُّ" "منهاج المسلم" "رسائل الامام الجزائرى" كى كتابول سے عالم عرب ميں مشہور ومعروف ہيں۔الله تعالیٰ نے مسجدِ نبوی ﷺ کا درینه،شیری گواورمقبولِ عام واعظ بنایا ہے۔ اس رساله میں آپ نے اپنی عقل سلیم، گہری بصیرت، وسیع تجربه کی روشیٰ میں دعوت وہلینے کے بارے میں جو کچھ آپ نے دیکھا اور محسوس کیا اُس کوعام فہم انداز میں لکھاہے، اگر چہمرا کز وعوت سے براوراست تعلق نه ہونے کی وجہ سے بعض اُصول کی تفہیم وتشریح میں ذاتی اجتهاد واستغاج کا دخل ہے، جس سے إتفاق نہیں کیا جاسکتا، تا ہم مجموعی طور پر بیرسالہ نہایت تقع بخش ہے،اس لئے اِس کو اِس كتاب كے ساتھ شامل إشاعت كيا گياہ۔

O آج دُنیا کے تقریباً بھی ممالک میں تبلیغ مذہب کی آزادی کے حق کوشلیم کیا گیاہے۔

© تعلیمی تی کی وجہ سے لوگوں کے سوچنے کا انداز بدل گیا۔ پہلے لوگ ندہب کے بارے میں زیادہ غوروفکر سے کا مہیں لیتے تھے۔ اب ہر چیز کوعل ودانش کی کسوٹی پر پر کھنے کا مزاج پیدا ہوگیا ہے۔ صول اللہ ﷺ کے زمانہ میں آپ سے دورر کھنے کیلئے زبر دست پرو پگنڈہ کمیا گیا تھا' آپ کی ملاقات سے روکا جاتا تھا' اس کا نتیجہ یہ ہوتا تھا کہ لوگوں کے اندراسلام اور پیغمبر اسلام کے بارے میں معلومات کی کھوج اور جبتی بڑھ جاتی تھی۔ اس وقت بھی عالمی سطح پر اسلام کے تعلق سے بہی صور تحال ہے کہ اسلام کو بدنام کرنے کی ہر مکنہ کوشش کی جارہی ہے' جس کی وجہ سے اسلام کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کی طرف رجان بڑھ دہا ہے۔

O اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلام دینِ فطرت ہے اس کی تعلیمات عقل ومشاہدہ اور فطرتِ انسانی سے پوری طرح ہم آ ہنگ ہے اس میں ہوشم کے مسائل کوحل کرنے کی پوری صلاحیت موجود ہے ، یہدہ چیز ہے جولوگوں کو اسلام کی طرف تھینج سکتی ہے۔

ن آج دُنیامیں جتنے بھی مذاہب ہیں وہ انسانی مساوات و برابری کے سلسلہ میں انصاف کی کسوٹی پر پورانہیں اُتر تے ،او پخے بھی مذاہب ہیں وہ انسانی مساوات و برابری کے سلسلہ میں موجود ہے ،اس کے بالمقابل اسلام ایسادین عدل ہے ،جس میں رنگ ونسل اور زبان وعلاقہ کی بناء پر کوئی تفریق نہیں ہے بلکہ کرامت و شرافت کا معیار تقویٰ ہے۔ یہ چیز بھی لوگوں کے اسلام کی طرف مائل ہونے میں نہایت ہی موثر ہوگی۔

اس کے علاوہ اسلام نہایت ہی عدل واعتدال والا ند جب ہے، افراط وتفریط سے بالکل پاک
 اس میں ہرایک کے حقوق کا پورا پورا لحاظ کیا گیا ہے، ہرایک کو اُس کی جنسی صلاحیت اور اُس کے فطری دائر ہ کارمیں رکھ کر اُس کے حقوق اُسے عطا کئے گئے ہیں۔

اِن خصوصیات کی بناء پرغیر مسلم مما لک میں اقلیتوں کیلئے وہاں کی حکومتوں کے زیرِ سابیر زندگی گزار نے کے واسطے اصل توجہ دعوتِ دین پر دی جائے تو اس سے نصرف دوسری اقوام سے آئہیں تحفظ حاصل ہوگا بلکہ اِسلام کی اشاعت کی راہیں بھی تھلیں گی اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ بتدرتے اِس ملک کی فالب طاقت بن جائیں جیسا کہ ملیشیاء، انڈ و نیشیا اور بعض دوسرے مما لک میں ہوا ہے۔ (۱)

تبليغي جماعت المعانبيان

# تبليغي جماعت كاآغاز

اِس کام کا آغاز ہندوستان کے دارالحکومت دہلی ہے ہوا ہے اوراُس کی ابتداء تیر ہویں صدی ہجری کے تیسرے دہ میں حضرت مولا ناالیاس بن اساعیل کا ندھلویؓ کے دست مبارک ہے ہوئی ہے۔ مبلیغی کا زکی اِبتداء کیوں کر ہوئی ؟

ہر بامقصد کام خواہ وہ نفع بخش پہلوکا حامل ہو یا نقصاندہ پہلوکا۔ پچھاسباب واحوال اِس کے وجود وا عال ہو جہالت ونادانی ' وا عاز کے باعث ہوتے ہیں۔ اس کے آغاز کامحرک اِس علاقہ کے وہ احوال جو جہالت ونادانی ' اس و فجو راور فساد و بگاڑی شکل ہیں موجود تھے۔ جس سے ساری اُمتِ اِسلامید دوجارتھی۔ صور تحال بعثت نبوی چھی کے اور عقائد کے بھارت کی ممل تصویر شی کررہی تھی۔ وہاں کے شہروں کی مولی صورت حال بیتھی کہ لوگ عقائد کے بگاڑ ، عبادت کے طور وطریقوں سے عدم واقفیت ، فکری براہ روی اور نفسیاتی امراض کے شکار تھے۔ عمومی طور پر تو تمام اِسلامی ممالک اِس فتم کے احوال سے دوچار تھے۔ خصوصاً ہندوستان 'جہاں مسلمان اِسلام اور اُس کی تعلیمات سے ناوا قفیت کی وجہ سے ہندووانہ بت برسی کوگلہ سے لگار ہے تھے۔

اُن بھیا نک اور پرخطراحوال میں تبلیفی کازگی ابتداء ہوئی۔اُمید کی جارہی تھی کہ اس طریقہ کار کے دریعی کہ اس طریقہ کار کے دریعی کہ اس طریقہ کار کے دریعی کہ اس کی تعلیمات سے دوری کے فتنہ سے بچا کر ان کومعلومات فراہم کی جائیں گی۔جس پڑمل پیراہو کروہ لوگ نجات اُخروی سے سرفراز ہوں گے اور مسلی مرحلہ سے گذر کر سعادت اور نیک بختی کو حاصل کرلیں گے۔ چونکہ اِنسان اُس وقت تک مذہبات ماصل کرسکتا ہے اور نہ تکھیلی مرحلہ سے گذر کرسکتا ہے جب تک اُسے اِسلام کے متعلق صحیح معلومات میں اور اور اُس کی ظاہری اور باطنی تعلیمات پروہ کمل طریقہ سے ممل پیرانہ ہو۔

گمراہ لوگوں کوراہ ہدایت پرلانے کیلئے تبلیغی جماعت کے اسباب وذرائع

سے بات طے شدہ ہے کہ جو شخص بھی کی ڈو ستے ہوئے کو بچانایا کس شخص کو تباہی و بربادی سے دو چار اونے سے نجات دلا تا چاہتا ہوتو اُسے اُس ڈو بنے والے کو ڈو بنے سے بچانے یا تباہی سے نجات تبليغي جماعت المما المما المعانق - غلط فهميا ال

#### المالحاليا

# نيش لفظ

تمام تعریفین اس اللہ کیلئے ہیں۔ بہترین انجام متفیوں کیلئے ہے۔ ظالم لوگ زیادتی اور عذاب کے ستحق ہوں گے۔ دُرودوسلام ہوا نبیاء کے خاتم ، رسولوں کے إمام، بی نوع اِنسان کے سردار محمد عِلْقَ اِلَیْ پراور آپ کے آل واصحاب اور اُن کے خلص پیروکاروں پر جورو نے قیامت تک آنے والے ہیں۔

حمدوصلوة كے بعد!

تبلینی جماعت کے تعلق سے اِس دور میں تنقیحی اور تقیدی ہر دواندازی گفتگو بکثرت ہونے گئی ہے اور یہ چیز لوگوں کیلئے ہجوم افکار کا باعث ہور ہی ہے، ایک وجہ سے میں نے اس کتا بچہ کو لکھنے کی زحمت کی ہے۔اللہ کی ہی طرف تمام امورلو منے ہیں۔

ہاں وہر بادی سے نکال کرخودشناس اور خداشناس کے قلعہ میں اُنہیں محفوظ فر مایا۔ فسق و فجو راور ما فر مانی دسرکشی سے بچا کراللہ عزوجل کی اِطاعت شعاری پرانہیں لگادیا۔

الدوراس كے مطابق عمل بيرا ہونے كيلے الدوراس كے مطابق عمل بيرا ہونے كيلے الدوراس كے مطابق عمل بيرا ہونے كيلے الدور وجل نے اپنے بندے محمد الياس دحمة الله عليه كى رہنمائى كى۔ جس كے نتيجہ بيس بهت سارا خير وجود ميس آيا۔ بيدا بيا حكيمان واور واشمندان تربيتی نظام ہے كہ جس كی مثال کہيں و يکھنے وئيس ملتی۔ چونكه بينظام نهايت ہی مختر بھی ہے اور جامع بھی۔ بيدا بيا عجيب وغريب نظام ہے كہ اس كے اجزائے اليمي ميں محض چيد چيزيں شامل ہيں۔ انہيں عناصرود فعات کو چير صفات سے تعبير كيا جاتا ہے :

ا۔ سب سے پہلی چیزایان

اسبات کی ممل گواہی دینا کہ اللہ کے سواکوئی معبور نہیں اور محمد علی اللہ کے رسول ہیں: (کلمہ توحید) اور بیاس طرح ہوگا کہ مرف ایک اسلیے خدا کے حضور علی کی بتائے ہوئے مختلف طریقوں کے مطابق عبادت واطاعت کی جائے۔

٢- كامل خشوع وخضوع والى نماز

لیعن پورے فرائض وواجبات کی کممل رعایت کے ساتھ نماز اداکی جائے۔اس میں کممل خشوع وضوع کی تاکیداس وجہ سے ہے کہ چونکہ بینماز کی روح ہے۔ نماز کی مشروعیت کا جوفائدہ ہے وہ بے حیائیوں اور برائیوں سے روکنے والی ہے اور بیاس کے اہتمام کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا۔ہم بیجی جانتے ہیں بیشتر نمازی ایسے ہیں کہ ان کی نماز انہیں بے حیائی اور برائیوں سے نہیں روک پاتی ، چونکہ اس میں اللہ عزوج کی طرف رجوع اور جھاؤکی مطلوبہ کیفیت نہیں ہوتی۔

٣- علم وذكر

یعنی شریعت کے ضروری علم کا حصول اور اس پڑل پیرا ہونا، ذکر کے لفظ کا یہی مطلب ہے؟ چونکہ معلومات کو معمولات بنالینے کا نام ہی ذکر ہے، بغیر عمل کے علم بیتو غفلت ولا پرواہی ہے، ہم تو ایسے علم سے جوغیر نفع بخش ہواور ایسی دعا سے جو شرف قبولیت سے سرفراز نہ کی جائے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔ تبليغي جماعت العافهمياں

ولانے کیلئے کچھ مفیداور کارآ مدذرالع اپنانے پڑتے ہیں۔اگریہ بات مسلم ہوتو تبلیغی جماعت کے پاس ان گناہوں کے سمندر میں غوطہ زن، ہلاکت وبربادی میں مبتلا اشخاص کو بچانے کیلئے کیا اسباب ووسائل موجود ہیں؟۔

ہم ان اسباب ووسائل کے ذکر کرنے سے پہلے بہتر سجھتے ہیں کہ اُس علاقے کی صور تحال اور نوعیت پرایک نگاہ ڈالتے ہوئے چلیں اور میشرق ومغرب شمال وجنوب ہرست کی کیسال صور تحال تھی۔ قبر برسی ہر طرف عام تھی۔ مختلف ناموں اور عنوانوں سے مختلف عید اور تہوار منائے جاتے تھے۔ سنت وفر انفن کے چھوٹ جانے اور حرام کردہ چیزوں اور گناہوں میں لوگوں کے ڈو سبتے ہوئے ہوئے کی وجہ سے فیق و فجود کا اہتلاء عام تھا۔

رہے اسلامی آ داب واخلاق تو وہ نماز کے ترک کرنے 'نفسانی خواہشات کی اِ تباع و پیروی اور فرائض وواجبات سے غفلت ولا پرواہی کے باوجود کیوں کر باقی رہ سکتے تھے؟ اگر وہاں کے شہروں کی مساجد میں تمہارا جاتا ہوجائے تو آپ کو وہاں ایسے کھوسٹ بوڑھوں کے علاوہ کوئی نہیں دکھائی نہیں دکھائی نہیں درگاجن کا چراغ حیات بالکل ٹمٹما تار ہا ہوگا۔

شہر کے بقیہ مسلمان کہاں چلے گئے؟ بیلوگ چائے خانوں یا کھیل کود کے میدانوں، بازاروں، لغواور بیہودہ مجاکس اور بری جگہوں میں خوش گپیوں اور دل لگی میں مصروف نظر آئیں گے۔ آخیں د کی کرمحسوس، تنہیں ہوگا کہ یہ مسلمان ہیں۔

جس معاشرہ میں غفلت ولا پرواہی کی فضا چھائی ہوئی تھی جہاں جہالت ونادانی کی حکمرانی عام تھی جہاں خواہشات فنس کی ابتاع و پیروی کو قانونی چھوٹ حاصل تھی جہاں لوگ شہوت پرتی ہے سمندر میں غوط زن تھے تبلیغی جماعت کے بانی حضرت مجمدالیا س رحمۃ الدعلیہ کو بذات خودان پُر خطراحوال کے مناسب حال وسائل و ذرائع کو تلاش کرنا تھا تا کہ جہالت و تاریکی ظلم وستم فسق و فجو داور کفر و شرک کی مناسب حال وسائل و ذرائع کو تلاش کرنا تھا تا کہ جہالت و تاریکی ظلم وستم فسق و فجو داور کفر و شرک کی کھائی میں پڑے ہوئے لوگوں کو بچایا جاسکے۔ چنا نچے اللہ عزوج مجل نے نہایت ہی کار آمد اور مفید طریقہ کار کے ذریعہ اللہ عزوج سے نساب طریقہ کار کے ذریعہ اللہ عزوج سے نساب لوگوں کو اس غلط داستہ سے بچالیا۔ ایمان کی کمزوری سے نکال کراس میں تر و تازگی اور تو انائی عطافر مائی۔ اسلام سے ناوا تھیت اور جہالت کی تاریکی سے نکال کراس کی معرفت کی روثنی سے نواز اولا پرواہی کی اسلام سے ناوا تھیت اور جہالت کی تاریکی سے نکال کراس کی معرفت کی روثنی سے نواز اولا پرواہی کی

ا میال رشته دار بنونجار کے مخلہ میں بیڑھ گئی آیے ہی جس وقت آپ بھی کی اوٹمی آپ بھی کے ایک کے ایک کی اوٹمی آپ بھی کے ایک کی ایک کی اور این مجار کی کی سب سے پہلے مجد کیلئے معمور بیندی کئی اورواینے دعوت کے کاز کیلئے اس کی تغییر شروع فر مادی تھی۔(1)

تعلیفی جماعت نے منجد کواپنی دعوت کیلئے بطورِم کزی مقام کے استعال کیا ہے۔ اب تبلیغی جماعت خاصت کا سراد دورانیدایک معجد سے دوسری معجد تک ہوگا۔ معجد سے ہی جماعت جائے گی ادر معجد کو ہی والی لوٹے گی۔ انہوں نے اپنے دعوت کے کام کیلئے جس معجد کو بنایا تھا۔ بطورِحسن ظن اور فال نیک کے اس کا نام' دم جونور'' (۲) رکھاتھا' حقیقت میں بیم مجدر وشنی کا منارہ ثابت ہوئی۔

اسلام میں مساجد کوروثنی اور اس کے کرنوں کیلئے پاور ہاؤزی حیثیت حاصل ہے۔ چونکہ علم بھی

اسلام میں مساجد کوروثنی اور اس کے کرنوں کیلئے پاور ہاؤزی حیثیت حاصل ہے۔ چونکہ علم بھی

میں سے حاصل کیا جاتا ہے اور مختلف عبادتیں نماز ، ذکر واذکار ، وُعاء ، و تلاوۃ کتاب اللہ کے ذریعہ

روحانی تزکیہ اور اصلاح باطن کا کام بھی یہیں سے انجام پا تا ہے۔ مساجد میں ہی آ داب زندگی سیکھے

ہاتے ہیں اور حسن اخلاق کا درس بھی یہیں سے لیا جاتا ہے۔ چونکہ مجدیں خاموثی اور سکون و و قار کی

ہان ہوتی ہیں اور یہاں روحانی پاکیزگی اور جسمانی طہارت بیک وقت حاصل ہوتی ہے۔ ہفتہ واری

ہمٹی کی رات دعوت کے ساتھی مجد میں اکٹھا ہوتے ہیں اور اپنے اہل وعیال اور نرم گرم بستروں کو

ہوڈ کر اپنے رب کی طرف کامل توجہ وانہاک کے ساتھ مسجد میں (بنیت اعتکاف) شب گذاری

گرتے ہیں جبکہ اسی رات میں عافل اور لا پرواہ لوگ برکاری اور فضولیات میں گے رہتے ہیں ، بالکل

گرے تریب سوتے ہیں ، پھر دن چڑھے اُٹھتے ہیں ، انہیں نہ نماز سے کوئی مطلب ہوتا ہے نہ اللہ کی

اور سے کوئی سروکار۔

مطلب یہ کہ مسلمان کی عزت اور مقام و مرتبہ کی دوبارہ بحالی ہو جوعرصہ دراز ہے بالکل ناپید ہو چکی ہے۔ ایک مسلمان اپ دوسر مے مسلمان بھائی کا ایباد تمن بنا ہوا ہے کہ وہ اسے جسمانی تکلیف پہنچانے اوراس کے جان مال اورعزت پرتک دست درازی کرنے سے نہیں چو کتا۔ مسلمان کی مال، بہن، چھو بھی اور خالد ہے بدکاری کا مرتکب ہوتا ہے، یہال تک کے صورت حال مسلم مما لک میں بھی ہے۔ مسلمان کا احترام یہ ہے کہ اسے قدروعزت کی نگاہ ہے دیکھا جائے بایں طور کہ اسے ایڈ انہ پہنچائی جائے مسلمان کا احترام یہ ہے کہ اسے قدروعزت کی نگاہ ہے دیکھا جائے بایں طور کہ اسے اخلاق و برتاؤکو اور بقتر یوسعت و طاقت اس کے ساتھ حسن سلوک والا معاملہ کیا جائے ، اس قتم کے مظاہر دیکھنے کو ملتے ہیں۔ مسلمانوں نے ایک عرصہ سے چھوڑ ادیا ہے، بہت کم اس قتم کے مظاہر دیکھنے کو ملتے ہیں۔ مسلمانوں نے ایک عرصہ سے چھوڑ ادیا ہے، بہت کم اس قتم کے مظاہر دیکھنے کو ملتے ہیں۔

اس کامطلّب ہیہ کے کمسلمان اپنے ہر عمل کو مض اللہ عزوجل کی خوشنودی اور رضا کے حصول کیلئے انجام دے۔ اس کے ہر قول وفعل اور عمل میں اللہ عزوجل کی رضامندی کا جذبہ کار فرما ہو۔ قرآن وحدیث میں بھی اس قتم کے اخلاص کا مطالبہ کیا گیا ہے۔

۲- دعوت إلى الله

دعوت الحالله کامطلب یہ ہے کہ لوگوں کو اللہ عزوجل پرایمان لانے اور قرآن وصدیث کے بیان کردہ طریقے کے مطابق اس کی اور رسولوں کی اطاعت شعاری اور وفا داری کی دعوت دی جائے۔ مبلغین کے استعمال کا طریقتہ کا راور ان کے دعوتی وسائل

ان لوگوں نے اسباب دوسائل کے طے کر لینے، اس کی اثر انگیزی کو جانچ ادر پر کھ لینے اور ان کی نافعیت اور افادیت کا اندازہ کر لینے کے بعد، اس کے استعال کی راہیں تلاش کرنے اور اس علم نظری کی عملی تطبق ونفاذ کی کھوج شروع کر دی اور اللہ کے فضل سے انہوں نے مندرجہ ذیل طریقۂ کارڈھونڈلیا۔ جس کونمبر وارڈکر کیا جاتا ہے:

مسجد، یہی دعوت کا مرکزی میدان ہے

ان لوگوں نے داعیوں کے سرداران کے إمام 'محمد'' کی اِ تباع و پیروی میں اِسی طریقتہ کارکو اپنایا ہے، جس وقت آپ علیہ اُسے مقام قباء میں بن عبدالدار کے یہاں تھر نے کے بعدا پنے

<sup>(</sup>١) حاة الصحابه: ٣

<sup>(</sup>٣) بیناً مکوئی خاص علامت یا بلینی مراکزی شاخت کیلیے نیس طئے کیا گیا بلکسدین پاک میں جس محد کے قریب مولانا سعیداحمد خان صاحب کی کا قیام تھا اوروی محد گویامرکزنی ہوئی تھی اس کا نام ''مسجد نور'' تھا، کچھ علاقوں میں بعض کارکنانِ دعوت نے ذاتی طور پراپنے مراکز کو''مسجد نور'' ہے موسوم کرلیا۔

و پکوان

جوفض پکوان کرتا ہے اس کے تعاون کیلئے دویا تین مخص ہوتے ہیں۔

#### و وقت كالعين

مبجد کے امام صاحب 'پلس اسٹیش' شہر کے حاکم 'محلے کے سربراہ اور گاؤں کے چودھری سے
ملاقات کیلئے وقت طے کیا جاتا ہے اور مقررہ وقت میں بیکام انجام دیئے جاتے ہیں۔اس ملاقات
کامقصدان کی دل بشکی مشکوک وشبہات کا از الہ اور ذمہ داروں کے احترام کی بجا آوری ہوتی ہے۔

#### ف تعارفی بات

ظہری نماز کے بعد مصلوں میں جماعت کا تعارف ہوتا ہے کہ یہ لوگ ان کے دینی بھائی ہیں۔
ان سے پچھ بھی دنیاوی غرض وابستہ نہیں ہے۔ان کا مقصد صرف یہ ہے کہ مسلمانوں سے ملاقات
ہوجائے۔ان سے پچھ محبت و ہمدردی والی گفتگو ہو پھر ان سے پچھ جان پہچان والی بات ہوجائے
اور اللہ عزوجل کی یادد ہائی اور اس کے اور اس کے رسول کی اطاعت وفر مانبرداری پر آمادہ کر کے ان کے
تزکیہ نفس اور تطہیر قلب کے واسطے ان کے ساتھ اللہ کے راستے میں نکلنے کا مطالبہ کیا جائے۔

#### ٥ گشت کى بات

عصر کی نماز کے بعد تھوڑی می بات ہوتی ہے، چرگشت کے آداب بیان کئے جاتے ہیں، چر مخرب سے ایک گھنٹہ پہلے بیلوگ بازاروں، دُکانوں اورلوگوں کی بیٹھکوں میں جاکران کے سامنے اللہ کی قات وصفات کا تذکرہ کرتے ہیں اورانہیں نماز مغرب کے بعد بیان میں شرکت دعوت دیتے ہیں۔

تبلیغی جماعت ۱۹۴۲ حقائق-غلطفهمیاں

رسول کی اطاعت سے غافل اور لا پرواہ لوگوں کو دعوت دینے کیلئے ان لوگوں سے اللہ کراستے میں نظنے والوں کی فہرست میں نام اندراج کروانے کا بھی مطالبہ کیا جاتا ہے کہ ہوسکتا ہے کہ اللہ عزوجل انہیں کے ہاتھوں اُن لوگوں کی ہدایت کا سامان کردے، اس بارے میں ان کی نظر حضور علیہ اُن کے ہوئی کے اس ارشادگرامی پر ہوتی ہے: " فَوَ اللّٰهِ لَأَنُ يَهُدِیُ اللّٰهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خيرُ لَكَ مِنْ اَن يَّكُونَ لَك حُمْرُ النَّعَمِ " (ا) اللہ عزوج سیرے ذریعہ کی ایک کی ہدایت کا سامان کردے، بیررخ اونٹوں سے بھی بہتر ہے۔

فجر کی نماز کے بعد انہیں میں سے ایک شخص جے دعوت کے میدان میں بکثرت لگے رہنے کی وجہ سے کافی تجربہ اور مہارت ہوتی ہے، ان لوگوں سے جنہوں نے اپنے فارغ اوقات کوسا منے رکھ کراپنے نام کھائے ہوتے ہیں، کھائے ہیں، ان سے بات کرتا ہے، ان میں سے پھرتو محض ایک دن کیلئے نام کھائے ہوتے ہیں، کھائے دور نول کیلئے۔

یہ باتیں جواللہ کے راستہ میں نکلنے والوں سے کی جاتی ہیں انہیں'' ہدایات'' کہا جاتا ہے۔اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ خلوص نیت اور دعوت' سفز مساجد میں ٹہرنے' ساتھوں کے ساتھ حسن معاشرت' امیر جماعت کی کامل تا بعداری' ان تمام امور کا جماعت کے نکلنے سے لے کراس کی واپسی تک پاس ولحاظ کیا جائے۔

مربی کی بات ختم ہونے کے بعد ہر جماعت اپنے امیر کے ساتھ جڑجاتی ہے، وہ انہیں صبر وطاعت اور فر مانبر داری واخلاص نیت کی تاکید کرتا ہے، پھر امیر اُن کی وصولی اکٹھا کرتا ہے، یہ بابر کت زادِ راہ ہوتا ہے، یہ کوئی زیادہ پونجی نہیں ہوتی؛ چونکہ یہ پونجی بالکل معمولی ہوتی ہے، پھران میں دوخض سفر کیلئے سواری کے انتظام کیلئے متعین ہوتے ہیں، پھرجس وقت یہ لوگ اپناسفر شروع کرتے ہیں تو سفر سے متعلق سواری کے انتظام کیلئے متعین ہوتے ہیں، پھرجس وقت یہ لوگ اپناسفر شروع کرتے ہیں تو سفر سے متعلق

<sup>(</sup>١) صحيح بخارى، باب منا قب على بن الي طالب اور بعض حديث كى كتابول ميس بدالفاظ مين :

لأن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من الدنيا وما فيها . (المغنى عن حمل الاسفار، ابوالفضل عراقى، كتاب ذم الحاه والرحياء) اور ثربن يوسف صالحى دشق نے "لأن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك مما طلعت عليه الشمس او غربت (سبل الهدى والرشاد في سيرة حير العباد، الباب الثاني والسبعون، في سيرة على ابن ابى طالب الى اليمن المرة الثانية) تم كيا بــــ

تبليني جماعت العانهميان المعانق علانهميان

# تيسري چيز "لازمي اُمور"

تبلیغی جماعت والے دعوت کے ساتھی کیلئے وقت لگانے کے دوران چند چیزوں کالازمی اہتمام گراتے ہیں تا کہ وہ خود بھی ان کے اہتمام کے ذریعہ کام کے کمل نفع کو حاصل کرے اور خوداپی ات سے بھی دوسروں کیلئے نفع بخش ثابت ہو، وہ چیزیں (امور) مندرجہ ذیل ہوتے ہیں

#### الف : جارچروں کی پابندی کرے :

(۱) امیرکی اطاعت (۲) اجتماعی امور میں شرکت

(۳) صبر صبط بخل و برداشت (۴) مسجد کی صفائی ستحرائی

### ب: چار چیزول میل لگار بے:

(I) وعوت (۲) عبادت (۳<sup>d) تعلی</sup>م

(۲۹) خدمت یعن تمام اموریس جماعت کا بحر پورساتهدد،

#### ح: مندرجهذيل چزي كم كرك:

(۱) کھانا (۲) سونا (۳) بات چیت (۴۲) ضروریات

#### و: چارچيزول سے بالكل پر بيزكر ك:

(۱) فضول خرجی ہے (۲) ول کے سوال سے

(m) زبان کے سوال سے (۴) بلااجازت دوسروں کی چیز کے استعال سے

#### ہ : عیار چیزوں سے چھیڑ خانی نہ کرے :

(۱) فقبی مسائل ہے؛ کہاس سے مرعود هزات انتثار کے شکار نہ ہوجا کیں۔

(٢) ساي مسائل سے؛ كداس كى وجدسے دعوت كے كام ميں ركاوف ندآ جائے۔

(m) دیگر جماعتوں کےذکرے گریز کرے؛ کماس کی وجہ سلمان بھائیوں کو تکلیف ہوگ -

(۲) لڑائی جھڑانہ کرے؛اس کی وجہ سے غیر مفیداور لا یعنی چیزوں میں وقت برباد ہوگا۔

تبليغي جماعت ١٩٢ - خلطافهميال

دوسرا کام "گشت کی ترتیب"

استبلیغی جماعت کے دعوت کے وسائل واسباب ہی میں سے ایک ریجی ہے کہ لوگ گشت کیلئے ايك امير،ايك رببراورايك متكلم طي كرليتي بي،جس وقت بيلوگ شت مين نكلتي بين توايك خف مجدیس بیٹھ کران کے دعوت کے صلاح وفلاح اور کامیا بی اس کے مفید اور کارگر ہونے کیلئے دعا كرتا ہے،ايك دوسر المحض معجد ميں رہ كركشت كے (دوران) بعد آنے والے لوگوں كااستقبال كرتا ہے، ان کے ساتھ بیٹھ کران کو مانوس کرتا ہے اور دین کی باتوں کا تذکرہ کر کے انہیں اپنے قریب کرتا ہے۔ مغرب کی نماز کے بعدا کی شخص بیان کا اعلان کرتا ہے کسنتوں کے بعد متصلاً بیان ہوگا ،اعلان کیلئے وہ یہ جملہ استعال کرتا ہے" ہماری کامیابی وکامرانی اللہ عز وجل کے حکموں کورسول اللہ علیہ کے طریقے پر پوراکرنے میں ہے۔'ای بات کوہ لوگ دین دایمان کی بات سے تعبیر کرتے ہیں۔ عشاء کی نماز کے بعد بیلوگ" حیاۃ الصحلبۃ "کے ایک دوقھے پڑھتے ہیں، صحابہ کرام رہے گئے کے قصے سانے کامقصدیہ ہوتا ہے کہ اللہ کے راہتے میں نکلنے والے اس کے راہتے میں اپنی محنت ومشقت اور وقت و مال کوزیادہ نسمجھ لیں اوران میں خوش دلی کے ساتھ اللہ کے رائے میں جان و مال کی قربانی کا ذوق وشوق برطے ۔ کھانے اور سونے سے پہلے ایک مخص ان کے آداب اور سنتوں کا فدا کرہ کرتا ہے، ایسے بی مسجد کے آ داب اوراس کی عظمت وحرمت کے لائق رہن مہن اورصفائی ستھرائی کے پاس ولحاظ کو بتلاتا ہے ایسے ہی انہیں شب بیداری کی ترغیب بھی دی جاتی ہے ہر مخص ان میں اپنی استعداد اور قدرت کے بقدر قیام کیل کرتا ہے۔ ہاں البتہ فجر ہے آ دھا گھنٹہ پہلے ان میں کا کوئی بھی سوتا ہوا نظر نہیں آتا، فجر کی نماز کے بعد بیان ہوتا ہے تھیج قر آن کے حلقے لگتے ہیں سورہ فاتحہ سمیت سورہ فیل سے کے کرسورہ ناس تک خصوصاً ان دس سورتوں یا دکرنا ، ہراللہ کی طرف دعوت دینے اوراس کے راستہ میں نکلنے والے کیلئے ضروری خیال کیا جاتا ہے۔ جب سورج طلوع ہوکر بقدر نیز ہبلند ہوجاتا ہے تو بیلوگ چاشت کی نماز پڑھتے ہیں، پھر ناشتہ کرتے ہیں،اس کے بعد فوراً آرام کرتے ہیں، پھر بیدار ہو کرمشورہ اورآ ئندہ نظام العمل کی ترتیب بناتے ہیں، یہی آئندہ چوہیں گھنٹوں کا کام ہوتا ہے، یہلیغی جماعت کا تفصیلی اوراجهالی نظام العمل ہوتا ہے۔

تبليغي جماعت

- حقائق-غلطفهميال

تبلیغی جماعت ا

# عالمی سطح پر دعوت و تبلیغ کے نتائج واثرات

اس جماعت کی بنیاد،اس کے نشو ونما اوراس کے نظام ممل کی جا نکاری کے بعد ہم اس کے مثبت ومنفی نتائج واثرات کا جائزہ لینا چاہتے ہیں، ( لینی اگراس کے پچیمنفی پہلو ہوں تو ) ہمارا یہ کہنا ہے کہ: ہم نے اس جماعت کو ثالی افریقہ ،مغرب ، جزائر ، تونس اور لیبیا میں دیکھا ہے۔ایسے ہی فرانس ، بہجیم، ہالینڈ، اتلی اور برطانیہ میں اس کامشاہدہ کیا ہے، امریکہ اور برصغیر میں بھی اس جماعت کے تعلق سے سا ہے۔ میں نے اس رعوت وتبلیغ کے مفید اثرات ونتائج کامشرق وسطی میں ملاحظہ کیا ہے: میں نے اِس دعوت وہلیغ کے درج ذیل اثرات محسوں کئے ہیں: ﴿ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ

- نہایت ہی خشوع وخضوع کے ساتھ نماز کی ادائیگی۔
- دین خصوصیات وامتیازات کااظهار واعلان؛ جیسے عورتوں کیلئے پردے کاالتزام اور مرد حضرات کا داڑھی کو بڑھا نا اورسر پریگڑی عمامہ وغیرہ کا استعال۔
  - ایمان واعتقاداور قول وعمل میں شرک اوراوهام وخرافات سے بالکل اجتناب
- 🔾 وحدانیت کے پیغام کوقبول کرنااور کتاب دسنت پڑمل پیراہونا، جس ونت بیلوگ ثالی افریقه اور بوروپ میں ہوتے تھے تو جب تک میں اس ملک یا صوبہ میں ہوتا تو وہ لوگ ہر جگہ میرے بیانات اورتقارييس پابندي كے ساتھ شركت كرتے \_الحمد للسلفى عقيده كالتزام، شرك وبدعات اوراوهام وخرافات سے برسر پیکار دہنا، بیاس جماعت کاطر والمیاز اورشعار رہاہے، شالی آفریقه میں بیراس جماعت

ر ہایوروپ تو وہاں بھی دعوت و بلغے کے اثرات نہایت ہی قابل تعریف ہیں، اس کے بدولت وہاں اسلام كوفروغ حاصل موااور و مال مسلمان ملازمول ميں پہنچا، چنانچە مسجدیں تقبیر ہو تمثیں اور نمازیں اداکی جانے لگی، ڈاڑھی، عمام اور کرتے میں اسلامی تہذیب وشناخت کا ظہار ہونے لگا، لوگوں میں اسلام میں داخل ہونے کی دعوت دی گئی ،نصاریٰ کی ایک بردی تعداد حلقہ بگوش اسلام ہوئی۔

جوکام صرف إسلامى فقوحات كوزريدانجام ديا جاسكا تھا،جس كے بنيادى عناصر ميں بتھيار، جہاداورایی جان کی بازی لگادینا،اس جیسے امورشامل ہوتے ہیں، یہ بھی نہایت ہی واضح اور بین حقیقت ہے کہ جس کا انکارکوئی نادان لا پرواہ یا کوئی ایسا شخص ہی کرسکتا ہے جواینے انفرادی یا اجتماعی

مقاصد واغراض کے پیش نظر تجاہل عار فانہ برت رہا ہو، دسیوں سال ایسے گذرے ہیں کہ سوائے امریکہ کے سارے بوروپ کے علاقہ میں کسی مسلمان کی مجال نہیں تھی کہ اپنی اسلامی شاخت کا اللهاركر سكے۔ اكثر لوگ شراب نوشي كى لت كى وجہ سے نماز چھوڑ سے ہوئے تھے، زبان، تہذيب وشاخت، اخلاق وعادات اوراطوار وکردار میں بالکل انگریز نظر آتے تھے، پھر تبلیغی جماعت کی شکل یں عقیدے،عبادات اور طرز وادامیں إسلامی مدایات کو لے کر اسلام ممودار ہوا اور بیسارا کام المایت بی خاموشی اور معمولی انداز میں ہوا، پھر امریکہ ویوروپ میں اسلام الیی شکل وصورت میں وجود پذیریهوا که اس کے موجود ہونے کوتو جھوڑ و؛ بغیر جہاد بالسیف کے اس کا دیکھنا بھی ممکن نہ تھا۔ يرصغيريس دعوت وتبليغ كاثرات ديگرمما لك سے پچھ منيس ہيں، وہال مسلمان دائر واسلام سے اہر ہوجانے ، اسلامی تعلیمات کو بالکلیہ ترک کر دینے اور بدعات وخرافات اور انواع واقسام کے شرکیہ و کفریداعمال میں سرگرداں اور حیراں ہونے کے بعد پھراسلام کی طرف لوٹ آئے ہیں۔ حملینی جماعت کے نقوش واٹرات کا اندازہ لگانے کیلئے وہاں کے جماعت کی جانب سے مالا فی منعقد ہونے والے اجتماعات کی جانب إشارہ کردینا کافی ہے، جولوگوں کی تعداد، ان کے وسيع انتظامات اورنظم وضبط كى باريكى كى وجه سے عقلوں كوجيران وسششدر كرديتے ہيں، پھريدلوگ وہاں سے دنیا کے مختلف علاقوں میں تھیل کراسلام کے فروغ اور ترقی کیلئے کام کرتے ہیں اور بیلوگ

ای زبان وحال ہردوے اسلام کی نمائندگی کرتے ہیں۔ مشرق وطلی میں تبلیغی جماعت کے نقوش وآثار

معر،اردن،شام،لبنان، یمن کے شالی حصہ، اِی طرح خلیج کے تمام ممالک میں اس کے اثرات واضح طور پرنظر آتے ہیں، کتنے ہی مج رواور لا پرواہ درست ہو گئے، کتنے ہی خود نا آشنا اور غافل لوگ ہوش میں آگئے ، کتنے ہی اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے دین سے منحرف و دبارہ اللہ عزوجل کی واج عالی سے وابسة ہو گئے ، میں نہیں مجھتا کہ مید چیزیں اِن علاقوں میں اِصلاح معاشرہ کے کازے متعلق او گوں سے دھی چی ہوئی ہیں۔

تبلیغی جماعت اوراُس کے دعوت کے کاز کے متعلق چند مثبت پہلو ہیں۔ اِنشاءاللہ ہم اس کے پچھے منقی پہلوکااس کے خالفین کی زبانی نقل کر کے ،ان کی رضامندی یا ناراضکی کی پرواہ کئے بغیر ان میں بازآجائیں کہ مباداان کا شاراللہ کے راستے میں رکاوٹ پیدا کرنے والوں میں نہ ہوجائے۔بیان کے اعتراضات کور تیب وار اعتراضات ہیں، ہر بات میں حق پہلو کے ذکر کرنے کے ساتھ ہم اِن تمام اعتراضات کور تیب وار وکر کئے جارہے ہیں:

و پاوگ اعتراض کرتے ہیں کہلیغ کاطرزصوفیوں کی طرح ہے

اس كاجواب يه ب كم الرنصوف كامطلب يه ب كركسي صوفى سلسلة نقشبندى تيجانى رفاعى وغيره كا الترام كياجائے :جس كے بنيادى عناصر ميں شخ مر بى كى اطاعت وفر مابردارى اور اوراد واذ كاركى پابندى، اس السلم كاوكون كساتها خوت و بهائى جارگى أب كے معارض مرچيز كا دفاع اوراس كے معاندين اورمعارضین ہےمعاندانہ روبیر کھنا،اللہ کی تئم ہم نے تبلیغی جماعت میں اس طرح کا کوئی التزام نہیں دیکھاہے، ہمیں ان کے اس طور وطریقے کا نہ ثالی آفریقہ میں پتہ چلا ہے، نہ یوروپ میں اور نہ ہی مشرق وسطی میں اور نہ ہی امریکا میں ہم نے ان کے اس طرز کوسنا ہے؛ اس کے باوجودا گر تبلیغی جماعت کا كوئى فرداس سلسلے كاكوئى صوفى ہوتا ہے توبيليغى جماعت كيلئے كوئى معيوب شيئ نہيں ہے؛ چونكة تبليغى جماعت بی عالمی دعوت ہے جس میں ہرطرز وفکر کا حامل شخص شامل ہوسکتا ہے؛ چونکہ تبلیغی جماعت کا طریقهٔ کاراورطرز ومل،ایمان واعقاد،قول ومل مرچیز مین تصوف کی موشگافیوں سے خال ہے، میلوگ نداین افعال نداین اقوال اورندی کسی بھی این اطوار وعادات سے تصوف کی نمائندگی کرتے ہیں، مد بات ہرو ہخف جواس جماعت کے ساتھ نکلا ہے جانتا ہے، اس تحریک کا ایسے علاقے میں نشو و نمایا نا تقید کیلئے کافی نہیں ہے، جہال اس متم کے بے شارسلط پائے جاتے ہیں ؛ چونکہ "معر" میں اس وقت اس مسم كسر (24) سليل بين،ان كي مرال ميشي بهي به كياس مسم كسلاسل كامصر من يايا جانا وہاں کی دیگر تحریکوں و تظیموں کیلئے بہتان طرازی کا باعث ہوسکتا ہے؟

وہاں وردر ریوں وید وں سے بہت رکتانی جا جا کہ اللہ کا دھرت محمد الیاس صوفی تھے ،یاان کے جانشین انعام کی تھے ،یان کے جانشین انعام کی تھے ،یکن ان کی پیخر یک تواس تیم کے صوفیانہ طرز عمل سے خالی ہے ، کیا محض ہے بات اس کیلئے عاراور شرمندگی کا باعث ہو سکتی ہے اس تحریک کے درکاوٹ کا سب بن سکتی ہے؟ یا محض ہے بات اس کیلئے عاراور شرمندگی کا باعث ہو سکتی ہے کہاس کی وجہ سے لوگوں کو اس کام سے متنظر کیا جا سکتا ہے؟ ایساتو نہیں کیا جا سکتا۔

اس کی وجہ سے لوگوں کو اس کام لیں اللہ تمہیں اور نہیں ہدایت سے سرفر از کرے۔ آمین کھائے والی کھائے والی کے ایساتو نہیں ہدایت سے سرفر از کرے۔ آمین

تبليغي جماعت ٢٠٠ حقائق-غلط فهميان

حق پہلو کی وضاحت کریں گے، ہمارامقصد تو محض ربّبِ ذوالجلال کی رضاجو کی ہے، اے اللہ ہم سے راضی ہوجا، ہم سے ناراض نہ ہو؛ چونکہ آپ ہی برد باراور جاننے والے ہیں۔

# مخالفین کے اعتراضات اوراُس کے جوابات

ایکاعراض ان کایہ ہے کہ

تبلیغی جماعت نے مسلمانوں کے دلوں سے جہاد کی روح کوختم کر کے انہیں جیتے جی ہی مروادیا ہے؛ چونکہ بیلوگ سیاست سے بالکل کنارہ کشی اختیار کرتے ہیں اور جن مما لک میں اسلامی حکومت نہیں ہے وہاں شرعی احکام کے نفاذ کا مطالبہ نہیں کرتے اور بیسعودی عرب کوچھوڑ کرتمام اسلامی حکومتوں کی حالت ہے۔

#### اس کاجواب بیے کہ:

تبلیخ والے تو زندہ اور بیدار اور باشعور ہیں، ان پر مردگی طاری نہیں ہوتی ؛ جیسا کہ ان لوگوں کا اعتراض ہے، جو شخص لوگوں کو اسلام کی وعوت دینے کیلئے اپنے جان ومال کی قربانی دے کر بیروں ملک واندرون چھرتا ہے بیتو بالکل زندہ اور پائندہ ہے، اسے مردہ قرار نہیں دیا جاسکتا! بیا یک بات ہے۔ دوسری بات بیہے کہ

اگر شرعی حکومت کا مقصدیہ ہے کہ صرف ایک اسکیے اللہ کی کما حقہ عبادت کی جائے ، تو تبلیغی جماعت نے اپنے اس دعوت کے کاز کے ذریعہ اللہ کی بندگی ، اس کے اور اس کے رسولوں کی تمام مامورات ومنہیات میں اطاعت شعاری کی ہے ، جس مقصد کیلئے شرعی احکام کے نفاذ کا مطالبہ ہوتا ہے بیتو بغیر قتل وخون کے حاصل ہور ہاہے۔

#### تیسری بات یہ ہے کہ:

جولوگ شری احکام کے نفاذ کا مطالبہ کرتے ہیں اور بالذات سیاست میں لگے ہوئے ہیں، کیا انہوں نے اس کے ذریعہ مطلوبہ اغراض ومقاصد کو حاصل کرلیا ہے، تھوڑی می مقداری میں صحیح؟ ایسا کچھ بھی نہیں ہوا؛ تب تو تبلیغ والوں کے حوالہ سے زبانِ طعن دراز کرنے والوں کا پیغام نفی ہوگا، تبلیغی جماعت کا پیغام مثبت ہوگا، تمام ہی دانشمندوں کے یہاں مثبت پہلوشفی پہلو سے بہتر ہوا کرتا ہے؛ اس لئے ہم اپنے بھائیوں کو یہ تاکید کرتے ہیں کہ یہ لوگ تبلیغی جماعت پر الزام تراشیوں سے اس لئے ہم اپنے بھائیوں کو یہ تاکید کرتے ہیں کہ یہ لوگ تبلیغی جماعت پر الزام تراشیوں سے

ایمان کی طاقت میں اضافہ ہوجا تا ہے، اگر بداخلاق ہوتو خوش اخلاق اور باوقار ہوجا تا ہے، اگر وہ عافل اور لا پرواہ ہوتو ہوش ہے کام لینے لگتا ہے، اگر وہ مادہ پرست ہوتا ہے تواس میں روحانیت آجاتی ہے۔ جوش بھی جماعت میں نکلتا ہے، اس کے اندر عمو مااس قتم کی تبدیلی رونما ہوتی ہے، ایسانہیں ہوتا کہ پہلے وہ تو حید پرست تھا، اب کفروشرک اور اوھام وخرافات میں بہتلا ہوگیا، پہلے متی تھا اب سرے ہے گڑگیا، یا پہلے امور آخرت ایمان وغیرہ سے واقف تھا، اب ان تمام چیز وں سے عافل ہوگیا، یا پہلے اللہ اور اس کے رسول کا اطاعت گذار تھا اب نافر مان اور سرکش ہوگیا، ایسانہیں ہوتا! اللہ کی قتم ہم نے داس طرح کی کوئی بات دیکھی ہے اور ضاس طرح ان کے بارے میں پچھ سنا ہے۔

بعض افراد میں اس نتم کے کسی واقعہ یا حادثہ کا پیش آ جانا کوئی محال اور دشوار بھی نہیں ہے، ایسا شاذونا دراور بہت ہی کم ہوتا ہے اور شاذونا در پراحکا مات کا اجرا نہیں ہوتا۔

اے حق کے طلب گارو! حق کوتھا ہے رہو، حق بات سے اللہ کے بندوں کو تنفر کرنے میں تم اللہ سے ڈرتے رہو، اللہ کے رائے سے روکنا کفرید کام ہے، اس سے اللہ کی پناہ۔

ن يبھی اعتراض کياجا تاہے کہ:

تبلیغ والوں نے اسلام کے پانچ بنیادی چیزوں اور ایمان کے چھار کان کوچھوڑ کران کے بجائے ویکر چھصفات گڑھ لئے ہیں۔

اس کاجواب یہ ہے کہ اللہ کی شم اس شم کا اعتراض توبالکل پاگل ہے کی بات اور کھلی ہوئی برطنی ہے،
اگیا کسی اصلاحی اور تربیتی نظام کوچلانے کیلئے کسی خاکے کا تر تیب دینا اور اس کے مطابق عمل پیرا ہونے
گی دعوت دینے کو اسلام کے بنیادی اور ضروری ارکان کوچھوڑ کر دوسری چیزوں کا اختیار کرنا کہا جاسکتا ہے؟
جس تحریک بنیادی اللہ کی ذات، اس کی ملاقات اور اس کے دین پریقین، نمازوں کوقائم کرنا
اور زکوۃ کی ادائیگی، اخلاق حمیدہ اور ہر تول وقعل میں خلوص نیت پر ہو، اے اللہ کے بندو! کیا اس
تحریک کے بارے میں یہ بات کہی جا کتی ہے کہ انہوں نے اسلام کے بنیادی ارکان کوچھوڑ کردیگر
چھوفت گڑھ لئے ہیں۔

کی الله! بیتو بہت بڑی الزام تراثی اورافتر اپردازی ہے، جوامت کے اسلاف اوراس کے ابتدائی دور کے صلحاء اتقیاء سے اپتدائی دور کے صلحاء اتقیاء سے اپنتال دوابستگی کا مدعی ہے وہ بیات کیسے کہ سکتا ہے؟

تبليغي جماعت ٢٠٢ - قلافهم إل

ن میمی اعتراض کیاجا تاہے کہ:

اکارتبلیغ صوفی سلاسل میں بیعت ہوتے ہیں۔اس کاجواب بیہ کے بیعت تو صرف امام اسلمین ہی سے ہوسکتی ہے ،خواہ وہ کوئی بھی ہو،ورنہ تو وہ احادیث کی روشن میں واجب القتل ہوگا۔ رہاکسی مسلمان سے کسی کا بیع ہد کرنا کہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گا تو اس کو کوئی ناواقف، عناد پرست یادین پراگندگی وانتشار سے دوچا وشخص ہی (بیعت) کہ سکتا ہے۔

تبلیغی جماعت کا جونظام العمل ہم نے بتلایا ہے، اس میں سے کوئی نفظ یا حرف ایسانہیں ماتا جس سے بیعت کی اصل بات کا پیتہ چل سکتا ہویا اس کا ثبوت ملتا ہو۔

اگریہ بات مان بھی لیس کہ ہندوستان کے بعض داعی حضرات قادری ' نقشبندی اس جیسے صونی سلسلول سے وابستہ ہیں اور بیلوگ بھی بعض لوگوں کو بھی خفیہ طریقوں سے اس سلسلے سے وابستہ ہونے کی دعوت دیتے ہیں ؛ اس کا وبال اور انجام وہ بھگٹیں گے ، جب تک دعوت کا طریقہ کا راور طرزعمل اس فتم کی چیزوں سے خالی ہوگا تو یہ اس تحریک اور اس سے منسلک لوگوں کیلئے نقصاندہ نہ ہوگا۔

دائی حفرات توجوچز دعوت کے اصولوں اور طرز عمل کے نخالف ہوائے ہرگر قبول نہیں کریں گے،
اگر اس تحریک کے طریقۂ کارمیں میہ چیز شامل ہویا کسی بھی طرح اس شبوت ماتا ہوتو اس طرز دعوت سے
ہرائت کا اظہار؛ بلکہ اس کی مخالفت ضروری ہے، جب میہ چیزیں اس تحریک کے نظام العمل میں داخل ہی
مہیں ہیں تو پھر برائت کا اظہار کیوں کیا جائے؟ تبلیغ اور اس کے طریق پر نکتہ چیزیاں اور افتر ا
پردازیاں کیوں؟ میتو بہت براظلم ہے جس کا انجام نہایت ہی خراب ہوگا۔

یجی اعتراض کیاجا تا ہے کہ:

بیدائی حفزات جوفض بھی ان کے ساتھ کچھ دن کیلئے نکلتا ہے، اس کی زندگی سرے سے بدل کر رکھ دیتے ہیں، ہر چیز بہال تک کہ اصل عقید ہے، طرز وادا، سلوک و برتا وَاورسونِ جُ وَفَكر کے انداز بھی بدل جاتے ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ہاں ایسا ہی ہوتا ہے؛ چونکہ یہ دعوت ہی اس قدر حیرت انگیز اور پرتا ثیر ہے کہ یہ اپنے قبول کرنے والے میں آپ کے کہنے کے مطابق مکمل تبدیلی لے آتی ہے۔ چنانچہ اگر جماعت میں نکلنے والا گمراہ ہوتو راہ یاب ہوجاتا ہے، اگر ضعیف الایمان ہوتا ہے تو اس کی المان کے مخالفین کی تعداد بہ نسبت مؤیدین کے زیادہ ہے، مجموع طور سے ہم اپنی اس بات سے المان کے مخالفین کی تعداد بہ نسبت مؤیدین کے زیادہ ہے، مجموع طور سے ہم اپنی اس بات سے اللہ عزوج کی ان چیزوں سے برأت کا اظہار کرنا چاہتے ہیں، اللہ عزوج کی دلوں کے احوال سے موب باخبر ہے۔

#### ن میمی اعتراض کیاجا تاہے کہ:

وہوت وہلنے والے جہاد کا انکار کرتے ہیں اور وہ یہ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کی موجودہ پوزیش اور آپ کے اصحاب کی ہیں۔ ا

کیااس بات میں کوئی عیب، برائی یا کوئی گناہ ہے کہ اس کی وجہ سے بلیغی جماعت کو برا بھلا کہا جائے ؟

اللہ ہر باخبر صاحب عقل وخر دمسلمانوں کے احوال اور ان مما لک کو در پیش حالات وخطرات سے والف کا شخص اس کا قائل ہے، جولوگ جہاد کے بارے میں نعرہ بازی کرتے ہیں اور موجودہ حالت میں اس کی خالفت کرنے والوں کو اپنی دشنام طرازی کا نشانہ بناتے ہیں، وہ یہ بتلا کیس کہ انہوں نے اب تک سے معرکے مرکئے ہیں، کتنے مما لک کوغلامی کے شکنج سے گلوخاصی عطا کی ہے اور کس قدر وہاں احکام شرعیہ کا نفاذ کیا ہے؟ تاکہ اس بات کے پیش نظریہ کہا جا سکے کہ بلیغی جماعت والے جہاد کے مسلم سے پیچھے دہ گئے ہیں۔

ربی یہ بات کہ دعوت و تبلیخ والوں نے ملک افغانستان میں جاری جہاد کے بارے میں کی قتم کی است افزاء بات کہ دعوت و تبلیخ والوں نے ملک افغانستان میں جاری جہاد کے ہام میں مصروف تھے،اگر پچھاوگ افغانستان کے جہاد میں برسر پیکار ہوں اور پچھلوگ یہ جمھے کر کہ اصلاح قلوب اور اخلاق واعمال کی درس کے درس کے میں برس کے درس کے درس کے درس کے درس کے اس جم یک مصروف رہیں تو یہ کوئی عیب کی بات نہیں ہے کہ جس سے مشرق ومغرب کے اس تحریف سے وابستہ حضرات کو تہم کیا جائے۔

#### و يجمى اعتراض كياجا تاب كه:

تبلیغ والے ''امر بالمعروف' بھلائی کا تھم دینے اور'' نہی عن المئکر'' برائی سےرو کئے کے فریضے کو بہترین طریقے سے انجام نہیں دے پارہے ہیں۔

تبلیغی جماعت کااس بارے میں جوطریقۂ کارہے دہ پیچے گذرچکاہے،اس کے بنیادی اصواوں میں ہے ہات بھی شامل ہے کہ برائی کرنے والے اس کی برائی سے روکا نہ جائے، بیدووجہ سے:

تبلیغی جماعت ۲۰۴۲ هائق-غلطفههای

#### ن يبھی اعتراض کياجا تاہے کہ:

تبليغ والے الل عقيده اورائمه اسلاف كے ساتھ معانداندرويه اختيار كرتے ہيں۔

اس کا جواب ہے ہے کہ بیتو محض خالی دعویٰ ہے جودلیل کا بختاج ہے، کیا اس بارے میں کوئی دلیل موجود ہے؟ اس کے باوجود ہم ہے کہتے ہیں کہ بیکوئی محال اور بعید چیز نہیں کہ کوئی قرآن وحدیث سے ناواقف ' بے حس' خود غرض اور مفاد پرست عالم ہو (جواس طرح کی بات کہتا ہو) ایسے لوگوں کی بہت بردی تعداد ہے جوائمہ سلف خصوصاً شخ الاسلام ابن تیمیہ اور محمد بن عبدالو ہاب ہے بغض وعناد میں مرکھنے کے باوجودان مبلغوں کے ساتھ جماعت میں نگلتے ہیں اور چونکہ دعوت کے بنیا دی اصولوں میں میں بیات شامل ہے کہ بحث ومناظرہ اور لا یعنی سے گریز کیا جائے ، ائم سلف کے بغض وعناد میں مبتلا کوئی میں مہوجے خوداس کی حالت پر چھوڑ دیا جاتا ہے کہاں تک کہ دعوت ہی اس میں تہذیب با سمجھ شخص ، ہوجے خوداس کی حالت پر چھوڑ دیا جاتا ہے کہاں تک کہ دعوت ہی اس میں تہذیب با سمجھ شخص ، ہوجے خوداس کی حالت پر چھوڑ دیا جاتا ہے کہاں تک کہ دعوت ہی اس میں تہذیب با تنظی پیدا کرتی ہے اوراس طرح ہوسکتا ہے۔

عموماً تبلیغی جماعت سے وابسۃ لوگوں پراس قتم کا الزام عائد کرنا کہ بیلوگ سلفی عقیدہ اورائمہ سلف سے وقمن ہیں بیلو کے وقمن ہیں بیلو نہایت ہی لچراور لغوبات ہے اور بہت بڑاظلم اور نارواالزام ہے اور مسلمان اس قتم کے اوصاف رذیلہ کا حامل ہوہی نہیں سکتا۔

الله کی قتم! ہم تبلیغی جماعت سے اچھی طرح واقف ہیں، یہ مشرق مغرب میں ہمارے بیانات میں مشرکت کرتے ہیں، ہم نے ان میں سے کسی سے کوئی الی بات نہیں سی ہے، جس سے بی چھے کہ بیاک تو حید پرستوں اور ان کے ائمہ واسلاف کو ہری نگاہ سے د کھتے ہوں؛ بلکہ خود وہ لوگ ہم سے بید شکایت کرتے ہیں کہ خود ان کے ملک میں ان کے رشتہ دار انھیں ' و ہائی'' کہتے ہیں۔

ہمارے ایمانی بھائیوں کو یہ بات اچھی طرح جان لینا چاہیے کہ چوشخص تو حید پرست حضرات اور
ان کے ائمہ واسلاف کے متعلق اپنی زبان طعن دراز کرتا ہو یا ان کو برا بھلا کہتا ہو، ہم اس کے متعلق خاموثی اختیار کر کے اپنی رضامندی کا اظہار نہیں کر سکتے اور نہ خود ہم کسی پر اس قتم کی الزام تر اثنی کرتے ہیں جوانہوں نے نہ کہی ہو؛ چونکہ بی توظم اور کرتے ہیں جوانہوں نے نہ کہی ہو؛ چونکہ بی توظم اور زیادتی ہے اور ظلم شرعاً حرام ہے۔

اس كامطلب يبهي نبيل ميمشرق ومغرب مين اسلاف ي بغض وعنادر كصف والاكوني نبيس بإياجاتا؟

پھرتو محض تبلیغی جماعت پر حنفی مسلک کے حوالہ سے تعصب آمیز رویہ اختیار کرنے کا الزام لگانا کیے درست ہوگا؟ حالانکہ ہرمسلک کے ماننے والوں کا اپنے مسلک کے بارے میں ایسا ہی سخت رویہ ہوتا ہے۔

دوسری بات یہ ہے کتبلیغی جماعت میں حنفی شافعی مالکی حنبلی ہرمسلک کے لوگ شامل ہیں ؛ لہذا تبلیغی جماعت میں اس قسم کا اعتراض کرنا بالکل درست نہ ہوگا۔ اب بھی الزام تر اشیال کرنے والے سمجھتے کیوں نہیں؟!

اس بات کا بھی خیال رہے کہ مشرقی مغربی آفریقہ ، پوروپ امریکہ مشرق وسطی کہیں ہے بھی ابت کا بھی خیال رہے کہ مشرق وسطی کہیں ہے بھی ابت کہ بیت ہوئی کہ بلیغ والے کسی مسلک کے اختیار کرنے کو کہتے ہیں ، ان کی وعوت کا طلاحہ اور لب لباب بیہ ہے کہ اعمال صالحہ کی انجام وہی اور اعمال بد کے ارتکاب سے گریز کر کے ایمان کی تقویت کا سامان کیا جائے ، ہاں البتہ بیلوگ خفی امام کی اقتداء میں نماز پڑھتے ہیں ، بیان کا عمل ہے قول تو نہیں ہے ۔ یہ بات بھی لوگوں میں مشہور ومعروف ہے کہ جولوگ تبلیغی جماعت کی وعوت پر راہ یاب ہوئے ہیں ، ان میں دیگر مسلمان کے مقابل حق کو قبول کرنے اور کتاب وسنت پڑھل پیرا ہونے کی صلاحیت ولیافت زیادہ ہوتی ہے۔

ن يجهى اعتراض كياجاتا ہے كه:

تبلیخ والے اقسام تو حید میں سے تو حید عبودیت (صرف ایک اللہ کی پرستش) کا انکار کرتے ہیں۔

اس کا جواب ہے ہے کہ ان میں سے پھے تو حید عبودیت (فن کی اصطلاحات مقصود نہیں ہوتی ہیں بلکہ معنی اور مصداق مقصود ہوا کرتے ہیں اور وہ الحمد للہ انچھی طرح پائے جارہے ہیں، کتنے ہی وہ شہر اور گاؤں ہیں اور کتنے ہی وہ خاندان اور افراد ہیں جو اس کام میں لگنے کے بعد انہوں نے ان شرکیات وبدعات سے تو بہ کی جب کی وجہ سے قبر پرست ان کے جانی وُشن بن گئے اور بہت سے ان کے اکثر یک علاقوں میں جماعتوں کوشہید کردیا گیایا کم از کم مجدوں سے نکال کودھویا گیاہے ) کو جانے ہی نہیں ہیں بلیکن وہ لوگ (عملاً) اس کے خلاف بھی نہیں کرتے ہیں، اس کا مطلب نہیں ہے جانی وہ لوگ تو حید عبودیت کا انکار کرتے ہیں، اس پردلیل ہے کہ یہ لوگ آیک اللہ کے علاوہ کی عبادت کہ دہ لوگ آیک اللہ کے علاوہ کی عبادت کی دعوت نہیں دیتے ، نہ دعا میں ، نہ ذن کی وقر بانی ، نہ نذرو نیاز اور نہ ہی امید وہیم میں ؛ جیسا کہ میں بارے میں اہل طریقت ، جاہل اور گمراہ لوگوں کا طریق ہے۔

تبلیغی جماعت ۲۰۲ هائق-غلط فهمیاں

بہلی دجہ توبیہ کہ

جس معاشره میں جہالت ونادانی کوسکدرائج الوقت کادرجہ حاصل ہو، جہال فسق و فجو رمیں ابتلاء کی فضا ہوتو وہاں کسی برائی پرنگیر فائدہ مندنیں ہوتی ،اس کا ہرصاحب بصیرت شخص کواعتر اف ہے۔ دوسری وجہ رہے کہ

اُنہوں نے زبانی انکار کے بجائے میطریقد ابنایا ہوا ہے کہ اس برائی میں مبتلا شخص کواس ماحول سے دور لے جا کراسے ایسے مری اور حکیم دوانا حضرات کے سامنے پیش کیا جائے جوخوش کلامی اور نرم گفتار کے ذریعہ اس کے مناسب حال ادویہ تجویز کریں، پھر چنددن گذرنے نہیں پاتے کہ وہ شخص خوداس برائی کوچھوڑ کراس کی مذمت کرنے والوں میں شامل ہوجا تا ہے۔

اِصلاح وتربیت کا بیطریقه اس سے بہتر ہے کہ غافل اور لا پرواہ لوگوں کے چی منبر پر بیٹھ کر وعظ وقیعت کی جائے ،ایک دوسری بات بیٹھی ہے کہ: تبلیغی جماعت پراعتراض کرنے والوں نے در نبی عن المنکر "کے فریضے کو کس قدرانجام دیا ہے،اس کا جواب برخض کو معلوم ہے؛ بلکہ معاشرے کی صورتحال خوداس پر شاہداور گواہ ہے،ہم اپنے واسطے اوران کے واسطے"امر بالمعروف اور نہی عن المنکر "کے فریضے کے فریضے پراللہ سے مغفرت طلب کرتے ہیں، جو محض تبلیغی جماعت پر"نہی عن المنکر "کے فریضے کے قریضے کے الزام لگا تا ہے اور خوداس فریضے کو انجام نہیں دیتاوہ اس شعر کا مصدات ہے:

لا تنه عن حلق تأتی مثله عار علیك إذا فعلت عظیم "جس برائی اورعادت میں توخود بتلا ہاں سے دوسرے ومت روک، اگراس برخلقی میں توخود بتلا رہے گا تو بیندامت اور شرمندگی کا باعث اور بہت بڑی بات ہوگئ'۔

یہ بھی اعتراض کیا جاتا ہے کہ بیٹے والے مسلک خفی کے سلسلہ میں تشدد برتے ہیں:

یں میں اس کا جواب سے ہے کہ کیا ہے بات صرف تبلیغی جماعت کے ساتھ مخصوص ہے؟ ایسا تو نہیں ہے،
واقعی صورتحال ہے ہے کہ شافعی شافعی مسلک کے تعلق سے تعصب برتا ہے، مالکی اپنے مسلک کے
حوالہ سے تشدد آمیز رویہ اختیار کیا ہوتا ہے، اس طرح منبلی بھی اپنے مسلک میں شدت اختیار کرتے ہیں،
اس سخت اور تشدد کی حد تک پہنچ ہوئے رویہ سے وہی لوگ بچے ہوتے ہیں جو حق بات کا اس کے
تمام دلائل کے ساتھ مشاہدہ کرتے ہیں اور اس قسم کے تشدد آمیز رویہ کورک کردیتے ہیں اور ہرموقع پر
حق کا ساتھ دیے ہیں۔

اور مال، عزت شہرت اور تفریح طبع مقصود نہ ہو، ان داعی حضرات کا لوگوں کی ہدایت اور ان کے اصلاح نفس اور تزکیر باطن کے واسطے سفر کرنا، ان کے اللہ کے راستے میں نہ ہونے کا وہی شخص مدعی موسکتا ہے جواس کام نے ناواقف ہویا جان بوجھ کر جہالت کا مظاہر ہ کرر ماہو۔

مَضُورِ الرَمِ عِلَيْ كَالْهُ الرَّادُرَامِ مِهِ عَدُونَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَوُروحة خيرُمِنَ اللَّهُ يَا اللهِ اَوُروحة خيرُمِنَ اللَّهُ يَا اللهِ اَوْروحة خيرُمِنَ اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

اس کے علاوہ بے شاریح اور حسن درجہ کی احادیث ایسی ہیں جس میں اللہ کے راستے میں نکلنے کی سرخیب دی گئی ہے؛ اس کے باوجودا سے اللہ کے بندو! یہ کہتے ہو کہ بلیغی جماعت میں جانا بدعت ہے؟

اس سے بھی زیادہ تعجب خیز اور چرت انگیز بات ان لوگوں کا یہ کہنا ہے کہ جماعت رواننہیں کی تھی۔

بدعت ہے؛ چونکہ حضور علی اللہ خضرت معافر معافر کے بین بیا جان بوجھ کر بھلا دیا ہے کہ حضور علی الوگوں کی تعلیم کیلئے میں یا جان بوجھ کر بھلا دیا ہے کہ حضور علی الوگوں کی تعلیم کیلئے میں دوروان فرمایا تھا۔

شایدوہ بیری بھول گئے ہیں کہ حضور ﷺ نے تنہا حضرت معاذر ﷺ کوروانہ نہیں فر مایا تھا بلکہ ان کے ساتھ اپلے ہوں کے اس کے اور ان میں کہ حضور ﷺ کے تنہا حضرت معاذر ﷺ کو کو ان کو خوشخریاں سنانا، ان کے ساتھ سہولت کا معاملہ کرنا، تنگی کا معاملہ نہ کرنا، لوگوں سے گھل مل جانا، اختلاف نہ کرنا۔

ایسے بی حضور اکرم میں نے حضرت علی رضی اور خالد بن سعید رضی کا نہ اور ان فر مایا تھا اور ان میں معلام کی معلق کا معلق کے اور ان کی تعداد معلی کر اس معلق کی اور اور ان کی تعداد روان فرمائی تھی۔

جیے ان لوگوں نے جماعتوں کی شکل میں نکلنے کی بدعت ایجاد کی ہے؛ ایسے ہی نکلنے کیلئے دِنوں کی تعداد کا بھی نمدارس اور تعداد کا بھی نمدارس اور تعداد کا بھی نمدارس اور (۱) صحیح البخاری ، بھی صفة الجنة و النار

تبلیغی جماعت ۲۰۸ هائق-غلطفهمیاں

ال جتم کی کی صرف تبلیغ والوں ہی میں نہیں؛ بلکہ اکثر و بیشتر مسلمان ،معدود سے چندلوگوں کوچھوڈ کر تو حیوعبود بیت سے واقف ہوں ، ذری بندرونیاز اور حیوعبود بیت سے واقف ہوں ، ذری برستش نہ کریں ، ہمارا فرض بیہ ہے کہ ہم ان کوتو حیوعبود بیت سمجھا کیں نہ کہ ہم ان کے سلسلہ میں عیب جوئی کریں ۔

O يومى اعتراض كياجا تاب كه:

تبلیغ والوں کا دائرہ کار نہ صرف نا فرمان سرکش لوگوں تک محدود ہے؛ بلکہ بیلوگ حق پرستوں پر الر انداز ہونے کی کوشش کرتے ہیں، انہیں ائکہ اور اسلاف کے طریقہ سے ہٹا کر تبلیغ کے نکما اور نا کارہ طریقہ کا پابند بناتے ہیں؛ جس کی بنیا داوھام اور بدعات وخرافات پر ہوتی ہے۔

اس کا جواب میہ ہے کہ آپ اس بات کے معترف ہیں کہ تبلیغی جماعت کے اثر سے سرکش اور نافر ماں راہ دار ہوجاتے ہیں، آپ نے نافر ماں راہ راہ وجاتے ہیں، آپ نے جو بیاعتراف کیا ہے، واقعی صور تحال بھی یہی ہے۔

"مبارکبادی کے متحق ہیں وہ لوگ جن کے ہاتھوں اللہ عزوجل لوگوں کی ہدایت کا سامان کرے۔"
رہاان لوگوں کا حق پرستوں پر اثر انداز ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ خود اپنے ذات سے دین پر
چلے کو کافی نہیں نجھے ؛ بلکہ یہ لوگ دوسر بے لوگوں کو راہ راست پر لانے کی بھی کوشش کرتے ہیں، یہ بھی
ایک طرح کی اثر انگیزی ہے، یہی وجہ ہے کہ ان میں علاء کی تعداد بہت کم ہوتی ہے اورای وجہ سے طلباء
ان کے ساتھ نگلنے سے کتر اتے ہیں اور چونکہ اس میں جان و مال اور ہر طرح کی قربانی دین پڑتی ہے،
بعض لوگ محض اس لئے اس جماعت کے ساتھ معاندانہ رویدر کھتے ہیں۔

یجی اعتراض کیاجاتاہے کہ:

تبلیغ والے بدعتی ہیں ؛ چونکہ بیلوگ جماعتوں کی شکل میں نکلتے ہیں اور چونکہ ان لوگوں نے جماعت میں نکلنے کیلئے تین دن، حیالیس دن اور چارمہینے مقرر کیے ہیں۔

اس کا جواب سے کہ: اپنی ذات کی اصلاح کیلئے سفر کرنا جیسے حصول علم وہدایت کیلئے سفر کرنا اور اور کو ان کے درب کی طرف بلانے اوران کو دنیا و آخرت کی کامیا بی کے گر بتلانے کیلئے سفر کرنا ، ان چیزوں کیلئے سفر کرنا اللہ کے داستے میں سفر کرنا ہے ؛ اگر نیت خالص ہواور محض رب کی رضا کا جذبہ ہو

ان کے ساتھ میری عملی شرکت نہ کرنے کی وجہ صرف یہ ہے کہ میرے اندر خرچ کرنے اور مشقتوں کو سہنے اور برداشت کرنے کی سکت نہیں ہے؛ اس لئے ہم صرف ان کے ساتھ خیرخوا ہانداور ناصحانہ برتاؤ کرتے ہیں ، ان سے دعوت کے سلسلہ میں جواغلاط پیش آتی ہیں ، اس کی اصلاح اور وُرسکی کرتے ہیں ، اس کی عیب جوئی اور ان پر نقذ و تبھرہ اس وجہ سے نہیں کرتے ہیں کہ اس وجہ سے ہمارا شارراستے سے روکنے والوں میں نہ ہوجائے۔

لين بعض مارے بھائی:

الله انبیں ہدایت دے، جب ان لوگوں نے اپنے اندردعوت کے کام کی سکت نبیں پائی تو بیلوگ ان پر نفقد و تبعر ہ کرنے گئے، ان کو خلط انداز ہونے گئے؛ مان کے کام میں خلل انداز ہونے گئے؛ حالا نکدان کارویہ کسی بھی طرح مناسب نہیں ہے، اللہ ہی مددگار ہے۔ مناسب نہیں ہے، اللہ ہی مددگار ہے۔ (درودہوہ مارے نی میں کی اوران کے آل واصحاب پر''

\*\*\*

TO THE WAR TO STREET THE PARTY OF THE PARTY

The state of the s

The same and the s

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

تبليغي جماعت ٢١٠ علافهمياں

یونیورسٹیز کے چھٹیوں کے دنوں کے نظام کی طرح ہے؛ جس کیلئے بیلوگ ایک مدت متعین کرتے ہیں؛ تا کہ طلباء کی غیر حاضری کی مدت کا اندازہ ہواور طلبہ بھی اس بہانے ایام تعلیم کیلئے اچھی طرح تیاری کرلیں۔

کیا اس کے باوجود بھی بیلوگ داعی حضرات کے دنوں کے تعین کو بدعت قرار دیتے ہیں ؟ حالانکہ بیدنوں کی تعیین دعوت کے اغراض ومصالح ہی کیلئے ہے۔

سجان الله! لوگول کی حالت إس شعر کے مصداق ہوگئ ہے:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة كما أن عين السخط تبدي مساويا

رضامندی اور قبولیت کی نگاہ ہرعیب سے کورچثم (اندھا) بنادیتی ہے'ایسے ہی ناراضگی کی نگاہ تمام عیوب ظاہر کرواتی ہے۔اےاللہ کے بندو! اس ناراضگی کی وجہ کیا ہے؟

ایک بندہ اپنے رب کی طرف بلاتا ہے ، اپنے اور اپنے مدعو بھائیوں کے حق میں اللہ کی رضا وخوشنودی کا طلب گار ہوتا ہے ،عمدہ و پا کیزہ اقوال واعمال کو اپنا کر اپنے نفس کا تزکیہ، قلب کی اصلاح اور اخلاق کو درست کر لیتا ہے۔

ان لوگوں نے اس قتم کے اعتراضات کئے ہیں:

الله جمیں اس سے محفوظ فرمائے ، ہم تبلیغی جماعت کے متعلق کوئی ایسی بات نہیں کہتے کہ جس سے ہمارا شار اللہ کے راستے سے رو کئے والوں میں ہونے لگے ، تمام تعریفیں اللہ عزوجل کیلئے ہیں، معصوم و بے گناہ تو وہ ہے جسے اللہ محفوظ رکھے۔

حق کے متلاثی کو باطل اغراض و مصالح اور غلط تصورات و خیالات سے ماوراء ہوکراس کما بچہ کو پڑھتے ہوئے یہ جان لینا چا ہے کہ میراایک دن کیلئے بھی تبلیغی جماعت کے ساتھ ڈکلنا نہیں ہوا ہے اور نہ ہی میں کسی بھی طرح ان کے ساتھ جڑا ہوا ہوں 'اس کی وجہ یہ بیس ہے کہ بلیغی جماعت میں بے شار غلطیاں پائی جاتی ہیں مجض ان سے غلطیوں کے سرز د ہونے کی وجہ سے ان کے ساتھ کام کرنے سے مکانیس جا سکتا اور نہ ہی ان غلطیوں کی اصلاح سے گریز کیا جا سکتا ہے ؛ چونکہ غلطیاں ہیں بھی تو بہت میں کم ،غلطیوں سے محفوظ اور مامون تو صرف انہیا علیہم الصلاق قوالسلام ہی ہوسکتے ہیں۔

كتب نضائل ٢١٣ حقائق - غلط فهميا ١

تذريجي دور

تعلیم سے فراغت کے بعد ۱۳۳۵ ہیں جبکہ ہیں سال کی عمر تھی مظاہر العلوم میں بحیثیت مدرس تقری موار العلوم میں بحیثیت مدرس تقری ہوئی۔ بہت جلد بی ترقی کرتے ہوئے اعلی درجات کی کتابیں پڑھانے گئے، پھرائے محبوب فن صدیث کی کتاب مشکوۃ پڑھانے گئے اور پھر ۱۳۳۷ ہیں اُستاذِ محتر محضرت شخ خلیل احمد سہار نپورگ نے آپ کوشنے الحدیث کے باوقار مسند پر بٹھا یا اور ساتھ بی چاروں سلسلوں میں بیعت وارشاد کی عام اجازت بھی مرحمت فرمائی۔ چنانچہ شخ الحدیث صاحب ؓ اپنوفن حدیت کے ساتھ زندگی جرکے اجتفال کو اس طرح ذکر فرماتے ہیں :

" اوردورکعت نظر کی امامت بھی کی تھی کہ اس زمانے میں نمازوبی پڑھاتے تھے، نماز کے بعد شل فرمایا خودبی ظہر کی امامت بھی کی تھی کہ اس زمانے میں نمازوبی پڑھاتے تھے، نماز کے بعد شل فرمایا اور خطبہ اور دورکعت نظل نماز پڑھی، پھر میری طرف متوجہ ہوکر مشکوۃ شریف کی بہم اللہ کی اور خطبہ بھی سے پڑھوایا، پھر قبلہ کی طرف متوجہ ہوکر پندرہ یا بیس منٹ تک بہت دعا کیں مانگیں، محصہ بھے نہیں معلوم کہ کیادعا کی مانگیں، لیکن میں ان کی معیت میں اس وقت صرف ایک بی دعا کر تاریا کہ یااللہ حدیث پاک کاسلہ بہت دیر میں شروع ہوا ہے اسے مرف تک وابست رکھے، اللہ جل شائد نے میری نا پاکوں، گندگوں اور سین ات کے باوجود الی قبولیت عطافر مائی کہ اللہ جل شائد سے میں گذرا جس میں حدیث پاک کا مشغلہ ندر ہا ہوں۔ (۱)

تصنيف وتاليف

ویے تو آپ کی بے شار مطبوعہ وغیر مطبوعہ تقنیفات ہیں جن کا آغاز آپ نے اپنے زمانہ طالب علمی ہی سے شروع کردیا تھا، جن کامفصل ذکر شخ صاحب نے آپ بیتی میں فرمایا ہے، چند مشہور زمانہ تقنیفات کا ہم ذکر کرتے ہیں۔

(۱) آپ بیتی : صر۱۹-۹۲

كتب فضائل ٢١٢ حقائق - غلط فهميا س

حضرت شيخ الحديث كاعلمي مقام ولادت وتعليم

بیسویں صدی نے جن نادرہُ روزگار، یگانۂ وقت اور عباقر هخصیتوں کوجنم دیا ہے ان میں ایک نمایاں نام حضرت شیخ الحدیث زکریا صاحب کا بھی ہے۔ بدایک عالم راسخ، مربی وصلح دردمند، محقق ومصنف، محدث اورایک با کمال بزرگ تھے، ان کاعلم حدیث کے ساتھ والہانہ شغف، وابستگی وتعلق اوراس حواله سے ان کی خدمات اس قدر ہمہ جہت اور ہمدرنگ تھی کہ بجاطور پر آپ کو شخ الحدیث کے لقب سے نوازا گیااور بیلقب ان کے ساتھ ایسا چسپاں ہوا کہ اسم ذاتی پراس لقب ہے وہ زیادہ جانے جانے لگے، بی<sub>عالی</sub> مقام شخصیت اس کا خانوادہ کا ندھلہ ہے تعلق رکھتی ہے جس میں تو حید ور بوبیت، اخلاص وللہیت اور عشق رسول کی گویاروح پھوٹکی گئی، جن کے عظیم اور لا ثانی کارناموں سے دنیاایک مدت تک فیض یاب ہوتی رہی۔متجاب الدعوات، گمنام بزرگ حضرت مولا نامحمرا ساعیل م کے بوتے، بانی رتبلیغ، داعی مجیر حضرت مولا نامحد الیاس صاحب کے بھیتے، محدث وقت حضرت مولانا یجیٰ کاندهلویؓ کے فرزندِ ارجمند کی پیدائش ماہ رمضان کی گیارہویں شب ۱۳۱۵ھ میں كاندهله ميں ہوئى۔ ڈھائى برس كى عمرتك كاندهله ميں رہے۔ پھر كنگوہ حاضرى ہوئى، جہال آپ كے والد قطب عالم حضرت گنگوہی کے خدمت میں رہا کرتے تھے اور یہیں سے آپ کی کشت جان میں سیرت وکرداراوراخلاق سازی کاوه ﷺ بویا گیا جوآپ کی عظیم شخصیت کی شکل میں ایک تناور درخت بن کر ظاہر ہوا۔سات سال کی عمر سے تعلیم کا آغاز ہوا۔والدمحر م کے عجیب وانو کھے طرز تربیت وتعلیم کے زیر اثر تمام نصابی کتابوں کی بھیل ہوئی، چراس کے بعد علوم حدیث کے ساتھ اشتغال کا وہ مبارک دور شروع ہواجوآپ کی شخصیت کا المیاز ثابت ہوا۔والدمحترم ہی نے دور کعت نقل نماز پڑھ کرمشکاو ہشریف کی بسم الله کرائی، پھراپنے اُستاذمحتر م حضرت مولا ناخلیل احدسہار نپوریؓ سے بھی دوبارہ حدیث کی تعلیم حاصل فرمائي اوراس دوران اليغ مشفق وباكمال أستاذ كساته بذل المجهو دكى تاليف مين بهي شریک ِکارہو گئے۔ كتب فضائل ٢١٥ - مقائق - غلط فهميال

#### ن لامع الدراري على جامع البخاري

لامع الدراری دراصل یہ نقیہ النفس، محدث عصر، حضرت مولا نارشیداحمد گنگوہی (ف سیسے ہے) کے دری افادات کا مجموعہ ہے جو ان کے خادم خاص اور تلمیذ رشید حضرت مولا نا یجی کا ندھلوگ نے (ف سیسیارہ) دریں بخاری کے دوران قلمبند فرمائے تھے، جس میں جامع بخاری کے رموز واصطلاحات کی مکمل شرح اور اس کے مشکل مقامات کا حل پیش کیا گیا ہے؛ لیکن شخ الحدیث صاحب نے اپنی والد کے ان دری نولس کو اپنے مفصل اور مفید حواثی و تعلیقات کے ذریعہ اور بھی چارچا ندلگا دیا ہے اور ایک ملی شاہ کا راور جامع شرح کی حیثیت سے ارباب علم کے سامنے پیش کیا ہے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ لگانے کیلئے ان تینوں حضرات کا نام لینا ہی کا فی ہے جوابے وقت کے یائے کے محدث تھے۔

٥ الأبواب والتراجم

یہ کتاب دراصل می بخاری کے ابواب وتراجم کی تفصیلی شرح ہے۔ اس کتاب میں ان تو اعداور اصولوں پر بالنفصیل بحث کی گئی ہے جن سے ابواب وتراجم اور ابواب بلاتراجم کی احادیث کو باب سے اقطیق دی جاتی ہے۔ امام بخاری کے تراجم ہر دور میں پیچیدہ اور شکل سمجھے گئے ہیں۔ ان ابواب وتراجم کے مختلف ادوار میں کسی نے چودہ اور کسی نے پندرہ اُصول بیان کئے ہیں۔ حضرت شخ الحدیث نے حضرت شخ المہند اُور حضرت شاہ ولی اللہ کے دونوں رسائل کو سامنے رکھ کر نیز شراح بخاری کی آراء اور حضرت گنگونی کے تراجم کی تحقیقات سب کوشائل کر کے اپنی ذاتی تحقیق و تنقیح سے ان اصولوں کی تحداد حضرت گنگونی کے تراجم کی تراجم کی ترمیان تطبیق کا کام کیا ہے۔ سے میں ابواب وتراجم کے درمیان تطبیق کا کام کیا ہے۔ سے الکو کب الدُری

یہ بھی دراصل قطب الاقطاب حضرت گنگوئیؒ کے ترفدی کے افادات ہیں، جے حضرت مولانا یجیٰ صاحبؒنے دورانِ درس عربی میں تحریفر مایا تھا۔حضرت شخ نے اس پرحواشی کااضافہ فرما کراس کے مشکل اور پیچیدہ مقامات کی وضاحت کے ذریعے اورائمہ کے اختلافات اور وجوہ اختلاف کولکھ کر اے ایک مستقل تصنیف اوراخذ واستفادہ کے قابل بنایا ہے۔

#### و جزء حجة الوداع والعمرات

یہ بھی حفزت کی عربی تالیف ہے، جے انہوں نے مشکوۃ کی تدریس کے دوران محض ایک دن اور دیڑھرات میں تحریر فرمایا، اس کتاب کواس موضوع پر دیگر کتب کے مقابلہ میں اس وجہ سے امتیاز

كتبونضائل ٢١٣ - قائق - غلط فهميا ١

#### عر بي تصانيف

# و بدل المجهود كى تاليف مين شركت

جیسا کہ ابھی مذکورہ واس الے میں حضرت شخ نے حضرت سہار نپوری سے دوبارہ دورہ حدیث پڑھی،
ابھی درس کے آغاز پر دوبی مہینے گذرے سے کہ ایک دن حضرت سہار نپوری ؓ نے شخ صاحب سے
ابودا کو د پرضروری تشریح ٹوٹس کے لکھنے کی خواہش کا اظہار فر مایا، جو تکمیلی مرحلہ سے گذر کر پانچ ضخیم
جلدوں میں بذل المجبو د کے نام سے منصر شہود پر آئی، حشو وز وا کدسے پاک نہایت ہی سلیس وفیس
طرزِ نگارش کی وجہ سے بہت ہی جلد مقبولیت عام حاصل کرگئی۔ اس کتاب کا طرزِ تالیف یہ ہوتا تھا کہ
حضرت سہار نپوری شروح حدیث اور مآخذ کی نشاندہی فر ماتے ، حضرت شخ ان کا مطالعہ کر کے اور
متعلقہ مواد جمع کر کے لے آتے جے حضرت سہار نپوری مصنفانہ حیثیت سے کھواتے ۔ تسوید و تحریک کام بھی حضرت شخ انجام دیتے۔ یہ تھنیف ہی دراصل آپ کے عروج واقبال کاوہ نقطہ آغاز ثابت ہوئی
کام بھی حضرت شخ انجام دیتے۔ یہ تھنیف ہی دراصل آپ کے عروج واقبال کاوہ نقطہ آغاز ثابت ہوئی
جس نے آپ کے اندر مصنفانہ لیافت پیدا کردی اور آپ تھنیف وتالیف کے ذوق سے واقف
ہوگے اور فن حدیث میں آپ کی نظر گہری اور وسیع ہوتی گئی۔

#### أوجزالمسالك إلى موطامالك

حضرت شخ صاحب نے اس کتاب کی تالیف اس وقت شروع فر مائی تھی جبکہ آپ کی عمر صرف پھیں سال تھی۔ یم رہے الاول ۱۳۲۵ ہے کو آپ نے اقدام عالیہ میں بیٹے کراس مبارک کام کا آغاز فر مایا، چنانچہ اللہ عزوجل نے ایک بے بہابر کت عطافر مائی کہ چند ماہ کے اندرا تناکام ہوگیا کہ جو ہندوستان چنانچہ اللہ عزوجل نے ایک بے بہابر کت عطافر مائی کہ چند ماہ کے اندرا تناکام ہواتھا کہ مدینہ سے والہی علم میں آئی، پھر ہندوستان میں طویل وقفوں کے درمیان بیا ہم علمی کام جاری رہا۔ تقریباً ہمیں سال کی محت شاقہ اور کدووکاش کے بعد ۲۸ ردی الحجہ ہے سے اور علی جو تخیم جلدوں میں منظر عام پر آئی۔ یہ کتاب موطاامام مالک کی سب سے جامع اور مفصل شرح ہے جولوگوں کو دیگر شروحات وحواثی کی ورق گردانی سے بے نیاز کردیتی ہے، عرب علاء نے بھی شخ کی اس تالیف کوخوب سراہا ہے اور ورق گردانی سے بے نیاز کردیتی ہے، عرب علاء نے بھی شخ کی اس تالیف کوخوب سراہا ہے اور اب آپ کے عزید شاگر دھنرت مولا تا تقی الدین ندوی مذلائی تحقیق دقیق کے ساتھ ۱۸ ارجلدوں میں زیور طباعت سے آراستہ ہو کرجد یو ملی وقعیق معیار کے ساتھ منظر عام پر آئی ہے۔

### و آيبين

الله بیق کے سات اجزاء دوجلدوں میں منظرعام پرآ چکے ہیں۔ یہ آپ بیتی پون صدی کی ایک سی جائی اورمنہ بولتی تصویر ہے۔ کہنے کوقویہ آپ بیتی خودنوشت سوائے حیات ہے، خودنوشت سوائے حیات ، خودنوشت سوائے حیات ہے، خودنوشت سوائے حیات ہے اظہار کا ذریعہ ہوتی ہے گریہ یہاں اظہار ذات اس قدر ہمہ پہلواور ہمہ جہت ہے کہ پیطالبان علوم نبویہ، مریدین باصفا، علاء واسا تذہ، مشائخ و پیران طریقت اور اولیاء واتقتیاء کے کہ پیطالبان علوم نبویہ، مریدین باصفا، علاء واسا تذہ، مشائخ و چیران طریقت اور اولیاء واتقتیاء کے اور سعید روحیان کو جلا پہنچتی ہے اور سعید روحیان کو ہا کہ بیات ماسل کرتی ہیں۔

# نضائل نبوی شرح شائل ترمذی

شائل ترفدی حضورِ اکرم می کاب ہے۔ اخلاق وشائل پرسب سے جامع حدیث کی کتاب ہے۔ معرف نے اس کا اردومیں ترجمہ اورتشری فرمائی، جس سے ہرعام وخاص کیلئے اس سے استفادہ اورانقاع آسان ہوگیا ہے۔

ہم نے حضرت کے علمی مقام کو واضح کرنے کیلئے ان کی چندایک تصانیف کی مع تعارف نشاندہی کی ہے، ورنہ حضرت کے تصانیف بقول مولانا شاہر صاحب (نواسئے شخ الحدیث):

ا۔ راقم سطور کے جائزہ اور تحقیق کے مطابق حضرت کی جملہ تالیفات ۱۰۳ ہیں جن میں ۱۲۲ ابت تک طبع ہو چکی ہیں اور بقیہ ۲۱ غیر مطبوعہ ہیں۔ یہ تالیفات فن اور موضوع کے اعتبار سے اس طرح بھی شار کی جاسکتی ہیں :

| ۲۰ رکتابیں  | (۲) علم حدیث          | ۲رکتابیں   | (۱) علم تغيير         |
|-------------|-----------------------|------------|-----------------------|
|             | (۴۷) علم تاریخ وسیرت  | سمركتابين  | (٣) علم فقه واصول فقه |
| ت سر کتابیں | (۲) علم نحو منطق وسير | ۲۰ رکتابیں | (۵) علم تجويد وقرائت  |
| سركتابي     | (٨) دفاع اسلام        | سركتابين   | (2) علم سلوك واحسان   |
|             |                       | سر کتابیں  | (٩) متفرق مضامين      |
|             | •اركتابين             | کل میزان ۳ | 2.70                  |

كتب فضائل ٢١٦ هما كتب فضائل

حاصل ہے کہ اس میں اس موضوع ہے متعلق تمام ان مباحث کو یکجا کر کے پیش کیا گیا ہے جن کا تعلق ججة الوداع کے مبارک اور نورانی سفرہے ہے۔ یہاں تک کہ منازل سفر کی تحدید ان کے نام اور اس سفر میں پیش ہونے والے مبارک مقامات وواقعات کی بالنفصیل نشاندی کی گئی ہے۔

# أردوتصانيف مجموعهُ فضائل اعمال •

یہ آپ گی سب سے زیادہ مقبول ترین کتاب ہے جواس وقت قبولیت عام کی وجہ سے متاب تعارف نہیں رہی ہے۔ یہ وقیق کتابوں (حکایات صحابہ فضائل نماز ، فضائل تبلیغ ، فضائل ذکر ، فضائل قر آن مجید ، فضائل رمضان ، فضائل درود شریف ، فضائل صدقات ، فضائل جج ) اورایک فکری مضمون قر آن مجید ، فضائل رمضان ، فضائل درود شریف ، فضائل صحرفات ، فضائل جج ) اورایک فکری مضمون (مسلمانوں کی موجودہ پستی کا واحد علاج ) کا مجموعہ کم ومعرفت کا تنجید اور مرقعہ درس عبرت ؛ دنیا کے اکتیس زبانوں میں اس کا ترجمہ ہو چکا ہے۔ کتاب کا ایک ایک لفظ نہ جانے اضلاص ولٹہیت کی کس چاشی میں ڈوبا ہوا ہے ، جس نے ایک بار چکھاوہ اس کا دلدادہ اور گرویدہ ہوکررہ گیا۔ بقول علامہ ندوی "
د'ان کتابوں کے ذریعہ ہزاروں بندگانِ خداولایت کے درجہ پر پہنچ گئے''۔ (۱)

# ٥ الاعتدال في مراتب الرجال "اسلامي سياست"

یہ بھی حضرت کی دعوتی واصلاحی کتاب ہے جس سے آپ کی وسیع النظری، اعتدال فکر اور بزرگوں کے احترام وعقیدت کے پاس ولحاظ کا پنہ چلتا ہے۔ یہ کتاب اسلامی سیاست کے نام سے بھی جانی جاتی ہے۔ اس کتاب کا محرک دراصل یہ ہوا کہ ۱۳۵۲ ہا اور اوائل کے ۱۳۹۱ ہیں کا مگریس اور لیگ کے درمیان اختلافات اس قدر شدیدرخ اختیار کرگئے کہ دونوں جانب کے اکا بر پر گتاخیاں اور لیگ کے درمیان اختلافات کی بات اس حد تک بڑھ گئی کہ ایک دوسرے کے پیچھے نماز سے گریز کیا جانے لگا، چنانچہ آپ نے ایک طالب علم کے خط کے جواب میں میں مفصل تحریر اسلام میں سیاسی اختلافات کی حیثیت کو واضح کرتے ہوئے لکھا۔

(۱) ایک عالمی اور بین الاقوامی کتاب فضائل اعمال

حقائق-غلط فهميال

كتبيفضائل

حضرت شيخ لا كاعلمي مقام علمائي عرب وعجم كي نظر ميں

حضرت شخ کے فضل و کمال اور ان کے علمی مقام کی ایک واضح دلیل اور تچی شہادت یہ بھی ہے کہ اس وقت کی بردی بردی ہستیوں نے آپ کے ان علمی کارنا موں کو بنظر خسین دیکھا ہے اور ان کا موں کو خوب سراہا ہے۔ ہم یہاں چیدہ اور اکابر علماء کے چند آراء واقوال کو نقل کئے دیتے ہیں جس سے آپ کے دیتے ہیں جس سے آپ کے دیتے کی بلندی اور قدکی درازی کا خوب پہنہ چلتا ہے۔

حضرت مولاناخليل احرسهار نيوري متوفى المهتايه

حضرت شخ کا جب بھی ذکر آئے گاتو ساتھ ہی سب سے پہلے جس بزرگ شخصیت کا نام ذہن میں آئے گا، وہ حامی سنت، قاطع بدعت، محدث وعلامہ حضرت مولا ناخلیل احمدسہار نپوری صاحب "بدل المعجھود" کی ہوگ۔ آپ کے تلمیذا قرب، فیضا ب اور تربیت یا فتہ تھے۔ حضرت سہار نپوری نے آپ کوخرقہ خلافت سے بھی نواز اتھا۔ وہ آپ کے علم وقابلیت کے اس قدر قدر داں اور معترف تھے کہ آپ کوشن الحدیث کے منصب کی آپ نوکی عمری ہی میں پیشکش کی تھی اور بذات خود انہیں ان کے علوم حدیث پروسیع نظر کی وجہ سے شخ الحدیث کے خطاب سے نواز ا۔ .

استاه میں جو کہ حضرت شخ کی نوعمری کا زمانہ تھا اور ان کی عمر ۲۷ سال سے متجاوز نہیں ہوئی تھی، حضرت مولانا سہار نپورگ نے ان کو بخاری شریف کے تین پارے پڑھانے کیلئے دیئے۔ شخ کو اس پر تا مل ہوا اور خودکونوعمر کہہ کرمعذرت کرنی جا ہی تو اس پرمولانا سہار نپورگ نے فرمایا:

نوعمر لڑکے کو میں ہی جانوں، دوسرے لوگ کیا جانیں، اگر کوئی الزام دے گا تو مجھے دے گا تہمیں تونہیں دےگا۔(1)

حضرت مولا نااشرف على تفانويٌ متوفى ٢٢٣ إه

حفرت تھانوی حفرت شخ کے علمی مرتبہ کے قدردال تھے۔ یہی دجتھی کہ دہ ان کے ساتھ خصوصی توجہ اور شفقت کا معاملہ فرماتے۔ حفرت تھانوی آپ کے ساتھ خصوصی رعایت اور آپ کی قدروعظمت، آپ کی محنت بگن اور علمی جبتو کے اس قدر معترف تھے کہ آپ بیتی میں لکھتے ہیں :

(۱) حیات ظیل: صر۲۰۲

یں نے (حضرت شخ) نے ایک مرتبہ بہت قلق کے ساتھ حضرت علیم الامت سے عرض کیا کہ لوگ تو

ہت دوردور سے حاضر ہوتے ہیں لیکن بینا کارہ یہاں رہ کر (اس وقت بیدہ ہاں پروف ریڈنگ اور

ہلل کی طباعت کی غرض سے قیام فرمائے تھے) بھی خدمت میں حاضر نہیں ہوتا، حضرت کے مالامت نے

ہلل کی طباعت کی غرض سے قیام فرمائے تھے) بھی خدمت میں حاضر نہیں ہوتا، حضرت نے فہر مایا: مولوی صاحب!

ہم جا ہم جست فرمایا کہ میری مسرت کیلئے مرنے تک کافی ہے۔ حضرت نے فہر مایا: مولوی صاحب!

اس کا آپ فکر نہ کریں، آپ اگر چیمیری مجلس میں نہیں ہوتے، مگر میں ظہر سے عصرتک آپ ہی کی مجلس میں بار بار آپ کوو کھتا ہوں اور رشک کرتا ہوں کہ کا م تو یوں ہوتا ہے، میں آپ کوظہر سے مصرتک آپ واور اق سے سراٹھاتے نہیں دیکھتا۔(۱)

فيخ الاسلام مولا ناحسين احدمدني متوفى كياه

حضرت شخ کے ساتھ حضرت شخ الاسلام کی محبت ومودت اور روابط وتعلقات کی بھی عجیب واستان ہے۔حضرت شخ آپ بیتی میں صفیہ ۳۹سے صفیہ ۲۴ تک صفحات میں ان کا ذکر فرمایا ہے :

'' پیجی ان کی علمی لیافت کے نہایت معترف تھے، چنانچہ جب حضرت شخ '' نے موطا کی مرح کھی تو اس کتاب کی بہت تعریف وقوصیف فرمائی تھی۔حضرت شخ '' نے اس حوالہ سے مرح کھی تو اس کتاب کی بہت تعریف مرح مرح تحد میری دیو بند حاضری پر آپ بیتی میں ایک واقعہ کھھا ہے :'' ایک مرتبہ حضرت قدس سرہ نے میری دیو بند حاضری پر بیار شاد فرمایا کہتم نے او جز کے کتاب الحج میں ایک الی اچھی بات کھی ہے، جس سے دل بہت خوش ہوا اور امام بخاری کے بہت سے اعتراضات تمہاری تقریب انہ کھے گئے''۔(۲)

یہ واقعہ اس وقت کا ہے جب'' او جز'' طبع بھی نہیں ہوئی تھی۔ حضرت مدنی کو اسے دیکھنے اور مطالعہ کرنے کا بہت شوق تھا۔ حضرت شخ کھتے ہیں :

"ایک مرتبہ بہت ہی قلق نے فرمایا کہ میرے سامنے طبع ہوجاتی، تو میں بھی متمتع ہوتا، میرے بعد طبع کرو گے تو ہمیں کیا فائدہ ہوگا''۔(۳)

مولانامحدالياس متوفى علاساه

آپ نصرف حصرت شخ کے چپاتھ بلکدان کی پرورش و پرداخت اورتعلیم وتربیت میں آپ کے

# مولاناسعيداحدا كبرآباديٌ متوفي ٥٠٠٠ إه

نہایت ہی محقق عالم متعدد بلند پایہ کتابوں کے مصنف،''رسالہ کر ہان' کے مدیر تھے۔ بیشخ الحدیث کے ملکی سوخ اور گہرائی و گیرائی کا اعتراف کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

"ندکورہ بالا ان تمام چیز ول پغوروفکر سیجے توصاف نظر آئے گا کہ نبوغ علم اور تالیفات کی کمیت وکیفیت کے اعتبار سے حضرت شخ اپنے وقت کے ابن جوزی اور غز الی تھے اور علاء عصر وحاضر میں بجز مولا ناعبدالحی فرنگی محلی کے کسی کوان کے مثیل وقرین نہیں قرار دیا جاسکتا۔"(۲)

# معرت مولانا بوسف بنوريٌ متوفى ١٣٩٤ه

امام العصر علامه انورشاہ تشمیری کے خاص تلامذہ میں سے اور ان کے علوم کے ترجمان تھے المعارف السنن کی تصاف کے ترجمان تھے المعارف السنن کی تصنیف ان کابڑا کارنامہ ہے۔حضرت شیخ کی کتاب جزء ججۃ الوداع پر اُنہوں نے ملامہ لکھا ہے۔اخیر میں تحریفر ماتے ہیں ،عربی تحریر کا ترجمہ ہے :

المحمور میں کہ اسلاف میں کھے باتی ماندہ لوگ تھے، جو بعد کے دور میں نمودار ہوئے ، جنہوں نے علم وفقہ کے میدان میں قابل قدر کوششیں انجام دیں۔ بیالوگ اپنام وضل اور بزرگ وخداتری سے اسلاف کی تصویر پیش کرتے ہیں اور اس بابرکت اور روح پرور دورکی یاددلاتے ہیں۔ انہی افراد میں اپنی علمی اور عملی کمالات میں قابل رشک اور منفر دشخصیت، مہترین اور نفع بخش کتابوں کے مصنف، عمدہ وہیش قیمت حواثی کے کشی حضرت مولا نامحمد ذکریا کا ندھلوی سہار نبوری ہیں۔''

# الشخ السيدعلوي المالكي

اس دور کے مالکی علاء میں بڑا اہم مقام اور بلند درجہ رکھتے تھے،حضرت شیخ اور ان کی کتاب او بز'' کی نسبت ان کے تاثر کوعلامہ سیدسلیمان ندویؓ نے اپنے مکتوب میں لکھاہے :

(۱) فهرست تاليفات: ۳۷۹،۳۰ (۲) الفرقان: صر۹۹

كتب فضائل ٢٢٠ - علط فهميال

والد حفرت یجی صاحب کے ساتھ برابر شریک رہے ہیں۔ان کو حضرت شیخ کے علم واستعداد پر اس قدراعتاد تھا کہ حضرت شیخ نے نفائل پر جو کتابیں اور رسائل تصنیف فرمائے ہیں ان میں سے اکثر کتابیں انہیں کے ایماء وہم سے کھی گئیں۔(۱) مولانا منا ظر احسن گیلائی متوفی هے الا

حفرت شخ کی عظیم الثان تصنیف 'اوجزالمها لک'' کومتاز عالم دین ،اردوزبان کےصاحبِطرز ادیب اورانشاء پردازمولا نامناظراحس گیلانی" نے ان الفاظ میں خراج تحسین پیش کیا:

"جناب والای کتاب" او جزالمالک" کا خاکسار یون تو سرسری مطالعه پہلے بھی کیا تھا،
لیکن حال میں موطا پڑھاتے ہوئے اس کتاب کے تفصیلی مطالعہ کا موقع ملا، بے اختیار
باربار جی چاہا کہ اس عظیم علمی خدمت پر آپ کومبار کباد دوں ، بعض چیزیں آپ کی کتاب
میں الی بیں جوشا یداس کتاب کے سوائم از کم مجھے تو نہیں ملی تھیں۔ چندون ہوئے قر اُت
خلف الا مام کے مسئلہ میں آپ کی بعض تعبیروں اور ائمہ امصار کے بعض ندا ہب کی
فثاند ہی میں آپ کی وسعتِ نظر سے دل بڑا خوش ہوا۔ (۲)

جامع ترفدی پر حضرت گنگونگی کی تقریر "الکو کب الدُرّی" جب حضرت شخ کے حواثی واہتمام کے ساتھ شائع ہوئی تو مولا نامنا ظراحس گیلائی ؒ نے ایک ملا قات میں حضرت شخ سے کہا:

' مجسمانی ملا قات اگر چہ پہلی مرتبہ ہور ہی ہے گرروحانی ملا قات روزاندایک گھنٹد رہتی ہے،

جب سے "الکو کب الدری" طبع ہوئی ہے۔ ترفدی پڑھانے کیلئے ایک گھنٹداس کا جب سے "الکو کب الدری" طبع ہوئی ہے۔ ترفدی پڑھانے کیلئے ایک گھنٹداس کا مطالعہ بہت اہتمام سے کرتا ہوں، گویا آپی کمجلس میں رہتا ہوں۔" (۳)

# يشخ الادب مولانااعز ازعلى صاحب متوفى ٢٢٢ إه

عربی زبان وادب کے نکت شناس اور رمز آشنا ''نفحة العرب 'جیسی کتاب کے مصنف اور دیوانِ متنبی اور دیوانِ ماسر جیسی اہم کتابول کے حشی ، شخ الا دب والفقد مولا نااعز ازعلی صاحبؓ نے "الکو کب الدُرّی" کے مطالعہ کے بعد حضرت شخ کو یہ کتوب ارسال فرمایا تھا:

(۱) شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد زکریا: ص ۲۵۲۰ (۲) فهرست تالیفات : ۱۸۸۰ (۳) فهرست تالیفات : ۱۸۸۰ (۳)

گذشتہ صفحات میں آپ کے حیات کے شمن میں ان باتوں کا جوتذ کرہ آیا ہے، مقصوداس سے اس کے علمی مقام کا بتلانا تھاور نہتو آپ کی زندگی اس قدر ہمہ جہت ہور آپ نے اس قدر مختلف اور میں اپنے علم عمل کے جو ہردکھائے ہیں کہ اس کیلئے ایک ضنیم تالیف کی ضرورت ہوگی۔ وفات

وادئ علم وخیق کی آبلہ پائی اور دعوت واصلاح میں جگر کاوی کرتا ہوا یہ بند ہ خدا ، اسی ذات کی سے وقتی کی آبلہ پائی اور دعوت واصلاح میں جگر کاوی کرتا ہوا ہے بند ہ خوال ہوا بنائے میں جس کے اقوال واعمال اور حرکات وسکنات کو اپنی زندگی کا اوڑ ھنا ججھونا بنائے سے تھا، اسی نبی آخر الزمال کی سرزمین مدینہ طیبہ میں اپنی جانِ آفرین کے حوالہ کر دیا اور وہیں مدینہ طیبہ میں اپنی جانِ آفرین کے حوالہ کر دیا اور وہیں مدینہ کی ہوگیا۔

کیم شعبان ۲۰۰۲ رومطابق ۲۲ رمئی ۱۹۸۹ ره کوری کے دن شام کے پانچ بجکر چالیس منٹ پر مدیرہ میں حضرت اقد س شخ الحدیث کا وصال ہوا۔ پچھ کم ۸۷سال کی عمر ہوئی۔ قبل نماز عشاء منازہ باب السلام سے مرم شریف لے جایا گیا۔ بعد نماز عشاء حرم شریف کے ہام شخ عبداللذ دائم نے اللہ جنازہ پڑھائی اور جنازہ کو باب جبرائیل سے جنت البقیع کی طرف لے چلے۔ ہجوم بے پناہ تھا۔ اللہ شریف حضرت شخ کے منشا کے مطابق اہل ہیت کے احاط اور حضرت سہار نپوری کی تقریش یف کے اللہ شریف کے اللہ میں محابہ واہل ہیت اور قریب تیار کی گئی۔ وہیں حضرت رحمۃ للعالمین ﷺ کے سایۂ عاطفت میں ، صحابہ واہل ہیت اور المابرائمت کے زیرسایہ قیامت تک کیلئے آسودہ خاک ہوئے اور عمر بھرکی وہ تمنا پوری ہوئی جس کے خاطر شب وروز بے قرار و بے چین رہے اور بقول جگرم او آبادی :

جان ہی دے دی جگرنے آج پائے یار پر عمر بھری بے قراری کو قرار آہی گیا

\*\*\*

كتبونضائل ٢٢٢ هنائق -غلطفهميان

'' مکہ معظمہ میں سیدعلوی ایک مالکی مدرس ہیں، ابھی جوان ہیں، گر ماشاء اللہ بہت نہیم وذی علم ہیں، سلسلۂ کلام میں آپ کی شرح موطاامام مالک کی بہت تعریف فرمائی''۔(۱) اُن ہی کے بارے میں مولاناعلی میاں صاحب کصتے ہیں :

''میں نے علامہ تجازمفتی مالکیہ سیدعلوی مالکی سے جونہ صرف تجاز بلکہ اپنے دور کے نہایت متبحر اور وسیع انظر عالم تھے اور وسعت علم اور استحضار میں ان کو علامہ انور شاہ تشمیری سے تشبید دی جا تحتی ہے، او جز کی تعریف نی، وہ اس پر تعجب کا اظہار کرتے تھے کہ خود مالکیہ کے اقوال وسیائل کا اتنا گہراعلم اور اتن سیحے نقل موجب جیرت ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ اگر شیخ ذکر یا مقدمہ میں اپنے کو خفی نہ لکھتے وہیں کسی کے کہنے ہے بھی ان کو خفی نہ مانتا، میں ان کو مالکی بتاتا ؟ اس لئے کہ او جز المسالک میں مالکیہ کی جزئیات اتن کشرت سے ہیں کہ میں اپنی کتابوں میں حلاش کرنے میں درگئی ہے۔ (۲)

# شيخ عبدالفتاح ابوغدة

عالم عرب کے اس زمانے کے مشہور عالم ومحدث تھے، انہوں نے ایک مکتوب میں'' اوجز'' کے تعلق سے اپنے تاثر ات یوں قلمبند فرمائے ہیں جس کا ترجمہ پیش ہے ۔

''لیعنی موطا کی اس شرح کے ذریعہ آپ نے دلوں اور سینوں کو کھول دیا اور عقلوں اور نگاہوں کوروشن کردیا اور متنفیدین کے فائدہ رسانی میں کوشش صرف کی ہے۔''(۳)

فينخ محرعبدالله التنبكي

شخ عبدالله حرم نبوی الله کے إمام اور عالم وفاضل مخص تھے، انہوں نے حضرت شخ کی تالیف "اوجز المالک" کا تذکرہ کرتے ہوئے ہوں کھاہے جس کا ترجمہ پیش ہے:

"اس کا سوتا ایسے عالم کے قلم سے پھوٹا ہے جوعلم کا سمندر ہے، اس لئے اس کی ہرسطرایک کتاب کے درج میں بھی ہوتو اس پرکوئی تعجب نہیں، وہ ایک شیریں سمندر ہے۔ باریکیوں کے سمندر کاسٹکم ہے، عاملین ومحدثین کا تنجینہ ہے۔ نتخب موتی ہے اور نیکوکاروں کا باغ ہے۔ "(۳)

(I) فهرست تالیفات : ارمه (۲) فهرست تالیفات : ارمه م

(٣) فبرست وتاليفات : ١٨٦١ (٣) فبرست وتاليفات : ١٨٥١

(۱) النحل : ۳۳ (۲) النجم: ۳

# ضعيف احاديث اورفضائل إعمال

آسلام بیکامل اور ممل دین ہے، یہ ہر شعبہ زندگی میں انسانیت کی رہنمائی ورہبری کاعظیم فریضہ
امجام دینے آیا ہے۔ قرآنِ کریم کواسلامی زندگی میں اساسی دستوراورقانون کی حیثیت حاصل ہے۔
الله عزوج ل نے اسے لوگوں کیلئے کتاب ہدایت بنا کرنازل فرمایا ہے۔ اس کی توضیح وقتری کی ذمہ داری
الله عزوم ل مقبول میں گئے گئے کتاب ہدایت بنا کرنازل فرمایا ہے۔ اس کی توضیح وقتری کی ذمہ داری
الیک الله کر لِتُبیّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمُ "(ا) اور ہم نے آپ پراس لئے قرآن
ازل کیا تا کہ آپ لوگوں کیلئے اس کوواضح کریں۔

اور پہتوضیح وتشرق کا کام بذات خود آپ اپنی مرضی سے نہیں کرتے؛ بلکہ یہ بھی پیغامِ ربانی اور وحی اللہ پر بھی پیغامِ ربانی اور وحی اللہ پر بھتال ہوتا ہے؛ چنانچہ ارشاد خداوندی ہے: وَمَا يَسْنُطِقُ عَنِ اللّٰهَوٰی إِنْ هُوَ إِلَّا وَ كُو َ عَنِي اللّٰهِ وَلَا وَهُ تَو صَرف وَی ہے جو آپ کی طرف کی جاتی ہے۔ طرف کی جاتی ہے۔

گویا حدیث بنوی بھی وجی الہی پر بنی ہے اور یہ بھی اصول دین میں سے ایک عظیم اصل اور اس کی مارت کا مضبوط و مستحکم ستون ہے اور اس کو قانون اسلامی اور شرع آئین وضوابط کے بیان میں دوسر بے درجہ کا مقام حاصل ہے؛ لیکن چونکہ بیا لیا با بیا ناپید کنا راور اس قدر برا اذخیرہ ہے کہ اس کی بالمانی گرفت و و فاظت اور اس میں کھرے کھوٹے اور اچھ برے کی تمیز ممکن نہیں تھی ، شہرت کے طالب، عالی معتقدین اور با دشا ہوں کے خوشا مدا پنے مطلوب و مقصود کو حاصل کرنے اور ناپاک عزائم اور ارادوں کی بھیل کیلئے خود ساختہ اور من گھڑت احادیث کوضع کر کے احادیث کے اس عظیم الثان ارادوں کی بھیل کیلئے خود ساختہ اور من گھڑت احادیث کوضع کر کے احادیث کے اس عظیم الثان فرخیرہ میں ضم کرنے پر تلے ہوئے تھے، اس لئے علماءِ اُمت نے آئخضرت کے اتقال در افعال اور آپ کی تقریریات ( تا کید کردہ ) اُمور کو جو بواسطہ آپ کے اصحاب کے نقل در نقل کے طریقے سے آپ کی تقریریات ( تا کید کردہ ) کہ خرد برد سے بچانے ، ان کے صحت و تقم اور ثبوت و عدم شوت کو جانے کیلئے ، احادیث کیلئے ، احادیث کیلئے ، احادیث کے دوق و مزاج کوسا منے رکھ کر بہت سے اصول و تو اعدوس کے بیان اور اس بیر کر بہت سے اصول و تو اعدوس بیر اس کے بچھ شرائط و ضوابط بنائے ، جس میں صدیث کے مقام و مرتبہ اور احکام کے بیان اور اس بیر اس کے بچھ شرائط و ضوابط بنائے ، جس میں صدیث کے مقام و مرتبہ اور احکام کے بیان اور اس بیر اس کے بچھ شرائط و ضوابط بنائے ، جس میں صدیث کے مقام و مرتبہ اور احکام کے بیان اور اس بیر

# ضعيف احاديث اورفضائل إعمال

عوام توعوام خواص أمت اورمتوسط طبقه علماء بھی "ضعیف صدیث" کے عرفی اور لغوی معنی سمجھتا ہے جموماً ذہنوں میں بیہ بات بیٹھی ہوئی ہے اور مختلف مكاتب فكركى طرف سے يهى باوركراياجا تا ہے كضعيف كا مطلب "بوڑھی یا ناکارہ یا ہے کار' حدیث ہے، جس کی شریعت میں کوئی حيثيت ووقعت تهين، حالانكه "ضعيف حديث" محدثين كي ايك خاص اصطلاح ہے اس سے متعلق احکام اُصولِ حدیث کی کتابوں میں موجود ہیں اور کوئی حدیث کی کتاب یہاں تک کہ بخاری،مسلم، تر ندی وغیرہ بھی ضعیف احادیث سے خالی ہیں ، نیز اعمال کے فضائل يمشتمل حديث كى كتابين توخصوصاً ضعيف احاديث كى ايك خاصی مقدار کو لئے ہوئے ہیں؛ لہذا فضائلِ اعمال میں احادیث ضعیفہ کا ہونا اصولِ حدیث کے خلاف بھی نہیں اور نہ علماءِ حدیث کے طرز عمل سے علیحدہ کوئی روش ہے، ہم نے اس مقالہ میں ضعیف احادیث كى شرى حيثيت أس يرغمل واستدلال كامقام اوركتب احاديث اور مشہور کتابوں میں مذکور احادیثِ ضعیفہ کی مقدار ائمہ حدیث کے اقوال کی روشنی میں اِن تمام اُمور کی وضاحت کی ہے، تا کہ قار نین کو اِس بارے میں کامل اطمینان ہوجائے۔ ہوں اوگوں کامیکہنا کہ مطلقاً ضعیف احادیث قابل عمل ہوتی ہیں بخواہ احکام کے باب میں ہوں اوضائل کے باب میں علامہ سیوطی فرماتے ہیں :

" پیر بات ابوداؤد اور امام احمد کی طرف منسوب ہے ؛ چونکہ ان دونوں کا بیہ خیال ہے کہ همیف حدیث دوسروں کی آراء کے مقابلہ میں زیادہ قوی ہوتی ہیں۔''

و بھاری مسلم ،ان کے علاوہ دیگر محدثین کا اِس بارے میں بید مسلک رہا ہے کہ بیدلوگ ضعیف اوادی کو بالک قابل عمل نہیں مانے ،نداس کوادکام میں قابل عمل سمجھتے ہیں اور نفضائل کے باب میں، ملامہ جمال الدین قامی نے اُصولِ حدیث میں بیہ بات کہی ہے اِس مسلک کی نسبت اُن دونوں اماموں کی جانب صحیح روایت کے اعتبار سے ورست نہیں ہے،ان دونوں کی جانب اس مسلک کے ارست نہونے کے متعلق مزید تردیدی بیان آگے آئے گا۔

علامة عبد الحري المستلد كے متعلق ان دونوں كة راء كے ذكر كرنے كے بعد كہا ہے كہ :
"امام نووى نے اپنى متعدد تصانیف میں محدثین وغیرہ كا فضائل اعمال كے باب میں ضعیف حدیث كى بابت اجماع نقل كيا ہے۔" (1)

لیکن سب سے زیادہ افسوں ان لوگوں پر سے جوضعیف احادیث کو بالکل مردود قرار دیے ہیں اور
اسے بالکل قابل اعتنا نہیں سبحے اور یہ کہتے ہیں شیخین ( بخاری وسلم ) کی روایت کردہ تھے احادیث ہی

قابل استدلال ہیں بعض لوگوں نے اس بارے ہیں اس قدر تخت رویہ اختیار کیا ہوا ہے کہ بدلوگ سنن،
مسانید اور دیگر حدیث سے متعلق تصانیف اور دواوین کو تاقص اور ناتمام قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں،
مسانید اور دیگر حدیث نے مسلمہ کوان کی عظیم علمی روایات سے محروم کررہے ہیں، مندرجہ ذیل تحریمیں
منعف حدیث سے استدلال ہیں اُس کے مقام ومر تبہ کا جائزہ لیتے ہیں۔

احكام مين ضعيف احاديث سے إستدلال

ضعیف حدیث ہے اگراس کاضعف انتہائی درجہ کا نہ ہوتو احکام شرعیہ میں استدلال درست ہے، مطلب میہ ہے کہ اسے جھوٹے راوی نے اور ایسے راوی نے جس پر جھوٹ کہنے کا الزام ہو تنہا روایت نہ کیا ہو بضعیف احادیث ہے استدلال پر فقہاء ومحدثین کا طرز عمل واضح طور پر ولالت

كتبونضائل ٢٢٦ هائق-غلطفهميان

عمل پیرا ہونے میں اس کی حیثیت کا پہ چاتا ہے، جو صدیث ثبوت کے جس اعلی درجہ پر فائز ہوگی،
عمل واستدلال میں بھی اسے وہی مقام حاصل ہوگا اور چونکہ حضور ﷺ مدیث کے ثبوت
وعدم ثبوت کے جانے کا ذریعہ اس حدیث کے سلسلہ روات کا اسناد ہے، جس حدیث کے روات مدیث کے دوات مدیث کے ثبوت کے اعلی درجہ پر فائز ہوں گے۔ اس حدیث کا مقام ومر تبدای قدر فائق ہوگا،
جن احادیث میں شرا لکا ثبوت میں کی اور کوتا ہی ہوگی وہ اس اعتبار سے کم درجہ کی شار ہوں گی۔

الغرض محدثین نے احادیث کے ذوق ومزاج کوسامنے رکھ کر جوشرا لکا ثبوت وضع کئے ہیں اس اعتبار سے احادیث کے مختلف اور متفاوت درجات ہوتے ہیں :صحیح ،حسن ،ضعیف۔

> صح حدیثِ

وہ حدیث ہے جس کی سند متصل ہو، جس کے راوی از اول تا انتہاء سب کے سب مادل اور ضابط ہوں اور اس میں کسی قتم کی علت اور شذوذ نہ پایا جاتا ہو۔

حديث حسن

وہ ہے جس کے راوی کے قوت حافظ میں کچھ خلل ہو،اس کی ایک دوسری قتم یہ بھی ہے کہ وہ حدیث تو فی نفسہ ضعیف ہو؛لیکن اُس کے دوسر سے طرق اورا سناد سے آنے کی وجہ سے وہ حسن کے درجہ برتر تی کرگئی ہو۔

حديث ضعيف : وه بجس ميں صحح اور حسن كے شرائط اور اوصاف مفقود ہوں۔

ضعيف حديث برعمل اور إستدلال متعلق علماء كے مذابب

جمہورعلاء کا کہنا ہے کہ: فضائل، ترغیب وتر ہیب سے متعلق اُمور اور قصص وامثال وغیرہ میں مدیث ضعیف پیمل کیا جاسکتا ، یعی ضعیف مدیث ضعیف احادیث پیمل ہیں کیا جاسکتا ، یعی ضعیف احادیث سے صلال وحرام کا ثبوت نہیں ہوسکتا :

ابن مہدی وغیرہ سے اِس بابت منقول ہے'' حلت وحرمت کے ثبوت میں ضعیف حدیث کے متعلق ہمارا سخت روییہ وتا ہے؛ البتہ فضائل وغیرہ کی روایت میں ہم نری اختیار کرتے ہیں'(۱)

(١) فتح المغيث وظفر الاماني: ١٨٢ نقلاً عنه

حقائق-غلط فهميال

كرتا ب ضعيف احاديث سے إستدلال كى چندصورتيں ہيں:

○ ایک توصورت بیہ ہے کہ اس مسئلہ میں سوائے ضعیف حدیث کے کوئی مضبوط اور متحکم الیل نہوں ہم اُس صورت کی وضاحت مندرجہ ویل طریقہ پر مختلف مذاہب کے ائمہ کے ضعیف حدیث پر عمل کے متعلق اہتمام پر دلالت کرنے والے نصوص کی روثنی میں کریں گے۔

#### ا- حنفنہ

ابن حزم نے المحلیٰ میں إمام ابو صنیفة کار قول فل کیا ہے کہ:

"الخبر الضعيف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى من القياس ولا يحلّ القياس مع وجوده" (۱) حضور عِلَيْنَ عروى ضعيف حديث قياس ساعلى درجى كروت موتى مين ليضعيف حديث كروت بوئ قياس درست نبين عافظ إبن قيم ني اس كى مثال يول بيان كى مي، فرمات بين :

ا۔ اِمام ابوحنیفہ ؓ نے نماز میں قبقہہ مار کر بہننے سے متعلق حدیث کونرے قیاس پر مقدم مانا ہے؛ حالانکہ علماء نے اس روایت کو بالا تفاق ضعیف قرار دیا ہے۔

۲- اِس طرح "اکثر الحیض عشرة ایّام" (حیض کی بیشتر مدت دس دن ہے) اس مدیث کوجبکدید بدا تفاق علاء ضعیف ہے محض قیاس پرمقدم کیا ہے۔

"- ایسی " لامهر أقل من عشرة در اهم" (دل در بم سے کم مهز بیل بوتا)
اس حدیث کوش قیاس پر مقدم مانا ہے؛ حالانکہ اِس روایت کے ضعیف ہونے پر تمام ائمہ کم حدیث منق بیں؛ بلکہ بعض لوگوں نے اِس حدیث کو بالکل باطل قرار دیا ہے۔ (۲)
حدیث منق بیں؛ بلکہ بین :

الاستحباب يثبت بالضعيف غير الموضوع (٣) الرضعيف جديث موضوع درجى نه دوتو أس ساسخاب كاثبوت موتا - مثال كي طوري:

(۱) المحلى: ۱۲۱/۳ (۲) اعلام الموقعين: ۳۲-۳۲/ (۳) فتح القدير، باب النوافل: ۱۳۹/۱

(الف) مغرب کے بعد کی چورکعت (جنہیں صلاۃ الاۃ ابین کہاجاتا ہے) متحب ہیں؛ جیسا کہ ططاوی کے حاشیہ میں فرکور ہے، اس کے استجاب پردلیل حضرت ابو ہریرہ نظامینہ سے منقول مرفوع روایت ہے: "من صلی بعد المغرب ست رکعاتٍ لم یہ کلم فیما بینھی بسوءِ عدلن له بعبادۃ عشرۃ سنۃ "(جُوحُض بعد مغرب چورکعت نماز پڑھے اوران کی ادائیگی کے دوران کوئی بری بات نہ کر بے واسے دس سال کی ماز کا واب ملتا ہے)۔

(اس حدیث کوابن خزیمہ نے اپنی سیح میں روایت کیا ہے) اورامام تر فدی نے اسے عمر بن شعم کی سند سے روایت کیا ہے اور میصرف کی سند سے روایت کیا ہے اور میصرف عمر بن شعم کی سند سے منقول ہے، ذہبی نے ''میزان' میں عمر بن شعم کے احوال میں کہا ہے کہ بخاری کہتے ہیں کہ :

" کی خص محر الحدیث اور غیر معتر ہے، پھراس حدیث کواس کے محرات میں شار کیا ہے، ابن طاہر المقدی نے اپنی" تذکرۃ الموضوعات 'میں اس روایت کا ذکر کیا ہے، مبارک کہتے ہیں بیحدیث باجماع اہل حدیث ضعیف ہے۔''

(ب) اس طرح بو تخص میت کے دفانے میں شریک ہو، اس کیلئے مستحب بیہ ہے کہ وہ اپ وہ می وہ اس کے دوں ہاتھ ہوکر کرمٹی لے پھر تین مرتبہ مردہ کے سرکی جانب سے اُس کی قبر میں وہ می والے پہلی مرتبہ یوں کے: مِنها خَلَقُنا کُم، دوسری بار میں بیہ ہے: وَفِیُهَا نُعِیدُ کُم، تیسری بار میں بیہ ہے: وَفِیُهَا نُعِیدُ کُم، تیسری بار میں بیہ ہے: وَمِنهَا نُعُیدُ کُم، تیسری بار میں بیہ ہے: وَمِنهَا نُعُیدُ کُم، تیسری بار میں بیہ ہے: وَمِنهَا نُعُیدُ کُم، تارَةً اُخری اس کو طعاوی میں مستحب العام ہے مدیث کو بطور بروت پیش کیا گیا ہے کہ جب حضورا کرم مِن کی ساجزادی سیدہ ام کاثوم فی اس کو ایس میں ایس کی منقول ہے: ویس پڑھا "مِنهَ الله وعلی ملة رسول الله" احمداور حاکم نے اس روایت کی تخری کی ہے، اس کی سند بالکل ضعیف ہے، وہبی نے دونہی نے

اس مدیث کے متعلق یوں کہا ہے ۔ یہ بالکل لغواور باطل ہے؛ چونکہ اس میں علی بن زید متروك الحديث ہے۔

امام الك مرسل كواس عموى معنى لعنى برمنقطع كورجس كسند كرادى مختلف جلبول سے حذف كرديئے گئے ہوں) كوقابل استدلال سجھے ہيں اور بيمرسل روايتي جمہور محدثين كے يہال ضعيف شارہوتی ہیں، مالکید کی نہایت ہی معتر کتاب "نشر البنود علی مراقی السعود "میں ہے: علم من احتجاج مالك ومن وافقه بالمرسل أنّ كلا من المنقطع والمعضل حجة عندهم لصدق المرسل بالمعنى الأصولي على كل منهما. إمام مالك اوران بيرون كمرسل استدلال كورست قراروي ي بمعلوم ہوا کدان کے یہال منقطع اور معطل (جس کی سند کے راوی ایک جگہ سے ملسل ووحذف کردیے گئے ہوں) دونوں بھی مرسل کے عموی معنی (جس کے سند کاراوی کسی بھی جگہ ہے حذف کردیا گیامو) کے لحاظ قابل استدلال ہیں۔ (۱)

ا مام شافعی کے یہاں بھی مرسل سے اگر متعلقہ باب میں اس کے علاوہ کوئی دوسری روایت نہ ہو تو باوجودمرسل روایت کے ان کے یہال ضعیف ہونے کے اس سے استدلال درست ہے، سخاوی ے بیات منقول ہے، کہتے ہیں:

وَزعم الماوردي أنّه في الحديد يحتجّ بالمرسل إذا لم يوجد دليل (٢) ماوردی کا غالب گمان یہ ہے کہ امام شافعی باعتبارا پے نئے قول کے ، اگر متعلقہ باب میں مرسل کے سواکوئی دوسری دلیل نہ ہوتو اس سے اِستدلال کو دُرست قرار دیتے ہیں۔ أن الحديث الضعيف مقدّم على القياس، وقدّم في احد قوليه حديث "من قاء، أور عف، فليتوضَّأ، وليبن على صلوته" على القياس مع ضعف الخبروإرساله.

(٢) الفتح المغيث: ٢٤/١ (۱) نشر البنود على مراقى السعود: ١٣/٢

عافظ ابن قيمٌ في اعلام الموقعين من الم شافعي كايتول تقل كيا بك

(الف) ضعیف حدیث قیاس پرمقدم ہوتی ہے اس لئے انہوں نے (الف) انہوں نے صیدوج کی حدیث کوضعف کے باوجود قیاس پر مقدم کیا:

(ب) حرم کی کے اندر اوقاتِ مروہ میں نماز پڑھنے کے جواز والی حدیث کوضعف ہونے کے باوجود قیاس پر مقدم کیا ہے۔

(ح) اینایک تول میں "جو تحص نئے کرے یاجس کی نکسیر پھوٹے تو اُسے جاہئے کہ وضوكر اوراين نمازى بناكر ا"إس مديث كوباوجود إس كضعيف اورمرسل مونے ك قیاس پرمقدم کیا ہے۔(۱)

(الف) ابن النجار ضبلي في "الكوكب المنير" كى شرح مين امام احدكاس قول كو لقل كياب كهوه يول كتية بين:

"لست اخالف ماضعف من الحديث اذالم يكن في الباب ما یدفعه (۲) "میں ضعیف کواس وقت تک رونہیں کرتا جب تک اس کے معارض قول نہو۔" (ب) ہروی نے ذم الکلام میں عبداللہ بن احمد بن علم ل سے تقل کیا ہے کہ وہ یول فرماتے ہیں: "ميل نے اين والدمحرم سے كها: "رجل وقعت له مسئلة؛ وفي البلد رجل من اهل الحديث، فيه ضعف وفقيه من أهل الرأي، أيهما يسأل؟ قال: لايسأل اهل الرأى، ضعيف الحديث خير من قوى الرأي (٣) اگر كسي خفس كوايك مسئله در پيش مورشهر مين ايك ضعيف الرولية الل حديث اورايك الل الرائ فقیہ بھی ہوتو وہ کس سے دریافت کرے؟ تو انہوں نے فر مایا: اہل رائے سے جوت کیلئے دریافت نہ کرے اس لئے کہ ضعیف الروایہ شخص قوی الرائے نقیہ سے بہتر ہے۔'' (ج) امام فقیداین القدامة المقدی نے کہاہے کہ:

(۱) اعلام الموقعين: ۱/۲۱ (۲) شرح الكوكب المنير: ۵۷۳/۲
 (۳) ذم الكلام: ۱۸۰٬۷۹/۲

المن حدیث سے ان میں سے کسی ایک کی تائید ہوتی ہوتو اس سے ترجیح کا کام لیاجائے گا؛ ایسے ہی اگر میں صدیث اہل علم کے یہاں قبولیت کا درجہ حاصل کرچکی ہو، یا بعض صحابہ کے اتوال سے اس کوتفویت اس ہورہی ہو، یا کشر اہل علم نے اس حدیث کے مطابق فتو کی دیا ہوتو بیحدیث بھی قابل عمل ہوگی اس کی مطابق فتو کی دیا ہوتو بیحدیث بھی قابل عمل ہوگی اس کی مشار میں ہیں، جیسے علامہ شیخ حسین بن محسن الیمانی انصاری (الیمونی کے اس الاحظہ کیا جائے۔ الماصلة "کے اخیر میں اپنے مقالہ میں ذکر کیا ہے ۔۔۔۔۔ اگر تفصیل در کا رہوتو وہاں ملاحظہ کیا جائے۔ مختصر یہ کہ ضعیف حدیث پر مختلف فقہاء ومحدثین نے احکام کے باب میں عمل کیا ہے فضائل اعمال اور کا رہا اخلاق کے باب میں کیا جائے گا۔ اور کا رہا اخلاق کے باب میں اس پڑمل در آمد کیوں نہیں کیا جاسکا ؟ بدرجہ اولی عمل کیا جائے گا۔

بعض اُن ائمہ کا ذکر جن سے فضائل میں ضعیف احادیث پر عمل کے متعلق عدم جواز کا قول منسوب کیا گیاہے

محدّث جمال الدين قاتمى نے اپني كتاب "قواعد التحدیث" میں امام بخاری ،امام مسلم، کي بن معین ، ابو بكر بن عربی كا احكام اور غیراحكام دونوں میں ضعیف احادیث پرعمل ند كئے جانے كا موقف نقل كيا ہے ، (۲) بعض لوگوں نے ابوطا ہر ابن المقدى شخ الاسلام ابن تيميداور شوكانی كوبھى المیں میں شامل كيا ہے ۔

(I) الاجوبة الفاضلة : ٢١ (٢) قواعد التحديث : ١١٦

تب فضائل ۲۳۲ حقائق - غلط فهميا ١

نوافل اور فضائل کے ثبوت کیلئے حدیث کی صحت شرط نہیں ہوتی ۔ انہوں نے دورانِ خطبہ حبوۃ (سرین کو ٹیک کر گھٹوں کو کھڑا کر کے،اپنے ہاتھوں سے گھٹوں رک کیڑلینا) کے طرز پر بیٹھنے سے متعلق یوں فرمایا:

" بہتریہ کاس بیکت پرنہ بیٹا جائے ، چونکہ حضور اکرم جھائی سے جمعہ کے دن خطبہ کے دوران اس بیکت پر بیٹھنے کی ممانعت آئی ہے؛ اگر چہ بیصدیث ضعیف درجہ کی ہے؛ لیکن اس کی وجہ سے اس بیکت کا نہ اپنا نا بہتر ہے۔ "(۱)

متقد مین ائم عظام کی ان تصریحات سے بیہ پتہ چلا کہ وہ لوگ ضعیف احادیث کو قابل اعتبا سمجھتے ہیں اور اس پراحکام کی بنیا در کھنے کو درست قرار دیتے ہیں۔

اگرضعیف حدیث پرعمل احکام میں بطور احتیاط ہور ہا ہوتو ضعیف حدیث پرعمل درست قرار
 دیتے ہیں۔ یہ بات امام نووی نے ''اذکار'' میں جہاں انہوں نے احکام میں ضعیف حدیث پرعمل درآمد
 نہ کئے جانے کا ذکر کیا ہے اور اس کی استثنائی صور تیں بیان کی ہیں فرمایا ہے کہ:

"ضعیف حدیث پر مل درآ مزہیں کیا جاسکتا، ہاں اگر وہ احکام سے متعلق روایت ورع واحتیاط کے قبیل سے ہوتو پھراس پر عمل کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ بعض قتم کے خرید وفروخت کے عدم جواز سے متعلق ضعیف احادیث، ایسے ہی بعض قتم کے نکاح کے جائز ہونے سے متعلق روایات تو یہاں متحب یہ ہے کہ ان احادیث کی روسے ان معاملات سے رکا جائے۔ اس کی شرح میں ابن علان نے مثال دی کہ جیسے فقہاء کرام نے دھوپ میں گرم پانی کے استعمال کو کر دہ لکھا ہے حدیث عائشہ کی بناء پر جوضعیف ہے۔ "(۲)

اگرکوئی آیت قرآنی یا حدیث محج دویادو سے زیادہ معانی کی محمل ہواور ضعیف حدیث ان مختلف معانی میں ایک دوسرے کے معارض ہوں، معانی میں سے سی ایک کی تائید کرتی ہویادو محج حدیثیں بظاہر آپس میں ایک دوسرے کے معارض ہوں،

(۱) المغنى: ۲۰۷/۸۸/۲ (۲) شرح الاذكار: ۱/۷۵/۱۸۱ في التعريف بأوهام

تبفضاكل

٢٣٣٧ حقائق-غلطفهميان

كتبيفنائل

آن لوگوں کے تعلق ہے مطلقاً احکام اور غیراحکام میں ضعیف احادیث پرعمل کے عدم جواز کا یہ قول حقیقت حقیقت بریمنی ہیں ہے، یہ دعوی بلادلیل کے ہے، ان لوگوں کی کتب احادیث کا جائزہ لیا جائے تو یہ حقیقت واضح ہوگی کہ یہ لوگ بھی فضائل اعمال ، اخلاق وعادات ، سیر مغازی اور تفییرہ میں ضعیف احادیث پر عمل درآ مدکر نے کو درست قرار دیتے ہیں۔

# ضعيف احاديث مي متعلق امام بخاري كاطرزعمل

امام بخاری کا بھی اس بارے میں جمہور محدثین کا بی طریقۂ کار رہاہے، شخ قامی اور علامہ الکوثری کی مذکورہ بالابات دراصل بیان کی غلط بھی کا نتیجہ ہے کہ انہوں نے امام بخاری کے اپنی صحیح میں جوطر زروش اختیار کیا ہے، اس کے ذریعہ بیسجھ لیا ہے کہ امام بخاری ضعیف احادیث کو بالکل قبول نہیں کرتے، امام بخاری کا بڑی کتاب "الا دب السمفرد" میں جوطریقۂ کار رہا ہے اس سے بیبات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ وہ فضائل اور اس کے متعلقات میں ضعیف احادیث پرعمل کرنے کو گرست قرار دیتے ہیں؛ چنا نچھ انہوں نے اپنی اس کتاب میں بیشار ضعیف احادیث کا ذکر کیا ہے؛ بلکہ اس کے بعض ابواب میں تو بس ضعیف احادیث بی ذکر کئے گئے ہیں؛ بلکہ ایسی احادیث و کرکی ہیں کہ جس کے اساد کے راوی مجبول ، متروک اور ضعیف کی قسموں میں ہیں۔

چنانچ عبدالفتاح ابوغدة ني "الأدب المفرد" كايسرواة كاجومستور بضعف، يا مجهول يا ان جيسا وصاف سے متصف بي "تقريب" كى ورق گردانى كے بعدان كے اعداد وشار ذكر كئے بي ؛ جن مي مستورين كى تعداد: ۲۸ راورضعف رواة كى تعداد: ۲۲ راور مجهول كى: ۲۸ رہے۔

اس کے علاوہ دیگر کتابوں میں بھی امام بخاری نے ضعیف احادیث نقل کی ہیں ؛ چنانچہ تحقیق المقال فی تخریج أحادیث فضائل الأعمال (۱) میں امام بخاری کی کتاب

(۱) میمولا نالطیف الرحمٰن صاحب قاسی بهرایگی کی تصنیف ہے، جس میں انہوں نے حضرت شیخ الحدیث کی مقبول عام تصنیف نصائل اعمال میں عربی متون کے ساتھ فدکورہ احادیث کی تحقیق وتخ ت کا کام کیا ہے اور الزامی طور پرائمہ کتابلہ کی کتابوں سے اس فیم کے کشف و کرامات کے واقعات نقل کئے ہیں، جس طرح فضائل اعمال میں بیان کئے گئے ہیں فیم کے کشف و کرامات کے واقعات نقل کئے ہیں، جس طرح فضائل اعمال میں بیان کئے گئے ہیں فیم نیز متعدد صدیث نم سروں کو بھی جا نقشانی کے ہیں فیم نیز متعدد صدیث نم سروں کو بھی جا نقشانی کے ساتھ کلکھا ہے۔ معارضین کے شکوک وشبہات کا جواب ویا ہے تھیجے الخیال کے نام سے مولا نا احمد و میض صاحب مدین زید مجدد اور مفتی میر رضوان اللہ قاسی نے اس کو مفید عام بنانے کیلئے اس کے ترجمہ اور تلخیص کا کام کیا ہے۔

"حلق افعال العباد" كتيره ضعف راويول كنام مقفيلى احوال كذكر كي بين الى طرح الهول في العباد" كتيره ضعف راويول كنام مقفيل احوال كذكر كي بين الى طرح الهول في المعادي كالمرك الهول في العدين "كضعف راويول كي تقداد سات أدك كير المام خارى كي "جزء القرأة "ميل سات ضعف راويول كي نثائدى كى جدر يدآب كي تاريخ كير كي تركز وروس من آف والى احاديث كي نوعيت بقول: وكور محد بن عبد الكريم بن عبيد حفظ الله كم مرفع كالمام بن بين ميس محمح احاديث المام المام المام بن المام بالكل نا قابل اعتبار الحديث المام بين بين ميس على المناب المناب المعاديث المام بين بين ميس عديث الكي بتلائى بين المام بين المام بين المناب المناب

بلکہ امام بخاری کی خود جامع صحیح میں بعض احادیث الی مشاہدے میں آئی ہیں؛ جن کے بارے میں کام کیا گیا ہے، ہاں البتہ اس کے متابعات اور شواہد موجود ہیں اور بخاری میں ذکر کردہ اس قسم کی ضعیف احادیث کا تعلق غیرا دکام اور عقا کد ہے ہے، ان احادیث کو ضعیف قر اردے کر انہیں صحیح بخاری سے نہیں نکالا جاسکتا ہے، ہاں البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ غیرا دکام وعقا کد میں ضعیف احادیث پر عمل کیا جاسکتا ہے؛ چنانچہ ''مقدمہ الفتح'' (۲) میں حافظ ابن تجر ؒ نے کہا ہے کہ

ا۔ آیک راوی محمد بن عبد الرحمٰن الطفاوی ہے جس کے بارے میں ابوز رعدنے کہا ہے کہوہ محکر الحدیث ہے؛ اس کی بخاری میں تمن صدیثیں ہیں .....اس کی تیسری روایت کتاب الرقاق میں ہے "و کن فی الدنیا کانك غریب" اس کو طفاوی نے تنہا روایت کیا ہے؛ اس لئے یہ بخاری کے قرائب میں ہے ہامام بخاری نے اس روایت کے ذکر میں اس لئے سے خت روینہیں اختیار کیا ہے کونکہ یہ روایت ترغیب سے تعلق رکھتی ہے۔

الم دوسرى غريب روايت عن ابن عاس كرطريق مع منقول ب: وكان للنبى فى حائطنا فرس يقال له: اللحيف (الجهاد ، باب الفرس والحمار)
الروايت من الجابن عاس ب، جا تحاورابن معين ضعف قرارويا بسيروايت بعى چونكدا دكام مع متعلق نيس ب؛ بال البتراس روايت كرمتا بعات موجود بين ،اس لئ السيروايت كرمتا بعات موجود بين ،اس لئ السيروايت كرمتا بعات موجود بين ،اس لئ

<sup>(</sup>۱) تصحيح الخيال ترجمه تحقيق المقال: ١٦٨–١٤٤ (٢) مقدمة الفتح: ١١٥ (٣) مقدمة الفتح: ٥٣٩ (٢) مقدمة الفُتح: ١١٣

طلال وحرام کی بابت توصحت کے اعلی درجہ کے متلاثی ہوتے ہیں ادراس کے بارے میں سخت موقف المتیار کرتے ہیں، غیر حلال وحرام مثلاً مغازی، اخلاق وسیر اور فضائل میں ان کے یہاں صحت کا وه اعلی درجه مطلوب نبیس ہوتا ہے۔

مؤطامين امام مالك كاطريقة كار

علامسيوطی علامدابن حزم کی كتاب "مراتب الديانة" كے حواله سے ان كاي قول قل كرتے ہيں: ، میں نے مؤطا مالک کی روایات اور سفیان بن عیبیند کی احادیث کوشار کیا تو ہرایک کتاب کی مرفوع روایات میں سے پانچ سوے زائد مصل اور تین سوے زائدمرسل کو پایا موطاما لک میں سترے زائدا حادیث وہ ہیں جن پرخودامام مالک نے عمل نہیں کیااوراس میں ضعیف حدیثیں شامل ہیں،جن کے ضعف کواکٹر علاءنے واضح کیاہے۔'(۱) مولا ناعبدالحي لكھنوي لكھتے ہيں:

"اس كتاب مين كوئي موضوع حديث نبيس ب، بان وه ضعيف احاديث بين كه جن كاضعف كثرت طرق سے ختم ہوتا ہے اور بعض رواتوں كاضعف شديد ہے ليكن مفزنہيں كيونك سندوں سے اس طرح کی احادیث (دوسری جگہوں پر)موجود ہیں'۔(۲)

حافظ ابن حجركي "بلوغ المرام" اوران كاطرز عمل

حافظ ابن جرك ايك كتاب م "بلوغ المرام من ادلة الأحكام" جس مين انهول ني احكام شرعيه كاصولى ولائل بيان ك بين صاحب محقيق القال في الموغ المرام "مين درج شده ضعیف احادیث کی تعداد شار کی ہے اور أے ایک سوستر ور کا ابتلایا ہے۔ (۳)

ابوعبدالله حاكم كي متدرك اورضعيف روايات

حافظ سيوطى كہتے ہيں:

حافظ ذہبی نے ''متدرک حاکم'' کی تلخیص کی اوراس کی بہت سی حدیثوں کوضعیف اور منکر

كتبانضائل حقائق-غلط فهميال

 ۳- ایے، ایک روایت ہے: "هل تنصرون و ترزقون إلا بصعفائكم" (الجهاد) اس روایت کے بارے میں ابن جر ﴿ فِي مقدمة الفَّح (١) میں کہاہے کہ: بخاری میں اس روایت کے راوی محمد بن طلحہ بن مصرف الکوفی کی تین روایتیں ہیں ،اس کی تيسري روايت يد ہے اور اس روايت كے بيان كرنے ميں بيزنها ہے ؛كين چونكه بيروايت فضائل اعمال سے تعلق رکھتی ہے اور فضائل میں ضعیف احادیث کی بابت چیثم پوشی کی جاتی ہے ....اس سے بیمعلوم ہوا کہ امام بخاری فضائل وغیرہ میں ضعیف احادیث برعمل کو درست قراردیے ہیں۔

اِسی طرح علامہ قائی کا بیکہنا کہ امام مسلم ضعیف احادیث کو بالکل قبول نہیں کرتے تھے؛ اس پر ان كايدليل پيش كرنا كدانهول نے خود ضعيف اور منكر روايتوں اوران كے راويوں كوئنقيد كانشانه بنايا خود بیاس بات کی واضح دلیل ہے کہ وہ ضعیف احادیث کو قابل عمل نہیں گر دانتے تھے قواعد التحدیث میں امام مسلم کے بارے میں بیربات دُرست نہیں۔ بہت سے ضعیف متر وک راویوں کی روایتی اپنی کتاب میں نقل کی ہیں ،گرچہان کے متابعات اور شواہر موجود ہیں ،خودان کا اپنے مقدمہ کتاب میں حدیث کی تین قتم کرنا که''ایک وہ جے مقنین نے روایت کیا ہو۔ دوسرے وہ جنہیں اہل ستر وصد ق نے روایت کیا ہو،اورحفظ وا تقان میں اوسط درجہ کے ہول۔ تیسرے وہ جنہیں ضعیف اور متر وک لوگوں نے روایت كيامون خوداس بات يردلالت كرتاب كهانهول في اين يحيح حديث ميل بعض ان ضعيف روايات كاجمي ذكركيا ہے جن كے متابعات اور شواہد موجود ہيں؛ چنانچديهي بات علامة نو وي نے مقدمہ شرح النووي (٢) اور یمی بات حافظ ذہبی نے سیر اعلام النبلاء (۳) میں کبی ہے۔

اوپرذ کرکردہ تحریر کی روشی میں کوئی یہ نہ بھھ لے کہ ہم سلم اور بخاری کی روایات کو چینج کررہے ہیں ؟ بلكه بيدونوں توروئے زمين پركتاب الله كے بعدسب سے زيادہ اصح بيں، جارامقصد مذكورہ بالاتحرير کے ذریعہ ضعیف احادیث کے متعلق ان ائمہ کے مذہب اور مسلک کی تشریح وتو صبح ہے کہ بیلوگ

<sup>(</sup>۱) التدريب: ١٠٩/١

<sup>(</sup>r) مقدمه التعليق المجد على مؤطأ محمد: ١٣٩/١

<sup>(</sup>٣) الملاظه و تصحيح الخيال ترجمه تحقيق المقال: ٢٢٣

<sup>(</sup>۱) مقدمة الفتح: ۱۳۳ (۲) مقدمه شرح النووى: ۱۵ (۳) سير اعلام النبلاء: ۱۲/۵۲۵ (۳)

الكہ خودا بن عربی نے ایک دوسری جگدا پنی ندکورہ بالا کتاب "عسار ضد الأحوذی" میں مسیف احادیث پڑمل کے جواز کی صراحت کی ہے، انہوں نے اس کی تصریح یوں کی ہے:
"ابوعیسی نے مجہول حدیث روایت کی ہے، اگرتم اسے چاہوتو اسے لواور چاہوتو نہ لو۔"
گرچہوہ مجہول ہے؛ کین اس پڑمل کرنامتحب ہے؛ اس لئے کہ وہ محض بھلائی کی دُعا، وست کے ساتھ صلد رحمی اوراس کے ساتھ محبت کے اظہار پڑشمل ہے۔" (1)

# ابوشامهالمقدسي كاطرزعمل

ان ہے بھی کہیں اس قتم کی کوئی تصریح نہیں ملتی کہ جس سے یہ پتہ چلے یہ ضعیف حدیث پر المال کے بابت عمل کے عدم جواز کے قائل ہیں؛ چنا نچریا پی کتاب (الباعث علی إنكار الباعث علی انكار الباع والحوادث) میں ابن عساكر سے رجب کی فضیلت سے متعلق حدیث کے ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں :

''میں تو یہ جا ہتا تھا کہ حافظ ابن عساکر نے اس روایت کونقل ہی نہ کیا ہوتا؛ چونکہ اس سے منگرا حادیث کی تائیداور توثیق ہوتی ہے، بیان کی شان سے بردی چیز ہے کہ وہ آپ ایک سے ایک روایات نقل کریں جمے وہ جھوٹ گردانتے ہوں؛ کیکن انہوں نے محدثین کی عادت کے موافق فضائل اعمال ہے متعلق باب میں زم رویدا ختیار کیا ہے۔''(۲)

ان کے اس کلام میں کہیں کوئی ایکی بات نہیں ہے جس سے یہ پنۃ چلے کہ وہ ضعیف احادیث پڑمل اوراستدلال کونا جائز قرار دے رہے ہیں؛ بلکہ وہ ابن عسا کر پڑئیر فرمار ہے ہیں کہ انہوں نے روایت کے معف کوذکر کئے بغیر اس روایت کواپنی کتاب میں شامل کیا ہے۔ (۲۳)

# شخ الاسلام ابن تيميه كاطرز عمل

ان عطرز على ومعلوم كرنے كيلئ أن كى كتاب "السكسم السطيب" كم تعلق علامه المرالدين البانى سے دريافت كيا جائے؟ وه آپ كوا في كتاب "صحيح السكلم الطيب ميں مي تلائيں كه انہوں نے اپنى كتاب "الكلم الطيب" ميں وضعيف الكلم الطيب" ميں ميں تلائيں كه انہوں نے اپنى كتاب "الكلم الطيب" ميں

کتبونضائل ۲۳۸

قراردیا ہے، اس میں جوموضوع صدیثیں ہیں ان کوایک رسالہ میں جمع فر مایا ہے جن کی تعداد تقریباً سور ۱۰۰ ہے۔ (۱)

ابوعبدالله حاكم كى كماب"المستدرك" من ضعيف اورموضوع احاديث كى تعداد بقول ابن الملقن اورعلامدذ من كي تعداد بقول ابن الملقن اورعلامدذ من كي نوسوسات رع ٩٠ ٢ - (٢)

يجي بن معين كاطرز عمل

ضعیف احادیث پرعمل درآمد کئے جانے اور عدم جواز کے تعلق سے یکی بن معین کے مختلف موقف نقل کئے جیں ابن سیدالناس نے ان کے بارے بیں "عیون الاثر" بیں نقل کئے جیں ابن سیدالناس نے ان کے بارے بیل "عیون الاثر" بیں نقل کیا ہے کہ وہ ضعیف احادیث کواحکام اور غیراحکام دونوں بیل اس پرعمل کے دُرست نہ ہونے کے قائل جیں ان بیل یکی بن معین بھی جیں (۴۳) کیکن خطیب نے "السک ف اید " بیں ابن معین سے بیقل کیا ہے کہ وہ ضعیف احادیث سے استدلال اور عمل کے جواز کے قائل جیں ااس لئے سے جمہ یہ بھی فضائل کے متعلق ضعیف حدیث پرعمل کے جواز کے قائل جیں اان کا انکار تو وہ احکام کے باب بیل ضعیف احادیث سے استدلال سے متعلق ہے۔

ابن عربي كاطرز عمل

الوبكر بن العربی الماكلی كے متعلق ان سے كہيں بھی ال قتم كی كوئی تقریح ہميں نہيں ال پائی ہے كہ جس كی روسے بيكہاجائے كہ وہ ضعف احادیث پر فضائل كے باب میں عمل كے جواز كے قائل نہيں ہيں ؟ بلك ان سے اس بارے ميں اس كے برعکس طرزعمل كابئ ثبوت ملتا ہے۔

© چونکه ده حدیث مرسل کواس کے عموی معنی بین .... جو که محدثین کے یہاں ضعیف ہے اس سے اخذ واستدلال کواپ مسلک کے اعتبار سے درست قرار دیتے ہیں؛ چنا نچہ وہ ''عارض' 'میں کہتے ہیں؛ دہمارے یہاں مرسل روایت احکام دین ، حلام وحرام ، فضائل اور عبادات کے ثواب وغیره میں جت ہے ، ہم نے یہ بات اصول فقہ میں بیان کی ہے۔'' (۴)

<sup>(</sup>۱) عارضة الاحوذي: ٢٣٤/٢

<sup>(</sup>٢) الباعث على أنكار البدع والحوادث: ٨٥ (٣) فتح الملهم: ١٨٥٥

 <sup>(</sup>۱) التقريب: ۵۲ (۲) طاحظه تصحيح الخيال ترجمه توضيح المقال: ۲۹۱

<sup>(</sup>m) عيون الأثر: ار10 (m) الكفاية: ٣١٣

معول کی اُمید کے ساتھ کیا جائے ، مبادا آنخضرت رہے گئی کی جانب ایک بات جودا تع میں آپ نفر مائی ہواس کا آپ کی طرف منسوب کرنالا زم آ جائے۔
مولا نا عبدالحی ککھنویؒ نے ایک چوتھی شرط یہ بھی ذکر کی ہے کہ اس سے قوی دلیل معارض موجود نہوں پس اگرکوئی دلیل کی طرمت یا کراہت پرموجود ہوادر پیضعیف اس کے جواز یا استخباب کی متقاضی ہوتو قول کے مقضی پرعمل کیا جائے گا۔

# فضأكل اعمال اورترغيب وترجيب كافرق

واضح رہے کہ اہل علم ضعیف حدیث کے قابل قبول ہونے کے مواقع کو بیان کرتے ہوئے اپنی مراتوں میں ' فضائل اعمال ' اور' ترغیب وتر ہیب' دولفظوں کا استعمال کرتے ہیں، فضائل اعمال کا اطلاق ایسے مواقع پر کرتے ہیں جہاں کوئی مخصوص عمل پہلے ہے کئی خصوص عمل پہلے ہے کئی مواور علما ءِ امت اور فقہاء کرام ہجائے کسی ضعیف حدیث میں اس عمل کا ذکر اور اس کی فضیلت آئی ہواور علماءِ امت اور فقہاء کرام اس ضعیف حدیث ہی کی بنیاد پر اس عمل کو مستحب قرار دیتے ہیں، فدکورہ بالا شرطوں کے ساتھ مثلاً مغرب کے بعد چھر کھات کا پڑھنا، قبر میں مٹی ڈالتے وقت مخصوص دُعا کا پڑھنا مستحب قرار دیا گیا ہے مراب کے بعد چھر کھات ادان اداکرنا) اور اقامت میں حدر (حیا کہ کے ادان عیں ترسل (مضم مخم کر کلمات ادان اداکرنا) اور اقامت میں حدر (روانی سے اداکرنا) مستحب ہے۔ تر فدی کی حدیث ضعیف کی جہ سے جوعبر امنع میں نعیم کے طریق سے دوایت کرکے کہتے ہیں :

"دهدا اسناد مجهول" اور" ترغیب وتربیب" كاطلاق ایسے مواقع میں كرتے بیں جہال كه وه مخصوص عمل كى نص قرآن، مدیث صحح یاحن سے ثابت ہواور كى مدیث ضعیف میں ان اعمال كے كرنے پر مخصوص ثواب كا وعده اور نه كرنے یا كوتا ہى كرنے پر مخصوص وعده اور وعيدكو بيان كرنے كيليے ضعیف سے مخصوص وعيد وارد ہوئى ہو، چنانچ اس مخصوص وعده اور وعيدكو بيان كرنے كيليے ضعیف سے ضعیف مدیث كوندكوره بالا شرطوں كے بغير بيان كرنا جائز قرار دیتے ہیں، اس لئے كه اس میں اس مدیث كے كہ اس میں اس مدیث كے كہ اس میں اس مدیث كے كہ اس میں اس مدیث سے كى طرح كاكونى حكم ثابت نہيں ہوتا اور فضائل میں جواسح باب ثابت ہوتا ہے وہ بر بنائے احتیاط ہے۔

كتبونضائل ٢٢٠٠

کس قدرضعف احادیث ذکر کئے ہیں یہاں تک کہ ان کی کثرت وزیادتی کی وجہ سے البانی صحح اور ضعیف کی تجہد سے البانی صحح اور ضعیف کی تمین کر کر سکتے تھا السیف کی تمین کر کر سکتے تھا الکین ان کا ضعیف احادیث کو اپنی کتاب میں بکثرت لانا بیاس بات کی دلیل ہے کہ وہ جمہور کے موقف پر ہیں۔(۱)

# علامه شوكاني كاطرزيمل

ان كے طرز عمل كومعلوم كرنے كيلئے "نيل الأوطار" كى عبارت ملاحظ كيا جائے:
"اس باب ميں ذكركرده آيات واحاديث مغرب وعشاء كے درميان بكثرت نمازكى اوائيگى
كى مشروعيت پر دلالت كرتے ہيں؛ اگر چدان ميں سے بيشتر احاديث ضعيف ہيں؛ كيكن
مجموعدا حاديث سے انہيں تقويت حاصل ہوجاتی ہے اور خصوصا فضائل اعمال ميں ضعيف احاديث يرعمل كيا جاسكتا ہے۔ "(۲)

# ضعيف حديث يرمل كي شرطيس

ال بیضروری ہے کہ ضعیف صدیث کا ثبوت محمل ہوتا ہے،اس لئے اس سے استدلال کے وقت کچھا مورکا کھا ظار کھنا ضروری ہے، حافظ مش الدین سخاوی دانقول البدیع "(۱۳) میں ابن ججر سے نقل کیا ہے۔

# مديث ضعيف يمل كيلي تين شرطيس بي

- ۔ یہ کہ ضعف غیر شدید ہو، چنانچہ وہ حدیث جس کی روایت تنہا کسی ایسے مخص کے طریق ہے ہو جو کذاب یامتہم بالکذب، یا فاحش الغلط ہو خارج ہوگی۔
- ۲- اس کامضمون قواعد شرعیه میں ہے کسی قاعدہ کے تحت آتا ہو، وہ صفمون تا قابل عمل ہوگا جو محض اختر اعلی ہو۔ اصول شرعیه میں ہے کسی اصل ہے میل نہ کھا تا ہو (ظاہر ہے اس کا فیصلہ دیدہ وربالغ نظر فقہاء ہی کر سکتے ہیں، ہرکس وناکس کی بس کی بات نہیں )۔
- ۲- اس پھل کرتے وقت اس کے ثبوت کاعقیدہ ندر کھاجائے، بلکہ صرف اس کے ثواب کے
  - (۱) التعريف باوهام: ١٠٣/١ (٢) نيل الوطار: ٣٠/٢ (٣) القول البديع: ١٥٩

شیخ اس کے طرق اور مؤیدات و شواہد کی بناء پر مطمئن ہوتے ہیں توان طرق و شواہد کے ساتھ حدیث ذکر کرتے ہیں۔

البتة شرح میں تائید وتوضیح کے طور پرامام غزالی کی احیاء العلوم، فقیہ الواللیث کی تنبیہ الغافلین اور قرق العیون چیسی کتابوں سے بکشرت لیتے ہیں، اس حقیقت کے اعتراف میں ہمیں ذرا بھی تا مل نہیں کہ ان کتابوں میں انتہائی ضعیف، موضوع و بے اصل روایات کی تعداد خاصی ہے، چنانچہ ''مجموعہ فضائل اعمال 'میں بھی اس طرح کی روایات کا درآنا بعید نہیں، اس کے باوجود ہماراد عویٰ ہے کہ اس سے اس کتاب کی معتبریت اور حیثیت پرکوئی اثر نہیں پڑتا، آخر کیوں؟

اس لئے کہ ہم نے بڑے بڑے ائمہ کرح وتعدیل اور نقادِ صدیث کودیکھا کہ جب وہ رجال کی جرح وتعدیل اور احادیث میں ثابت وغیر ثابت مجمعے وغیر جو کے حقیق کرنے کے موڈ میں ہوتے ہیں تو ان کا اندازِ حقیق اور لب ولہجہ اور ہوتا ہے اور جب اخلاق ، آ داب ، فضائل یا ترغیب وتر ہیب کے موضوع پرقلم اُٹھاتے ہیں تو اتنازم پہلواختیار کرتے ہیں کہ موضوع تک کوبطور استدلال پیش کرڈ التے ہیں اور معلوم نہیں ہوتا کہ یہ وہی ابن جوزی ، منذری ، نووی ، ذہبی ، ابن ججر ، ابن تیمید اور ابن قیم ہیں جن پرفن نقذ وروایت کو بجاطور پر ناز ہے اور مجموعی طور پر ان اساطین علم حدیث کا طرز عمل صاف غمازی کرتا ہے کہ ترغیب وتر ہیب وغیرہ کے باب میں چشم پوشی زیادہ ہے جس کو آج کے مدعیانِ علم و حقیق نہ جانے کس مصلحت سے نظر انداز کر دہے ہیں؟

امام بخاری سمیت جمہور محدثین وفقہاء کاضعیف حدیث کے ساتھ زم پہلوا ختیار کرنے کامعاملہ تو معلوم ہوہی چکا،اس کے علاوہ کچھنا مورنا قدین حدیث اور مشہور صنفین کاان کی کتابول میں طرزِمل ملاحظہ فر مائیں۔

ا- حافظ ابن جوزيّ

حافظ ابوالفرج عبدالرحمٰن بن الجوزیؒ نے ایک طرف موضوعات کی تحقیق میں بے مثال کتاب تصنیف فرمائی تا کہ واعظین اورعام سلمین ان موضوع احادیث کی آفت سے محفوظ رہیں، نیز وہ حدیث پر وضع کا تھم لگانے میں متشدد بھی مانے جاتے ہیں، دوسری طرف اپنی پندوم وعظت اوراخلاق و آ داب کے موضوع پر تصنیف کردہ کتابوں میں آپ نے بہت ی ایس حدیثین نقل کرڈ الی ہیں جوضعیف کے علاوہ

كتبوفضائل ٢٣٢ حقائق - غلط فهميان

ترغیب وتر ہیب کیلئے مذکورہ بالانرمی محدثین کے طرزِ عمل سے ظاہر ہے جبیبا کہ اس گلے عنوان میں اضح ہوگا۔

يفرق مولا ناعبدالحي ككفنوي كى اس عبارت سے بھى متر شح موتا ب

"فإن عبارة النووي، وابن الهمام، وغيرهما منادية بأعلى النداء بكون المراد بقبول الحديث الضعيف في فضائل الأعمال هو ثبوت الاستحباب ونحوه به؛ لامجرد ثبوت فضيلة لعمل ثابت بدليل آخر، ويوافقه صنيع جمع من الفقهاء والمحدثين حيث يثبتون استحباب الأعمال التي لم تثبت بالأحاديث الضعيفة، وأيضاً لوكان المراد ماذكره (يعني الخفاجي من أن المراد بقبول الضعيف في الفضائل هو مجرد ثبوت فضيلة لعمل بقبول الضعيف في الفائل الأعمال، وفي المناقب، وفي الترغيب والترهيب" فائدة يُعتدبها.

''اس کئے کہ نووی اور ابن ہمام وغیرہ کی عبارت اس حوالہ سے بالکل واضح ہے کہ ضعیف حدیث کے فضائل اعمال میں قبول کئے جانے کا مطلب یہ ہے کہ اُس سے متحب یا اُس جیسی چیز وں کا ثبوت ہوتا ہے نہ کہ کسی ٹابت عمل کا کسی دوسری دلیل کے ذریعہ ثبوت پیش کیا جاتا ہے' تمام فقہاء ومحد ثین کا طریقہ کاربھی اسی کے موافق ہے کہ وہ غیر ٹابت شدہ اعمال کے استخباب کوا حادیث ضعیف کے ذریعہ ٹابت کرتے ہیں اور اگر اس کا مطلب وہ ہے جے خفاجی نے ذکر کیا ہے کہ فضائل اعمال میں ضعیف حدیث کے قبول کرنے کا مطلب محض کسی عمل کی فضیلت کو ٹابت کرنا ہے تو اُن کی اِس بات کا کوئی معنی خیز مطلب نہیں نکلتا کہ کسی عمل کی فضیلت کو ٹابت کرنا ہے تو اُن کی اِس بات کا کوئی معنی خیز مطلب نہیں نکلتا کہ فضائل اعمال ،منا قب اور ترغیب وتر ہیب میں ضعیف احادیث کو قبول کیا جاتا ہے''۔

ضعیف یا موضوع احادیث، حضرت شیخ الحدیث اور محد ثین کاطریقهٔ کار جیب کار جیبا که گذرچکا که بطور متن لائی گی احادیث میں شیخ الحدیث نے کوئی ایک حدیث اپی دانست کے مطابق ذکر نہیں کی جوموضوع ہو، چنانچہ جس کسی حدیث کے متعلق کسی نے وضع کی بات کی ہوتی ہے اور

مسرمنیں ہے، جھی تو منذری نے ایسی روایات کو منتخب کرلیا جوان کے نزدیک قطعی طور پر موضوع میں ہیں اوران کی سند میں ایسے رجال ہیں جو کذاب اور متم کھے گئے ہیں۔

علامنووى شارح سيحملم كم تعلق بهي علامه كتاني في "الرحمة المرسلة" مين حافظ ميوطى كاية جمالقل كياب"إذا علمتم بالحديث أنه في تصانيف الشيخ محى الدين النووى فارووه مطمئنين"(١) الكامطلبيم كدوه موضوع حديث اين كابول مين ذكرنېين كرتے، ربين ضعيف حديثين تواس مين شكنېين كدان كى كتاب "الاذكار" میں ان کی تعداد خاصی ہے جس سے معذرت کے طور پر مقدمہ میں انہیں بیحقیقت واشگاف کرنی بڑی كضعيف حديث الرموضوع نه بوتو فضائل اورترغيب وترجيب مين معتبر موتى بي جيسا كه گذرا-بلكة "رياض الصالحين" جوباب فضائل مين سيح احاديث كالمجموعة باورجس في متعلق انهول نے صراحت کی ہے کہ وہ سیح حدیث ہی ذکر کریں گےاس میں چندا کیے ضعیف حدیثیں موجود ہیں ، شیخ عبدالفتاح ابوغده في بطور مثال تين حديثين پيش كي بين، مثلا :

ا- "الكيس من دان نفسه ..... إلخ" ال كاسنديس ابوبكرين عبدالله بن الی مریم ہے جو بہت ہی ضعیف ہے۔(۲)

 ٢- "ما أكرم شاب شيخاً إلا قيَّض الله له من يكرمه عند كبر سنه"اس كضعيف مونے ميں تو كوئى شبهيں كيونكه اس كى سندميں يزيد بن بيان عقبل اوراس كالشخ ابوالرخال خالد بن محمر الانصاري دونوں ضعیف ہیں۔ (۳۰)

س- "لاتشربوا واحداً كشرب البعير" الكاسمين "يزيدبن سنان ابوفروه الرهاوى" ضعف بين، ترندى كينخول مين ال حديث يرحكم مخلف ہے، بعض تنخوں میں "حسن" ہے اور بعض میں "غریب" واضح رہے کہ امام ترندی تنها لفظ "فریب" اس جگه لاتے بیں جہال سندمیں کوئی ضعیف راوی منفرد ہوتا ہے، طافظ نے فتح الباری مین فرمایا: "سنده ضعیف"۔ (۴)

(۱) الرحمة المرسلة: ۱۵ (۲) فيض القدير: ۱۸/۵ (۳) فيض القدير: ۳۲۵/۵ (۳) فتح البارى: ۱۸/۱

كتبونضائل حقائق-غلط فبهيال

موضوع بهي ، مثلًا و يكفي ان كى يدكمابين "ذمَّ الهوى"، "تلبيس ابليس"، "رؤوس القوارير" اور "التبصرة"جس كى تخيص شيخ ابو كراحائي في "قر-ة العيون المبصرة بتلخيص كتاب التبصرة "ملكى -

يه بات حافظ ابن تيميُّ في "الردعلى البكرى" (١) مين ابونيم ، خطيب ، ابن جوزي ، ابن عسا کراورابن ناصرسب کے متعلق مشتر کہ طور پر کہی ہے، حافظ سخاوی نے شرح الالفیہ میں لکھا: "وقد أكثر ابن الجوزي في تصانيفه الوعظية فما أشبهها من إيسرادالموضوع وشبهه" ابن جوزى في پندونسائح بمشمل مااس جيسى تصانف میں بے شار موضوع یا اس سم کی روایت کا ذکر کیا ہے۔

۲\_حافظ منذري

حافظ منذری کی الترغیب والتر ہیب کے نہج اوراُس کے متعلق حافظ سیوطی کی رائے گذر چکی اور ضمنا یہ بات بھی آئی کدوہ الی حدیثیں بھی لاتے ہیں جس کی سندمیں کوئی کذاب یامتہم راوی ہوتا ہے اور اس کوسیختر تفریف "روی" سے شروع کرتے ہیں (شخرحمة الله بھی ترغیب منذری کی الی کوئی روایت نقل کرتے ہیں توصیغہ تمریض ہی ہے کرتے ہیں )، حافظ منذری اپنے مقدمہ میں کتاب کی شرطوں اورمصادروماً فذك ذكر عن فارغ موكر لكصة بين:

"واستوعبت جميع مافي كتاب أبي القاسم الأصفهاني ممالم يكن في الكتب المذكورة، وهوقليل، وأضربت عن ذكر ما قيل فيه من الأحاديث المتحققة الوضع"

یعنی مذکورہ اہم مصا در حدیث کے علاوہ میں نے ابوالقاسم اصفہانی کی ترغیب وتر ہیب (جس میں انہوں نے اپنی سند سے حدیثیں تخ تلج کی ہیں) کی وہ ساری حدیثیں لی ہیں جوندکورہ کتب میں تہیں آسکیں اوران کی تعداد تھوڑی ہے اوران احادیث کونظرانداز کردیا ہےجن کا موضوع ہونا تطعی ہے۔

معلوم ہوا کہ کسی حدیث کی سندمیں کذاب یامتہم راوی کا ہونا اس کے واقعی موضوع ہونے کو

كتبفضائل

خقائق-غلطفهمياں

كتبإنضائل

#### ٣- حافظة مبيّ

حافظ ذہبی جن کی فن جرح وتعدیل میں شانِ امامت مسلم ہے، ہزاروں راویانِ حدیث میں سے ہرایک کی ذمد دارانہ شناخت کے سلسلہ میں اپن نظر نہیں رکھتے، چنا نچتا نجست السسسسلار ك ، میزان الاعتدال وغیرہ میں احادیث پران کی جانب سے صادر شدہ احكام متند قرار دیئے گئے ہیں بلکہ بعض مواقع میں تو اُن پر تشدد کا بھی الزام ہے، انہوں نے بھی اپنی " كتاب الكسائر" میں ضعیف، واہی بلکہ موضوع تک کو بطورِ استشہاد پیش کیا ہے، شاید ان کا بھی فدہب اس سلسلہ میں ان کے بیشرو حافظ ابن الجوزی کا ساہے، مثلاً ہم اُن کی کتاب سے بطورِ استشہاد کے ایک روایت پیش کرتے ہیں :

444

کیرہ گناہ ''رکے صلا ہ'' کے تحت اُنہوں نے کی ضعیف احادیث ذکری ہیں، اُن میں وہ طویل حدیث بھی ہے جو ش کی کتاب ''فضائل نماز' ص ۱۲ تا ۱۳ میں درج ہے، جس کے بموجب نماز کا اہتمام کرنے والے کا اللہ تعالیٰ پانچ طرح سے اِکرام کرتے ہیں اورائس میں سستی کرنے والے کو پندرہ طریقہ سے عذاب دیتے ہیں، پانچ طرح وُنیا میں، تمن طرح موت کے وقت، تمن طرح قبر میں اور تمن طرح قبر سے نگلنے کے بعد، ش میں نمین طرح ابن چرکی ہیتی کی ''الزواج'' کے حوالہ سے قبل کی ہے جس کے ابتداء''قبال بعضه ہم: ورد فی الحدیث سے کی ہے، مزیداس کے چندایک حوالہ اور مؤیدات ذکر کرتے ہوئے حافظ سیوطی کی ذیل اللّالی سے قبل کیا کہ ابن النجار نے ذیل تاریخ بغداد میں اپنی سند سے حضرت ابو ہریرہ فی فیل کیا کہ ابن النجار نے ذیل تاریخ بغداد میں اپنی سند سے حضرت ابو ہریرہ فیل اللّالی سے قبل کیا کہ ابن النجار سے میں عباس علیٰ اُبی بکر بن زیاد مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے یہ تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق سے سے تیجہ نکالا کہ حدیث مؤید کیا، الغرض شخ نے تو تہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق کیا ہائی ہوں کے اس کے اس کی جاند کے سے سے تی تیجہ نکالا کہ حدیث باللہ کورہ بیا کہ کورہ بالا تمام حضرات کے طریق کے اس کیا گورہ بالا تمام حضرات کے طریق کے اس کی جانک کے دورہ بالا تمام حضرات کے طریق کے اس کی جانک کے دورہ بالا تمام حضرات کے طریق کے اس کی جانک کے دورہ بالا تمام کورہ کے کیا کہ کورہ کے کورہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ کے کورہ کے کہ کورہ کیا کہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ کیا کہ کورہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ کیا کہ کورہ کیا کہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ کیا کہ کورہ کورہ کیا کہ کورہ

۵- ٔ حافظ سيوطيّ

حافظ ابو بکرسیوطی تو اس میدان کے مرداور ضعاف وموضوعات کی پذیرائی میں ضرب المثل ہیں،

البول في كتاب الجامع الصغير كمقدمه مين انني شرط كي وضاحت كرتے موئ ككھا: "وصنتُه مما تفرد به وضاع او كذاب" اس كي شرح مين حافظ عبدالرؤف المناوى لكهة بين "إن ماذكره من صونه عن ذلك أغلبي، أو ادعائي، وإلا فكثيراً ماوقع له أنه لم يصرف إلى النقد الاهتمام، فسقط فيما التزم الصون عنه في هذا المقام كما ستراه موضّحا في مواضعه، لكن العصمة لغير الأنبياء متعذرة، والغفلة على البشر شاملة منتشرة، والكتاب مع ذلك من أشرف الكتب مرتبةً وأسماها منقبة" (١) لینی حافظ سیوطی کا یہ کہنا کہ میں نے ایس حدیث سے اس کتاب کومحفوظ رکھا ہے جس کی اروایت میں کوئی کذاب یا وضاع منفردہو، بیدعویٰ یا تواکثری ہے، یا دعویٰ محض ہے کیونکد بہت ہے مواقع ایسے ہیں جہاں آپ نے سیح طور پر پر کھانہیں، چنانچہ جس سے محفوظ رکھنے کا الترام كيا تفاوه نادانسة طورے كتاب ميں درآيا، جيسا كه موقع پر وضاحت ے آپ كو معلوم ہوگا، بہر حال معصوم نبی کےعلاوہ کوئی نہیں، بھول چوک انسانی خاصہ ہے،اس کے باوجود کتاب مرتبه وحیثیت کے اعتبار سے عظیم ترین ہے اور بلندیا پیخصوصیات کی حامل ہے۔ محدث احد بن العديق الغماري افي كتاب"المغير على الاحاديث الموضوعة في الجامع الصغير" مي لكت بي :

"بلکهاس میں جو حدیثیں سیوطی نے ذکر کی ہیں ان میں وہ حدیثیں بھی ہیں جن کے موضوع ہونے کا حکم خودانہوں نے لگایا ہے یا تو اپنی لا کی میں ابنِ جوزی کی موافقت کر کے ، یا خود میں اللا لمی میں بطورِ استدراک ذکر کرکئے'۔

شیخ عبدالفتاح ابوغدة نے الجامع الصغیری سات ایس حدیثوں کی تعیین کی ہے جن کے وضع پر مؤلف نے ابن جوزی کی موافقت کی ہے اور پندرہ ایس حدیثوں کی جن پرمؤلف نے اپن طرف سے دیل الملا کی میں وضع کا حکم لگایا ہے۔ حافظ سیوطیؓ کے تباہل پر بصیرت افروز کلام کیلئے (تعلیقات علی الا جو بة الفاضلة للشیخ ابو غدة: ۱۲۱ تا ۱۳۰۱) و کھے۔

حقائق-غلط فبهيال

جلالت وعظمت بذات خود إس كے حديث مونے پر دلالت كررى بيں اور بي حديث عبدالرحلٰ بن مغيرة المدنى بى كى سندسے ہے۔ بن مغيرة المدنى بى كى سندسے ہے۔

چرعبرالرمن بن مغيرة كاقش اوران كابول كوالول كذريد جن من يحديث تخريح كائل كام كيا، حالا تكم خودان كثار حافظ ابن كثير في "البداية والنهاية" من الكماكه:

"هذا حديث غريب جداً، وألفاظه في بعضها نكارة" ليخي يحديث انتها كي الورى مي، اس كبعض الفاظ من نكارت مي، حافظ ابن جمر في تهذيب التهذيب من المعام بن لقيط بن عام بن الممنتفق العقيلي كرجم من الكماكه: "وهو حديث عاصم بن لقيط بن عام بن الممنتفق العقيلي كرجم من الكماكه: "وهو حديث عرب جداً" جبه علامه ابن قيم في اس كي تائيد من كين والي كاس ول تك أو خاهل، أو مخالف للكتاب والسنة".

گذارہ بالاتحریات کی روثن میں ہے بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ فضائل، ترغیب وتر ہیب اور
سیرومغازی وغیرہ میں ضعیف احادیث پڑمل کے جواز کے تعلق سے تمام ائمہ سلف وخلف متفق ہیں ؛
الہذا جولوگ ضعیف احادیث پڑمل کے عدم جواز کے قائل ہیں، ان کا پیطر زتمام ائمہ ومحد ثین اور فقہاء
اور معتبر لوگوں کے اجماع کے خلاف ہے ؛ بلکہ یوں کہا جائے تو پیجا نہ ہوگا کہ ضعیف احادیث پڑمل کے
عدم جواز کا قول در اصل دشمنان دین کی سازش کا متیجہ ہے، ان کی اس سازش اور مکر وفریب کا مقصد
سیر ومغاز کی پر شتمل احادیث سلم معاشرہ میں اسلامی بیداری پیدا کرنے کا نہایت ہی مؤثر ذریعہ
ہوتے ہیں، ان کی وجہ سے ان کا اپ خالق و مالک کے ساتھ دبط وتعلق مضبوط ہوتا ہے اور وہ لوگ
اقرام و خرافات اور فضولیات سے اجتناب و پر ہیز کرنے گئتے ہیں اور اپنے مقصد کے شین فکروگن
اخرت کا جذبہ ان کے اندر جنون کی حد تک بڑھ جاتا ہے۔

" كاش كەسلمان دشمنانِ اسلام كى اس سازش كاانداز ولگا كيتے!

جبیبا کہ معلوم ہو چکا کہ جن احادیث کے متعلق موضوع ہونے کا شخ کوشبہ بھی ہوتا ہے تو مؤیدات وشواہد جمع کرنے کا پورا اِہتمام فرماتے ہیں تو کیا اس بناء پر'' مجموعہ فضائلِ اعمال' حافظ سیوطیؓ کی کتاب سے اگر فاکق نہیں تو اس کے برابر بھی نہیں قرار دیا جاسکتا؟ ہمارے نز دیک اس پر بھی وو تبھر منطبق ہوتا ہے جومناوی نے جامع صغیر پرکیا۔

# ٢- حافظ ابن قيم الجوزية

احادیث پروضع کا حکم لگانے میں جومحدثین متشدد مانے جاتے ہیں اُن میں ایک نام حافظ ابن قیم کا ہے' اس دعویٰ کا جُوت ان کی کتاب''السنار المنیف فی الصحیح والصعیف'' جس میں انہوں نے چندایک ابواب پریکی حکم لگایا ہے کہ اس باب میں جو پچھمروی ہے باطل ہے، تاہم اس میں شک نہیں کہ نقد حدیث میں ان کی حیثیت مرجع وسند ہے۔

کینان کابھی حال ہے کہ اپنی بعض تفنیفات مثلاً مدارج السائلین، ذادالمعادوغیرہ میں گئی ہی ضعیف اور محرحد شیں کوئی شعرہ کے بغیر بطور استدلال پیش کرڈالتے ہیں، خاص طور سے اگر حدیث اُن کے نظر ہے کا تئیر میں ہوتی ہے تواس کی تقویت میں بات مبالغہ کی حدیث بختی جاتی ہے، مثلا : زادالمعاد میں وفد بنی المنتفق پر کلام کے ذیل میں ایک بہت لمی حدیث ذکر کی ہے جس میں بیالفاظ بھی ہیں : ''شم ..... تلبثون مالبئتم، ثم تُبعث الصائحہ، فلم عمر و المهك ماتدع علی ظهر ها شیئاً الامات، تلبثون مالبئتم، فلم متبعث وجل مات ماتدع علی ظهر ها شیئاً الامات، تلبثون مالبئتم، عزو جل یطوف فی الأرض، و خلت علیہ البلاد ....... عزو جل یطوف فی الأرض، و خلت علیہ البلاد ....... اس صدیث کوثابت وضح قرارد ہے میں ابن قیم نے پوراز ورصرف کیا ہے، چانچ فرماتے ہیں: «هذا حدیث جلیل کبیر تنادی جلالتہ، و فخامته، و عظمته علی أنه قد خرج من مشکاۃ النبوۃ، لا یعرف الا من حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث ہوران کی بلندی، اس کی بلندی، اس کی بلندی، اس کی بلندی، اس کی بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المغیرۃ المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المدنی شور المدنی " (ا) ..... ہیہت بردی حدیث عبد الرحمن بین المدنی شور المدنی " (ا) .... ہیں المدنی " (ا) .... ہیں ہور المدنی " (ا) ... ہیں ہور المدنی " (ا) المدنی

حقائق-غلط فهميال

حضرت شيخ زكر يأاور فضائل إعمال

حضرت مولا نازکر یا صاحب نے "فضائل اعمال" کے نام سے جو کتاب تر تیب دی ہے یہ اس موضوع برکوئی نئ چیز نہیں ہے؛ بلکہ لوگوں کو اعمال صالحہ برآ مادہ کرنے اور اعمال سیئے سے انہیں اجتناب کا عادی بنانے کیلئے فضائل ، ترغیب وترجیب، آداب واخلاق ، دنیا کی بے بضاعتی اور فکر آخرت کا شوق و ذوق پیدا کرنے والی ان کتابوں کی تالیف وتصنیف کا سلسلہ دوسری صدی جری بی سے شروع ہوچکا تھا؛ چنانچہ اس قتم کی کتابوں میں سے:عبداللہ بن مبارک (متوفی ۱۸۱ھ) کی "كتاب الزهد"إمام شافعي (متوفى ٢٠٠٥) كى "فيضائل القرآن" احد بن عبل (متونى ا ٢٣٥) كي "كتاب الزهد" امام بخارى كي (متوفى ٢٥١ه) "الأدب المفرد" اور حافظ عبدالعظيم بن عبدالقوى المنذري (٥٣٥ه) كي "الترغيب والترجيب" امام نسائي (متوفى ٣٠٠ه) كي "عمل اليوم والليلة" يتمام كما بين اى سهر عليكى كريان بين اوران كما بون مين بيار ضعیف احادیث شامل ہیں، ان کتابوں میں سیح احادیث کا التزام اس وجہ سے نہیں کیا گیا ہے کہ فضائل وغیرہ میں ضعیف احادیث پر عمل کے بارے میں ائکہ حدیث نرم رؤیدا ختیار کرتے ہیں ؟ جبیرا کہ يهلي مذكور موا؛ للبذا" فضائل اعمال" "مولانا محدزكريا" پراعتراض دراصل بياسلاف أمت ك اس طویل تاریخ پر مشتل طرز عمل پراعتراض ہے؛ چونکہ مولانا کی بیتالیف بھی دراصل اسلاف امت کے صدیوں طرز پر مشمل ای طرز کی ایک کوشش ہے اور چونکہ شخ صاحب اپنی کتاب میں جوضعیف احادیث کا تذکرہ کیا ہے، وہاں انہوں نے اس حدیث کے مأخذ اور مراجع کا بھی تذکرہ کیا ہے؛ بلکاس حدیث کے شواہداور توالع کے تلاش کی بھی جنبو کی ہے،ان روایات پراعتراض دراصل إن مصنفین پراعتراض ہے جن کی کتابول سے تیخ صاحبؓ نے استفادہ کیا ہے، تیخ صاحبؓ نے اپنی کتاب کی تالیف کے دوران جس کتاب سے زیادہ استفادہ کیا ہےوہ "منذری" کی" ترغیب ور ہیب" ہے اورمنذری کے بارے میں حافظ ذہی اور دیگر لوگوں نے بہتر کلمات کیے ہیں، دیگر کتابیں جن سے تَحْ الحديث صاحبٌ في دوران تاليف استفاده كيا بان مين "السمستدرك للحاكم و مجمع الزوائد" طافظ سيوطى ك" جامع صغير" "مشيكاة المصابيح و جمع الفوائد

ار القول البديع "شامل بي، بالالبتانبول في احاديث كي تشري وتوضيح كدوران ببت المعيف بلكه موضوع احاديث كالبهي ذكركيا باوريدروايتين دراصل امام غزالي كي "احياء العلوم الدين " "تنبيه الغافلين" اورفقيه ابوالليث كي "قرة العيون " عاخوذ بي اليكن اں مم کی روایتوں سے کتاب کی اہمیت وافاویت میں کمی واقع نہیں ہوتی ؛ اس لئے کہ فضائل کے ب من ضعیف احادیث بلکہ موضوعات سے تک چیٹم پوٹی کی جاتی ہے، یہ بات مذکورہ بالا کتب کے مطالعہ ہے واضح ہوجائے گی ،ایسے ہی اس موضوع پر حافظ ابن الجوزی کی' دہلیس اہلیس اور تبعر ہ'' ما الله نوويٌ كي" الاذكار" حافظ ذهبي كي" الكبائر" حافظ سيوطي كي" الجامع الصغير" حافظ ابن قيم كي " مارج الساللين " اور " زاد المعاد" وغيره ملاحظه كيا جائے آپ كو بے شارضعيف احاديث بلكه موضوعات تک مل جائیں گی؛ حالانکہ ان ائمہ عظام کامقام ومرتبداس سے بہت بلندہے کہوہ اس م كى روايات كواين كتابول ميں لائيں ؛كيكن چونكه ان كى يہتصانيف وعظ وتذ كير سے تعلق ركھتى ہيں اراس باب میں ضعیف بلکه موضوع احادیث سے تک ائمہ محدثین چیم پوشی کر لیتے ہیں،خودشے الديث نے بھى اس باب ميں قديم محدثين كے فضائل اعمال كے متعلق اس طرزطرح كا اپنايا ہے؟ الرفضائل كے باب میں ضعیف احادیث كا ذكر جرم ہے تو نعوذ باللہ تو بیتمام ائمہ محدثین جنہوں نے مدیث کی بقا وحفاظت کیلئے تن من دھن کی بازی لگائی ہے، یہ بھی مجرمین کی صفوں میں شامل ومائيں كے؟ اى كوشخ الحديث نے بول فر مايا ہے: اگر بيائمه عظام اور اسلاف امت كى كتابيں موٹ اور غلطی پرمبنی ہیں اور ان کی کوئی بنیا ذہیں ہے تو مجھے میرے رسالہ'' فضائلِ حج'' کے غلط قرار رے پر کوئی قلق نہیں ہوگا۔(۱)

# فضائل اعمال کی ترتیب میں إن كتابوں سے استفادہ كيا گيا

|        |                                      | 1 1                |   |
|--------|--------------------------------------|--------------------|---|
| 04LP   | ابن کثیر                             | تفسيرالقرآن العظيم | - |
| 911    | ابوالفضل عبدالرحن جلال الدين السيوطئ | الدرالمنحور        |   |
| المراه | حضرت مولا نااشرف على تھانوڭ          | بيان القرآن        | - |
| 00.1   | ابوالقاسم الحسين بن مجدراغب اصفهاني  |                    | ~ |

| المحال ال | كتبفغائل                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| مرام سلمة المرابع المات  |                                 |
| ر ميا ل به اتو بين الحريب الحرزامين مند مند مند هنر عشراه و كالترصاحب ٢٠١١ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ص ،                             |
| سام عدا سري المنظم ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The second second               |
| ع مدن " ومدن " من المنظم المن  |                                 |
| . اح! به نه نه نه الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| بير و حل مدبع حيب سال الم الم الم الم الم الم الم الم الم ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 |
| ع بیرون ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| و مدن من الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| و بور مدن المراق |                                 |
| ع بولمده ما يع پيرن<br>- حذاية الرحلن حال الدين السوطيّ 110 هـ الآن بير الولفضل عبد الرحلن حال الدين السوطيّ 110 هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10.0                            |
| ا بر من من ان البيوطيّ 119 ولم الآلي الولفضل عبدالرحمٰن حلال الدين البيوطيّ 119 هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 |
| نفيا ۽ ماحل اور المام الوجام ڪي مي المام الوجام ڪي نام ڪي المام الوجام ڪي نام ڪي الم ڪي الم ڪي ڪي ڪي ڪي ڪي ڪي ڪ<br>الفياء ماحل المام الوجام ڪي نام ڪي آهن المام الوجام ڪي نام ڪي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                 |
| ع بير و ن بون بعد ين بيون من البير هن المسلم ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
| ع لد يكون الرب المسلم المان المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| ي المبير المبير المبير المبير المبير المبير المبيري المبيري المبيري المبيري المبيري المبيري المبيري المبيري الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| عام له من ذي المام المراع المام المام المراع ا | 1 4100                          |
| ر العلم التي التي التي التي التي التي التي التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
| و بي المان بير ول مدرن المنطقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
| ر و مدين کان ملان مرورن کان استان کان استان کان مرورن کان مرورن کان مرورن کان مرورن کان مرورن کان کان کان کان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |
| عبی رمدن<br>شریب مرکز این الحوالی ۲۷ تقریب العبذیب احدین علی بین محمد این الحوصیقلانی ۸۵۲ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 |
| و ما يون مدن العظيم بن عبد القوى من ري العجم عبد العظيم بن عبد القوى من ري العجم عبد العظيم بن عبد القوى من ري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
| على من لهي من هي المن الديمان الأيمان الأيمان الأيمان الأيمان المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
| مه عبدا عن دہلوی معرب الله عبد الله عب  | ۲۷ انجاح الحاجة على ابن ماجة عل |

# اولياء كيلئ كشف وكرامات كاثبوت

اولیاء اللہ کی کرامات جن ہیں یعنی اولیاء سے خوارق عادت (خلاف عادت واقعات وامور) کا صدور ممکن اور جن ہے بیدہ مسلام کے جوزات کے نمو نے اوراس کے پرتو ہوتے ہیں، مثلاً ہوا میں اڑنا، پانی پر چلنا، بلاموسم کے غیب سے ان کیلئے رزق کا انظام ہونا، حیوانات اور تکلیف دہ جانوروں کا ان کے تابع ہوجانا، آگ میں داخل ہوجانا اور اس پر چلنا ایک جگہ سے دوسری جگہ بہنی جانا، انسان کے احاطہ علم سے باہر امور مثلاً بارش ہونے کی اطلاع، یا کسی کے موت یا زندگی کے وقت کا انسان کے احاطہ علم سے باہر امور مثلاً بارش ہونے کی اطلاع، یا کسی کے موت یا زندگی کے وقت کا تعین کرنا، دلوں کے احوال، مادر رحم میں جنس کی خبر دینا، عجیب وغریب چیزوں کا آئہیں سائی دینا اور دکھائی وینا، تکلیف زدہ پریثان لوگوں کو راحت پہنچانا، یماروں کو شفایا ب کردینا، مردوں کو زندہ کردینا، اس قبیل کی تمام چیزیں جن ہیں، اس کا صلحاء امت سے ظہور اور وقوع ممکن ہے، کتاب اللہ، صنت رسول اور اجماع امت سے ثابت ہے، اولیاء اللہ کے ان کرامات کا منکر ملم سے عاری اور علم ضروری کا منکر ہے۔ (1)

ہاں البتہ کرامت کیلئے شرط یہ ہے کہ وہ کی نبی کے کسی کامل متبع اور پیروسے ظاہر ہواور خلاف عادت ہو، اگر وہ امر خلاف عادت نہ ہوت بھی کرامت نہیں ،اگراس چیز کاظہورا یہ خص سے ہوجو اپنے کو کسی نبی کا متبع نہیں کہتا تو وہ بھی کرامت نہیں۔ جیسے بعض جو گیوں ، ساحروں وغیرہ سے یہ چزیں سرز دہوتی ہیں۔ (۲) یعنی کرامت اس وقت کہیں گے جبکہ یہ خلاف عادت چیز کسی مومن ، متبع سنت ، متبی کامل سے ظاہر ہو، یہی وجہ ہے کہ بزرگوں نے یہ تصریح فرمائی ہے کہ کسی شخص کو ہوا میں اڑتایا پانی پر چلتا ہواد کیھو، مگر وہ شریعت کا پابند نہ ہوتو یہ سب چیزیں بالکل حقیر ہیں۔

# معجزه اوركرامت اورديكرخارق عادت أمورمين فرق

مجرہ اور کرامت میں فرق یہ ہوتا ہے کہ نبی سے جومجرہ صادر ہوتا ہے اس میں اس کا دعوی خوت ہوتا ہے اس میں اس کا دعوی خوت بھی شامل ہوتا ہے، ولی سے جو کرامت صادر ہوتی ہے دہ نبی کی پیروی اور متابعت کے نتیج میں (۱) وارالعلوم دیو بند، عربی، مصنف عبیداللہ اسعدی: ۱۷۵ مطبوعہ شخ الہنداکیڈی، دیو بند (۲) شریعت وطریقت: ۳۲۵

| حقائق-غلطفهمياں | ror                          | كتب نضائل    |    |
|-----------------|------------------------------|--------------|----|
| الكال           | شخ محر بن درويش الحوت        | ائ المطالب   | ۵۱ |
| م کال           | احد بن محمد بن قدامه مقدى ً  | المغنى       | ٥٢ |
| alrar III       | محمود محمر خطاب بكن          | المنهل العذب | ٥٣ |
| المالي الم      | حافظ شخ احمرالمعروف بملاجيون | نورالاً نوار | ۵۳ |

# فضائل اعمال كي احاديث كي تخ تج

حضرت شخ الحدیث صاحب نے فضائل اعمال میں مختلف ابواب کے تحت عربی متن کے ساتھ جوا حادیث ذکر کی ہیں جن کتابوں سے وہ احادیث ماخوذ ہیں، اس کتاب کی وضاحت کے ساتھ اس سے لی گئ احادیث کی تعداد یہاں بیان کی جاتی ہے :

- ۔ بخاری و مسلم دونوں کی بیک وقت ذکر کردہ ان احادیث کی تعداد جو فضائل اعمال میں ہے باون ۵۲ ہے۔
- ا۔ فضائل اعمال کی وہ احادیث جو صرف بخاری میں پائی جاتی ہیں ان کی تعداد ترسٹھ ر ٦٣ ہے۔
  - ۳- فضائل اعمال کی وہ احادیث جو صرف مسلم میں ہیں ان کی تعداد بیا نوے ۹۲/ مے۔
    - س۔ فضائل اعمال کی وہ احادیثِ صحیحہ جو سحین کے علاوہ ہیں فدکور ہیں اوروہ مسلم مسلم اللہ میں ایک سوچونتیس ۱۳۲۷ ہے۔
    - ۵- فضائل اعمال کی وہ احادیث جو مجھ لغیر ہ ہیں ایک سوانسا ٹھر ۱۵۹ ہے۔
- ۲۔ فضائل اعمال کی وہ احادیث جوحسن لذانہ ہیں ان کی تعداد ایک سوأنسا ٹھ 9 10 ہے۔
- 2- فضائل اعمال کی وہ احادیث جو حسن نعیر وہیں ان کی تعداد، دوسوییا کیس ۲۳۲ ہے۔
  - ۸۔ فضائل اعمال کی وہ احادیث جوضعیف ہیں تین سو تھتر ۱۳۷۷ ہے۔

تفصيل كيلئے (تلخيص الخيال تلخيص وترجمه حقيق القال: ٣٢٣ تا ٢٣١) ملاحظه مور (١)

كتبيفضائل

ray

- حقائق-غلط فهميال

كوں كرى دو ہوسكتى ہيں، كيونكه دراصل بيظا ہر ہونے والى چيز الله كافعل جوولى كے ہاتھ پراس كے الله يهال مقبول ومحبوب مونے كى علامت كے طور بر ظام موتا ہے۔

غلطهمي كاازاله

واضح رہنا جائے کہ کوئی نبی یاولی کرامت کے ظاہر کرنے میں مختار کل (ہرطرح کا اختیار کھنے والا) مبیں ہوتا بلکہ یہ سب کھاللد کی مدداوراس کی قدرت کا کرشمہ ہوتا ہے: وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَاتِي بايَةٍ إِلَّا باِذُنِ اللَّهُ (1) "اوركوئي رسول بهي الله عظم كي بغيركوئي نشاني نهيس لاسكتا" بعض اوگ کرامتوں کا افکار کرتے ہیں انہیں بیدھوکہ ہوتا ہے کہ کرامت ولی کافعل ہے، ایک انسان ایا غیرمعمولی کارنامہ کیے انجام دے سکتا ہے؟ جبکہ بیصرف نصرتِ خداوندی ہوتی ہے جوولی پر اس کے کامل اِتباع کی وجہ سے ظاہر ہوتی ہے اور بعض لوگ کرامت و معجزات سے متاثر ہوکر شرک میں ملوث ہوجاتے ہیں،خارقِ عادت،معمول کےخلاف باتوں کود کیھرکریہ بچھنے لگتے ہیں کہ سیخص خدائی طاقت كاما لك ب، چنانچيعيسائيوں نے عيسى عليه السلام كے معجزات: جيسے مردول كوزنده كرنا، كوژى كا مرض کودور کرنااس قبیل کی چیزیں دیکھ کرانہیں خدایا خدا کا بیٹا تصور کرلیا، غیرمسلموں نے ایسے لوگوں کو خدا کا اوتار باور کرایا، بے شعور مسلمانوں نے ایسے انسانوں کوخدا کے دربار کی خاص ہستی سمجھ کران کے قبروں پران سب ناجائز حرکتوں کوشروع کر دیا جوایک غیرمسلم مورتی کے ساتھ کرتا ہے، حالانکہ گرامات کا انکار، یا کرامت کے ظہور میں ولی کوہی موثر بالذات سمجھنا بید دنوں غلط عقیدے ہیں جو افراط وتفريط كے حامل ہيں۔

بعض لوگوں کو ہر عجیب وغریب چیز بر کرامت ہونے کا وہم ہوا ہے اور بدلوگ جن سے اس قسم کی چزیں ظاہر ہوتی ہیں اس کی حقیقت کا پنہ لگائے بغیران کے معتقد اور مرید ہوجاتے ہیں چنانچہ أس قبيل كى چيزوں ميں مسمريزم، فريمسن، حاضرات، ہمزاد كاعمل، عمليات ونقوش، طلسمات، شعبدات، تا خیرات عجیبہ، ادویات بحر، چٹم بندی، اس میں بعض چیزیں ان کے آثار تو محض خیالی ہیں۔ اگر بعض چیزوں کے اثرات ظاہر بھی ہوتے ہیں تو اس کے پیچھے کچھا سباب تحفی ہوتے ہیں جیسے نایاک شیاطین ہفلی قوتیں وغیرہ -ان سب خرافات کا کرامات ہے کوئی تعلق نہیں -

ہوتی ہے، گویا یہ بھی دراصل نبی کافیض اوراس کی کامل اطاعت کی برکت ہوتی ہے، مجز ہے نبی کے دعوی نبوت کی تائیداور توثیق مقصود ہوتی ہے، ولی کی کرامت اس کے صلاح وتقوی میں ازیاد اور غیروں کے دین میں داخل ہونے کا ذریعہ بنتی ہے، لہذا مجز واور کرامت کے درمیان کوئی اشتباہ نہیں۔(۱) اور جو خص ایمان اور اعمال صالحہ سے خالی ہواس ہے اگر کوئی خلاف عادت امر ظاہر ہوجائے جیسے شیطان اور د جال سے بہت سے خوارق اور خلاف واقع امور کا ظاہر ہونا کتاب وسنت میں فرکور ہے یر کرامت نہیں بلکہائے 'استدراج'' ( ڈھیل ) کہاجاتا ہے۔ نی ولی اور دیگرلوگوں سے خلاف عادت امور کے ظاہر ہونے کے درمیان فرق کرتے ہوئے بعض محققین نے یوں کہا ہے:

''اگریہ خلاف عادت چیز نبی ہے اس کے خرقہ 'نبوت کے نوازے جانے سے پہلے ظاہر ہوتی ہے توائے 'ار ہاص' کہتے ہیں اگر نبوت کے عطا کئے جانے کے بعد بغیر کسی چیلنج کے کہاں چیز کا ظہور ہوتا ہےتو اسے'' کرامت''اور یہ چیز کسی کے جانب سے چیلنج کے بعد ظامر موتوات دمعجره "كمتع ميل - اگريمي خلاف عادت چير كسي متقى يرميز كاراورابل الله ي ظاہر ہوتو ''کرامت' اگر کس عام مومن ہے اس کا وقوع ہوتو ''معونت' ، اگر اس کا ظہور کا فرے ہوادراس سے اس کے اغراض ومقاصد کی تحکیل ہور ہی ہوتو اسے''استدراج'' اس كے مطلوب كے خلاف ہوتوائے "اہانت" كہتے ہيں۔"(٢)

بي مجمى جاننا چاہئے كەكرامت دوطرح كى ہوتى ہيں، ايك حتى اور ايك معنوى، عوام لوگ حتى كرامت كوخوب جانع بين اوراى كوكمال شاركرتے بين، جيسے داول كے احوال يرمطلع بونا، يانى ير چانا، ہوا میں اڑنا، حالانکہ خواص کے یہاں کرامت معنوی کرامت حتی ہے کہیں برھی ہوئی ہوتی ہے، جيسے امور شرعيه يرمواظبت اور يابندي كرنا، التحصا خلاق وعادات كاخوگر مونا، حسد كينه بعض وغيره فدموم صفات سےدل کا پاک صاف ہونااس میں استدراج یعنی اللہ کی جانب سے دھیل کا احتمال نہیں ہے۔ محققین کا کہنا ہے ہے کہ کرامات کی کوئی حدنہیں ہوتی ، کرامات کے ذریعے بوے بوے امور جیسے بغیر والد کے لڑے کا پیدا ہوجانا، یا کسی جماد کا حیوان بن جانا، ملائکہ سے گفتگو کرنا، اس قبیل کی چیزیں بھی بطور کرامت کے وقوع پذیر ہوسکتی ہیں۔ جب اللہ کی قدرت کی کوئی حذبیں تو کرامات

كرامات كے ثبوت ير اسلاف أمت كے اقوال

ا مام طحاوی رقم طراز ہیں: اولیاء اللہ اور بزرگانِ دین کی جوکر امتیں صحیح روایت سے ثابت ہیں، امان پریقین رکھتے ہیں۔ (1)

" فیخ الاسلام علامه ابن تیمیه نے بھی اپنی کتاب "مجموع الفتاویٰ" میں مختلف مقامات پر مجموع الفتاویٰ" میں مختلف مقامات پر مجموع اور کرامات کے بارے میں گفتگو فر مائی ہے، ایک جگد لکھتے ہیں " نید بات ثابت ہو چکی ہے کہ اللہ والوں کو کشف والہام اور پر دہ غیب سے تکلم وخطاب ہوتا ہے " (۲) میٹ ہو تا ہے تا کہ کھتے ہیں ۔

"کرامات و مجزات کے متعلق صحیح اصول جیسا کہ امام احد بن منبل وغیرہ ائمہ متقد مین کاعرف ہے کم مجزہ خلاف عادت شک کو کہتے ہیں، نیز ان کوآیات بھی کہاجا تا ہے، کیکن اکثر متاخرین دونوں الفاظ میں بیفرق کرتے ہیں کہ مجزہ نی کیلئے ہوتا ہے اور کرامت ولی کیلئے ،کیکن دونوں کام فہوم ایک ہی ہے، یعنی خلاف عادت کام (۳)

آپ مزيد لکھتے ہيں:

''اولیاء سے کرامتوں کا وقوع ہوتا ہے، جن کے ذریعہ اللہ عزوجل اپنے پر ہیزگار ہندوں کی عزت افزائی فرماتے ہیں اوران اولیاء سے کرامتوں کا ظاہر ہونادین کی حقانیت کو ثابت کرنے یا مسلمانوں کی حاجت برآری کیلئے ہوتا ہے جیسا کہ حضور طبیقی کے مجزات کی بھی یہی شان ہے اور بزرگان دین کو یہ کرامات نبی کی اتباع کی برکت ہی سے حاصل ہوتے ہیں۔ میں نے تقریباً ایک ہزار مجزے جمع کئے ہیں۔ صحابہ وتا بعین اور بعد کے صلحاء امت کی کرامت کی تعداد تو بہت زیادہ ہے'۔ (م)

فيخ الاسلام محد بن عبدالوهاب تحريركرتي بين:

ومیں اولیاء کی کرامتوں اور ان کے مکاشفات کا قائل ہوں۔ '(۵)

امام اعظم ابوحنیفه " كاارشاد ب: "اولیاء كى كرامات حق بين "- (١)

(۱) عقيدة الطحاوى : ۵۹ (۲) مجموع الفتاوى : ۲۰۵

(٣) مجموع الفتاوى: ١١١١ (٣) مجموع الفتاوى: ١١١١١

(۵) مؤلفات محمد بن عبد الوهاب:۵/۱۱/۱ (۲) شرح فقه اکبر : ۱۳۳

كتب فضائل ٢٥٨ حقائق - غلط فهميان

كرامت كيشمين

کرامات کی تین قسمیں ہیں: ایک قسم جہاں ولی کواپنی اس کرامت کاعلم بھی ہواوراس نے اس کا قصد وارادہ بھی کیا ہو، جیسے حضرت عمرؓ کے فرمان سے دریائے نیل کا جاری ہونا اس کوتصرف اور ہمت بھی کہتے ہیں۔

دوسری قتم جہال علم ہولیکن اس کا ارادہ نہ کیا گیا ہوجیسے حضرتِ مریم علیہ السلام کے پاس بے موسم جل کا آنا۔

تیسری قتم جہاں نہ ولی کواس کاعلم ہواور نہاس کرامت کاارادہ کیا ہو، جیسے حضرت ِابو بمرصدیق فیلی کا مہمانوں کے ساتھ کھانا کھانا اور کھانے کا دو چند ہوجانا، چنانچہ حضرتِ صدیق فیلینیہ کو اس پر تعجب ہوا۔(1)

كرامات كامقام اورأس كي شرعي حيثيت

شریعت میں کرامت کامر تبدذ کرلسانی ہے بھی کمتر ہے، وجداس کی ظاہر ہے کہ ذکر ہے اگر چہ توجہ کے ساتھ نہ بھی ہوتو کے ساتھ نہ بھی ہوتو کے ساتھ نہ بھی ہوتو کچھتو قرب خداوندی حاصل ہوتا ہے اور کرامت سے کچھ بھی قرب حاصل نہیں ہوتا، بلکہ کرامت ہی قرب خداوندی کا نتیجہ ہوتی ہے۔الغرض واقعة ولی سے ظاہر ہونے والی یہ غیر عادی چیز کرامت ہوتو بس یہ قرب خداوندی کی علامت ہے۔

عادت کے خلاف چیزوں کا ظاہر ہونا یہ ولایت کیلئے ضروری نہیں ہے۔ بعض صحابہ سے تو عمر بھر خارقِ عادت کی چیز کاظہور نہیں ہوا؛ حالا نکہ یہ سب اولیاء سے افضل ہیں ، نضیلت کا دارو مدار قرب اللی اور اخلاص عبادت پر ہے خلاف عادت امور جو گیوں سے بھی وقوع پذیر یہ وتے ہیں ، یہ ریاضت اور مجاہدہ کاثمرہ ہوتا ہے، صاحب عوارف نے غیرا ہل خوارق کواہل خوارق سے افضل اور برتر ہتلایا ہے، عارفین کی بڑی کرامت تو یہ ہوتی ہے کہ وہ شریعت پر استقلال واستقامت کے ساتھ قائم رہیں اور سب سے بڑا کشف یہ ہوتا ہے کہ طالب کی استعداد کو سمجھ کر اس کے مطابق تربیت کریں۔ بعض اولیاء نے مرنے کے وقت تمنا کی ہے کہ کاش ہم سے کرامتیں ظاہر نہ ہوتیں۔ (۲)

(I) شریعت وطریقت : ۳۲۵ (۲) شریعت وطریقت : ۳۲۸

قرآن میں اولیاء کے کرامتوں کا ذکر

ا- حضرت مريم عليه السلام جوكه نبية في ، بلكه وليه اورصد يقتص بطور كرامت ، بهم مرزق كالن كي پاس آنا قرآن ميں فدكور ب : كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيُهَا زَكْرِيَّا الْمحرَابُ وَجَدَعِنُ لَكَ هذا قَالَتُ هُوَمِنُ عِنُدِ اللَّهُ إِنَّ الله وَجَدَعِنُ لَكَ هذا قَالَتُ هُوَمِنُ عِنُدِ اللَّهُ إِنَّ الله وَجَدَعِنُ لَكَ هذا قَالَتُ هُوَمِنُ عِنُدِ اللَّهُ إِنَّ الله يَرُزُقُ مَنُ يَّشَاءُ بِعَيْرِ حِسَابٍ (١) جضرت ذكرياجب بحي محراب ميس مريم كي پاس جالتا توان كي پاس جيب وغريب كهان كي چيزي ركهي موئي و يكه تو پوچه : ال مريم يدرزل توان كي پاس جهان دي تي سال الله تعالى جس كوچا علي تيرك پاس كهان سي آيا، به شك الله تعالى جس كوچا علي بغير حماب رزق و يتي جين -

۳- اصحابِ کہف کا قصہ بھی قرآن کریم میں مذکور ہے کہ تین سوسال کروٹیں بدلتے رہےان پر موت طاری نہیں ہوئی۔ یہ اصحابِ کہف کی کرامت تھی۔

۷- "اصحاب الاخدود" کھائی والوں کا واقعہ، جس کا ذکر" سورۃ المعارج" میں ہے۔ احادیث میں اس واقعہ کی تفصیل ٹیں ایک لڑکے اور اس کے کشف کرامات کا ذکر ہے، صحیح مسلم، ترندی اور مسنداحمد وغیرہ میں یہ تفصیلی واقعہ درج ہے، اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ کوئی باوشاہ کا فرتھا، اس کے پاس ایک کا بن تھا ہیں نے باوشاہ سے کہا کہ مجھ کو ایک ہوشیار لڑکا دیا جائے تو اس کو اپنا علم سکھا دوں،

(۱) آل عمران : ۳۵ (۲) سورة النمل : ۳۰

تبونضائل ب ۲۲۱ حقائق - غلط فهمیاں

والماري الماتجويز كيا كيااس كراسته ميس ايك راجب ربتاتها كددين حق اس وقت عيسوى تقاوه لاكا اں کے پاس آنے جانے لگا اور خفیہ مسلمان ہو گیا ، ایک باراس نے دیکھا کہ کسی شیرنے راستہ روک الماہ اور خلق پریشان ہے اس نے ایک پھر ہاتھ میں لے کر دُعاء کی اے اللہ اگر راہب کا دین ا ہے تو بیجا نورمیرے پھرے ماراجاوے اوراگر کا بن سچاہے تو نہ ماراجاوے اور بیکھہ کروہ پھر مارا ار اللاک ہوگیا ،لوگوں میں شور ہوگیا کہ اس لڑ کے کوکوئی عجیب علم آتا ہے ،کسی اندھے نے سنا آ کر وفات کی کہ میری آلکھیں اچھی ہوجائیں اڑے نے کہابشر طیکہ تومسلمان ہوجائے چنانچیاس نے ال كيا، كرك نے دعاكى وہ اچھا ہوگيا اور مسلمان ہوگيا ، باد شاہ كوييخبريں پنچيس ، تو اس راہب كو ارار کے کواوراس اندھے کو گرفتار کر کے بلایا،اس نے راہب اور اندھے کو آل کردیا اور اڑے کیلئے م دیا کہ پہاڑ پرے گرادیا جائے ، مگر جولوگ اس کو لے گئے تھے وہ خود گر کر ہلاک ہو گئے اور لڑکا م سالم چلاآیا، پھر بادشاہ نے سمندر میں غرق کرنے کا حکم دیاوہ اس سے بھی پی گیا اور جولوگ اس کو الله عن عن وه سب و وب كئ سفى، چرخودارك نے بادشاه سے كها مجھے بسم الله كهدكر تير ماروتو مرجاؤل گاچنانچه ایمای کیا گیا اورلز کا مرگیا، پس اس واقعه عجیبه کود مکیم کریک لخت عام لوگول کی ران نے نعرہ بلند ہوا کہ ہم سب اللہ پر ایمان لاتے ہیں، بادشاہ برا پر بثان ہوا اور ار کانِ سلطنت کے مشور ہے سے بردی بردی خندقیں کھدوا کراہے آگ سے بھردیا، پھراعلان کروایا کہ جو تحض اسلام سے د پرے گا،اس کوآگ میں جلادیں کے چنانچہ بہت سے آدمی جلادیئے گئے اس کواللہ عزوجل نے الله : " قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخُدُودِ " (١)

- آسيذوج فرعون كيليّ جنت كاكشف بيان كى كرامات مين داخل ہے۔ چنانچدارشادِ خداوندى ہے:
وضر بَ اللّٰهُ مَثَلاَ لِلَّذِينَ الْمَنُوالْمُرَاتَ فِرُ عَوْنَ ، اِذْ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِى عِنْدَكَ
الْمُتَّا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِنِى مِنُ فِرُ عَوْنَ وَعَمَلِه وَنَجِنِى مِنَ الْقَوْمِ الطَّالِمِينَ (٢)
اورالله تعالی مسلمانوں كيليّ فرعون كى بى بى كا حال بيان كرتا ہے جبكدان كى بيوى نے دعاكى الله مرك پروردگارمر ب واسط جنت ميں اپ قرب ميں مكان بنائے اور جھ كوفرعون سے اور اس

۲۲۲ - خلط فهمیاں

تیسرے نے دعا کی اے اللہ! بہت سے مزدوروں نے میرے پاس کام کیا، سب اپنی مزدوری

لے بغیر چلا گیا، میں اس کی رقم کو کاروبار میں لگایا، اس کے اللہ کی رقم کو کاروبار میں لگایا، اس کے اللہ میں کافی اضافہ ہوگیا، کچھ مدت کے بعدوہ میرے پاس آکراپی مزدوری کا مطالبہ کرنے لگا، میں نے کہا: یہ اونٹ، یہ گائے، بکریاں یہ سارے غلام جو تہمیں نظر آرہے ہیں یہ سب تمہاری میں نے کہا: مجھ سے نداق نہ کرو، میں نداق نہیں کررہا ہوں، پھر میں نے اسے ساری حقیقت حال سے واقف کرایا، اس کے بعدوہ سارا مال لے کر چلا گیا، اے اللہ اگر میں نے یہ کا اور حقیق کی اور میں برکت سے چٹان کو ہٹادے، چنا نچہ چٹان ہٹ گئی اور دوسب با ہرنکل آئے۔ (1)

صحابه كرام رضوان التعليهم اجمعين كي كرامتيس

حضرات صحاً به اکرام رضوان الله علیهم اجمعین کی بھی بے شار کرامتیں ہیں۔ بخاری مسلم اور دیگر کتبِ معتبر ہیں ان واقعات وکرامات کا ذکر ملتا ہے۔ہم بطورِ نمونہ کے چند کرامات کا یہاں ذکر کرنا مناسب سیجھتے ہیں۔

- ص حضرت ابو ہریرہ دفالیہ کی ایک طویل حدیث میں حارث کی ایک دختر سے منقول ہے وہ کہتی ہیں میں نے ان (حضرت خباب) کوانگور کا خوشہ کھاتے ہوئے دیکھا اور اس وقت مکہ میں ،میوہ یا پھل کا گہیں نام ونشان نہ تھا اور خودوہ لوہے میں مقید تھے۔ (۲)
- ہوجانا۔(۴م) کے ساتھ کھا کا مہمانوں کے ساتھ کھانا کھانا اور کھانے کا دوچند، سہ چند
- (۱) رواه البخارى ، عن عبد الله بن عمر ، باب من استاجر اجيرًا ، فترك اجره، رقم: ۵۹ (۲) البخارى مطوّلا في كتاب المغازى، باب بلا ترجمة تحت، باب فضل من شهد بدرًا: ۵۲۸/۲
- (٣) اخرجه البخاري في كتاب المناقب: ١٣/١ (٣) متفق عليه،مشكوة :٥٣٥

اس آیت کے ذیل میں مفسرین نے لکھا ہے کہ فرعون کو جب آسیہ کے مومن ہونے کاعلم ہواتو علم ہواتو علم ہواتو علم دیا کہ ان کو چومیخا ( یعنی ہاتھ پیر میں چاروں طرف کیل مارکر ) دھوپ میں ڈال دیا جائے اور ان کے سینے پر چکی کا پھر رکھ دیا جاوے ،اس تکلیف میں انہوں نے یہ دعا کی کہ تو ان کو بہشت میں انہاں نظر آیا جس سے وہ تکلیف خفیف ہوگئی۔(1)

#### احاديث ميس كرامات اولياء كاذكر

ا- غاروالوں کا قصہ جوان نیک طینت لوگوں کے کرامات میں شامل ہے۔اس قصے کوامام بخاری کے بالنفصیل ذکر کیا ہے جس کا خلاصہ ہے کہ تین اشخاص سفر پر تھے، چلتے چلتے رات ہوگی تو انہوں نے ایک غارمیں پناہ لی،اس دوران ایک چٹان نے غار کے منہ کو بند کر دیا، انہوں نے بید کی کر آپس میں بی کہا کہ اس چٹان سے نجات کی بیصورت ہے کہ وہ اپنا اعمال کے ذریعے دعا کریں۔ان میں ایک نے کہا: اے اللہ! میرے ماں باپ بہت بوڑھے تھے، میں اہل وعیال اور غلاموں کوان سے پہلے دورہ ہیں بلاتا تھا، میں ایک دن ایک چیز کی تلاش میں دورنکل گیا، واپس آنے تک والدین سوچکے تھے، میں دودھ لے کران کے سر ہانے کھڑا ہوگیا آئیس جگانا پندنہیں کیا،ان سے پہلے اہل وعیال کو بلانا بھی گوارانہ کیا، میں دودھ کے کران کے سر ہانے کھڑا ہوگیا آئیس جگانا پندنہیں کیا،ان سے پہلے اہل وعیال کو بلانا بھی گوارانہ کیا، میں دودھ کا پیالہ لے کرض تک کھڑا رہا، شی جب ہوگی تو میں نے ان کودودھ بلایا،اگر میں نے بیٹل تیری رضا کیلئے کیا ہے تو چٹان غار کے منہ سے ہٹاد ہے۔ اس کے دعا کے نتیج میں جٹان تھوڑی ہی سرک گئی۔

دوسرے نے دُعا کی کہ مجھے میری چپازاد بہن سے بے انتہا مجت تھی، میں نے اس سے اپنی نفسانی خواہش کی تکمیل کا اظہار کیا تو اس نے انکار کیا، ایک مرتبہ قحط سالی ہوئی، وہ قحط سے مجبور ہوکر میرے پاس آئی تو میں اسے اس شرط پر ایک سوہیں دیناردیئے کہ وہ تنہائی میں مجھ سے ملے، چنانچہ وہ اس کے لئے آمادہ ہوگئی، میں جب اس پر پورا قابو پاچکا تو اس نے کہا: میں تمہارے لئے اس بات کو طلال نہیں مجھتی کہتم اس مہر (پردہ بکارت) کو ناحق تو ڑو، اس کے اس بول سے میں اپنی اس بری حرکت سے باز آگیا اور وہ دینار بھی اس سے واپس نہ لیا، اگر میں نے بیگل تیری خوشنو دی کیلئے کیا تو اس چٹان پھھا ورہٹ گئی۔

<sup>(</sup>١) كذا في الدر المنثور ، بيان القرآن : ٢٣/١٢

می حضرات صحابہ رہ ایک کے کرامات سے متعلق چندواقعات ہیں جس میں ان کیلئے بے موسم پھل کا ماسل ہونا' روشنی کا نمودار ہونا' کھانے کا بڑھ جانا، کی مہینہ کی مسافت کی دوری تک ان کی آواز کا مالئے جانا، موذی جانوروں کا ان کے تابع ہونا، ان کے تکم سے دریا کا چلنا، اس طرح کے خارقِ عادت اور خلاف معمول واقعات بکثرت پیش آئے جو در حقیقت ان کے کرامات سے متعلق ہیں۔

اور خلاف معمول واقعات بکثرت پیش آئے جو در حقیقت ان کے کرامات سے متعلق ہیں۔

(الفصیل کیلئے '' حیاۃ الصحابہ'' ج ۲۲۳۳۳ تا ۹۲۰ ملاحظہ ہو)۔

معجزہ یا کرامت نبی یا ولی کیلئے اختیاری اور دائی نہیں ہوتے

العض لوگرامات، مكاشفات اورتصرفات وغیرہ اور بزرگوں کے ساتھ اس سم کے پیش آنے والے غیر معمولی واقعات كا انکاریہ كهدكركردیتے ہیں، اگراس قبیل کی چیزیں درست ہوتی، اولیاء كو کشف وغیرہ کے ذریعے بعض غیبی امور پر اطلاع حاصل ہوتی تو پھر حضرت عائشہ پر تہمت لگائی گئی المخضرت عِنْمَانُ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْمَانُ عَنْمَانُ فَى اللهُ اللهُ عَنْمَانُ عَنْمَانُ فَى اللهُ اللهُ عَنْمَانُ عَنْمَانُ اللهُ اللهُ عَنْمَانُ اللهُ عَنْمَانُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْمَانُ اللهُ اللهُ عَنْمَانُ اللهُ اللهُ

اس بارے میں سیجھ لینا چاہے کہ مجرہ یا کرامت نبی یاولی کی اختیاری یاان کے ساتھ دائی چیز نہیں ہوتی، بلکہ بیتو انبیاء اور اولیاء کے ساتھ اللہ عزوجل کا فضل اور کرم ہوتا ہے، اللہ جس وقت چاہتے ہیں نبی کو وہی کے ذریعے، ولی کو البہام وکشف کے ذریعے ان امور پر مطلع کردیتے ہیں، ارشادِ خداوندی ہے وَمَا کَانَ لِرَسُولِ، اَنُ يَّاتِنَى بِالَيَةٍ اِلَّا بِاِذُنِ اللَّهِ (۱) "اور کوئی رسول بھی اللہ کے حکم کے بغیر کوئی نشانی نہیں لاسکتا، ۔

اس حوالہ سے میجی ارشادِ خداوندی ہے، آپ سے جب مشرکین مکہ نے معجزوں کا مطالبہ کیا تو آپ کے معجزات کے اختیاری نہ ہونے اور آپ کی اس بارے میں عاجزی و ہے کسی کا ذکر کیا گیا: حقائق-غلطفهميان

كت فضائل

O حضرت عمر رضي اللهاد الله الله على الله الكل الشكرروان فرمايا سارية الى الك محف كو الشكركاسردار مقرر کیا، مدینہ نہاوند سے ایک مہینے کی مسافت برتھا، ایک روز کفار کالشکر بہاڑ کے پیچیے مسلمانوں کی گھات میں بیٹھ گیا اورلڑائی شروع ہوئی ،قریب تھا کہ پیشکران پرحملہ آ ور ہوتا ، پیحال اللہ تعالیٰ نے مدیند منوره میں حفرت عمر ضیطی پر منکشف فر مادیا،حفرت عمر دخی بناس وقت منبر پرخطبه برا هدر بے تص ریکا یک باوازبلندفرمایا: یاساریة الجبل اےساریه بہاڑ کے پیچھے دیکھو کدوشمن تمہاری تاک میں بیشا ہوا ہے، حضرت ساریہ نے اس وقت اس کاسراغ لگایا اور حملہ آور دہمن سے نج گئے۔ بید حضرت عمر نظی کا مت تھی کہ نہاوند کے میدان کا حال ایک مہینے کی مسافت ہے دکھلایا گیا، پھر حضرت حضور عِلْقَالِمْ كَ غلام حضرت ِسفينه مرزيين رومين يا تواشكر سے بيحصيره كئے تھے ياوشمنول نے انہیں گرفتار کرلیا تھا۔ جب بیدوہاں سے نکل کرلشکر کی تلاش میں چل پڑے تو دیکھا کہ شیر کھڑا ہے، انہوں نے اس سے مخاطب ہو کر کہا: میں حضور ﷺ کا غلام ہوں اور میری الیی صور تحال ہے شیر دم ہلاتا ہواان کے بازوآ کر کھڑا ہوگیا۔اگر کہیں ہے کچھآ ہٹ محسوس ہوتی توشیراس جانب متوجہ ہوتا، پھران کے ساتھ ساتھ چلنے لگتا،اس طرح سے وہ چل کرلشکر سے جاملے اور شیرواپس ہو گیا۔ (۲) جب مصرفتح ہواتو حضرتِ عمر وابن العاص رضیطینه نے حضرتِ عمر رضیطینه کو دریائے نیل کے تعلق سے بداطلاع دی کہ یہاں کے لوگوں کا بد کہنا ہے کہ جب تک ہرسال ایک خوبصورت اور حسین او کی کوسجا سنوار کر در یا بر دنبیس کرتے ہیں، دریائے نیل نہیں چاتا، حضرت عمر در الله انکوا طلاع ملی تو انہوں نے فرمایا: یہ چیزیں اسلام میں نہیں ہو عتی، پھر آپ نے ایک رقعہ اپنے نام دریائے مصر کو کھااوراہے دریامیں ڈالنے کیلئے کہا،اس طرح دریائے نیل ہمیشہ کیلئے چاتارہا۔ (۳)

747

العمال، حديث: ٣٥٤٨٨، تتمة فضائل فاروق، مطبوعة بيروت

<sup>(</sup>٢) اخرجه البيهقى عن ابن المنكدر، كذا في البدايه: ١٣٨/١، مشكوة، في باب الكرامات: ٥٣٧

<sup>(</sup>٣) اخرجه ابن عبد الحكم في فتوح مصر، كذا في منتحب الكنز: ٣٨/٣ اخرجه الحافظ ابوالقاسم اللاكائي الطبرى في كتاب السنة ، عن قيس بن الحجاج نحوه كما في التفسير لابن الكثير: ٣١٣/٣

ہمیشہ طا ہزئیں ہوتے ورنہ آپ پراٹر نہ ہوتا، جب نبی کیلئے کشف اور خلاف عادت اُمور کا طاہر ہونا وائی نہیں تو دوسروں کا کیا ذکر۔

چیوٹا بڑے سے جزوی فضیلت یا کرامت میں آگے برط صکتا ہے جولوگ اولیاء کیلئے کرامات، تصرفات، مکاشفات اور خارقِ عادت اُمورکا انکارکرتے ہیں وہ اوگ خصوصاً کرامات کے تعلق سے یہ بھی کہتے ہیں کہ اس طرح کی خارق عادت، خلاف عادت چیزیں انبیاء اور صحابہ سے ظہور پذیر نبیس ہوئیں ،خصوصاً ہمارے نبی محمد علی المنا کہ کوئی بھی محف خواہ طبادات و مجاہدات میں کس قدر کیوں نہ بڑھ جائے وہ نبی اور ولی کے مقام اور مرتبہ کوئیس بہنچ سکن، کھر یہ خلاف عادت چیزیں ولی کے ہاتھ پر ظاہر ہوں اور انبیاء کیہم السلام اور صحابہ دیج ہیں کہا ہم نہوں اور انبیاء کیہم السلام اور صحابہ دیج ہیں کہا ہم نہوں یہ کا ہم نہوں یہ کوں کر ہوسکتا ہے۔

 كتبونضائل ٢٢٦ حقائق-غلط فهميان

فُکُ سُبُحَانَ رَبِّی هَلُ کُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا (۱) "آپان جاہلوں ہے کہ دیکئے کہ دیکئے کہ میں توبس اللہ کاپیغام پیچانے والا ایک انسان ہوں، ہاں میرے بھیخے والے پروردگارے قبضہ میں سب کھے ہے اوروہ ہر نقص اور کمزوری سے پاک ہے"۔

مطلب میہ کہ میں نے کب بید وی کی کیا کہ ایسے مجزے دکھانا بھی میر نے بقضہ میں ہے جوتم محص الیں لغوفر ماکش کرتے ہو۔ ایسے ہی کفار ومشرکین نے جب آنخضرت علی سے مجزات کا مطالبہ کیا تو آپ کو حکم دیا گیا: فُلُ إِنَّمَا اللَّیْتُ عِنْدَ اللَّهِ (۲) ''لیمی ان جابلوں سے کہد دیجئ کہ جونشانیاں اور مجزے تم مجھ سے چاہتے ہو، وہ اللہ ہی کے پاس اور اس کے قبضہ میں ہیں، وہ جب چاہے دکھائے یا نہ دکھائے''۔

مطلب یہ ہے کدید چیزیں میرے افتیارے باہر ہیں ؟اس کے تمہارا مجھے یے فرمائش کرناغلط ہے۔ حضورِ اکرم ﷺ غزوہ احدے موقع ہے کفار کے مقتل کی علیحدہ علیحدہ نشاندہی فر مارہے ہیں ایک عورت حاتم بن الی بلتعه کارقعہ لے کر مکہ کوجار ہی ہے آپ اس کی اطلاع دے رہے ہیں، دوسرا پہلو یہ ہے کہ حضرت عا کشٹر پر بہتان لگنے کے موقع ہے ایک ماہ تک آپ پریثان رہے ہیں۔ صلح حدیبیہ كموقع يرحضرت عثمان ويطينه حقل كي حقيقت بي بهي آپ واقف نبين بين ،حضرت يعقوب العَليْدار کومصرے روانہ ہونے والے یوسف کے کرتے کی تو خوشبوآرہی ہے، مگر کنعان ہی میں ایک کنویں میں پڑے ہوئے یوسف کے بارے میں آپ کوکوئی اطلاع نہیں ہے،اس لئے یہ کہنا کہ بیدواقعہ فلاں کے ساتھ پیش آیا فلال کے ساتھ کیول نہیں پیش آیا درست نہیں ، مجز ہ یا کشف یا کرامت بیا ختیاری یا دائمی چیزین نہیں ہوتی ،عبادات مجاہدات اور تقرب خداوندی کے نتیج میں ان اُمور کا ظہور ہوتا ہے۔ اس بارے میں بخاری کی بیروایت بھی پیش نظررہ، جوحفرت ابو ہر رید بھی اللہ است منقول ہے کہ جب خير فتح ہواتورسول الله عِلَيْ كواسطاك بكرى، (تلى ہوئى) مدية بيش كى كى جس ميں زہرتھا۔ (٣) آخر حدیث میں سے بھی ہے کہ آپ نے اس میں سے بچھنوش بھی فر مایا پھر آپ کومعلوم ہوگیا،تو آپ نے اپناہاتھ اٹھالیالیکن آخر عمر میں اس زہر کا اڑ ہوا، اس سے دو چیزیں معلوم ہوئیں ، ایک بیکہ کشف دائم نہیں ہوتا، ورندآپ پراولا بہ بات مخفی ندر ہتی ، دوسرے بیکہ خلاف عادت اور خوار ق بھی

<sup>(</sup>۱) بنی اسرائیل: ۹۳ (۲) عنکبوت: ۵۰

<sup>(</sup>٣) بخارى : اذا غدر المشركون بالمسلمين هل يعفى عنهم ؟ رقم : ٢١٢٩

اس کے بعد شخ الحدیث نے سیدنا حسین رضی ہے دیگر فضائل کو نقل کرنے کے بعد قار ئین کو ترغیب دی ہے کہ بچوں کو وائی تباہی جھوٹے جھوٹے بھوت پریت کے لغوقصے سانے کے بجائے اللہ سے ڈرایا جائے اور قر آن پاک حفظ کرایا جائے اور لکھا ہے کہ بچپن کایا دکیا ہوا بھی بھی آ دی نہیں بھولتا، اللہ سے ڈرایا جائے اور قر آن پاک حفظ کرایا جائے اور لکھا ہے کہ بچپن کایا دکیا ہوا بھی بھی آ دی نہیں بھولتا، اس کے ذیل میں آپ فر ماتے ہیں :

د دمیں نے اپنے والدصاحب نوراللہ مرقدہ سے بھی بار بار سنا اورا پنے گھرکی بوڑھیوں سے بھی سنا کہ میرے والدصاحب کا جب دودھ چھڑایا گیا تو پاؤپارہ حفظ ہو چکا تھا اور ساتویں برس کی میں پورا قرآن شریف حفظ کرلیا تھا۔ (1)

اس عبارت کا پڑھنے والاسلامت طبع اور سلامت فہم رکھتا ہوتو وہ یہ بھی نہیں سمحتا کہ مصنف نے اپنے والد کا مقام حضرت حسین رخطینہ کی شانِ صحابیت، الینے والد کا مقام حضرت حسین رخطینہ کی شانِ صحابیت، الواسۂ رسول، فاطمہ کے لخت جگر حضرت علی میں کے لئے الین کے نورِنظر، مزید برآن جنت کے نوجوانوں کا میروارہ وہا، ایک ایک فضیلت ان میں سے الی ہے جس کے سامنے حضرت شیخ الحدیث کے والدم محتر مسلمان کے دود وہ چھڑاتے وقت پاؤپارہ حفظ کر لینے کی بات کوئی اہمیت نہیں رکھتی۔ جب کوئی عام مسلمان اس میم کا تقابل نہیں کرسکتا تو بھلا شیخ الحدیث صاحب کیسا کر سکتے ہیں؟ بلکہ یہاں بھی حضرت حسین منظین کی ہی فضیلت سمجھ میں آتی ہے کہ انہوں نے اس کم عمری میں آٹھ صدیثوں کوئی کر محفوظ کر لیا اور والد الد سے الی میں آٹھ صدیثوں کوئی کر محفوظ کر لیا اور والد

الغرض بيكم مجزه في كرامت بيني ياولى تَحافقيارى چيز نبيس باور نداس مين افضل يامفضول كي كوئي تفريق بي حس كي ساتھ جيا بين الله عزوجل اس كا اظهار فرماديں۔

اگرولی ہے کوئی خلاف عادت کرامت کا اظہارا سے ہوتا ہے جو کئی نبی یا صحابہ سے نہیں ہوا تو یہ ان کی جزوی فضیلت اوران کے کل فضائل کے سامنے اس کی کوئی حیثیت اور وقعت نہیں ہوتی۔

# کیاکرامات کے ذکر سے شرک پھیل رہاہے؟

ہماراعقیدہ یہ ہے کہ خلاف عادت باتیں جوانبیاء سے بطورِ بجز ہ کے اور اولیاء سے بطورِ کرامت کے ظاہر ہوتے ہیں، اس میں اختیار اللہ عز وجل کا ہوتا ہے اور ظہور تخلوق اور بندہ کے ہاتھ پر ہوتا ہے۔

ظاہر ہوتے ہیں، اس میں اختیار اللہ عزوج (۱) فضائل اعمال: ۱۱، حکایات و صحابہ سراب فرما (جوجنت کی خصوصی نہرہے) یا حضور ہے گئے گئے جنت میں دوباز وخصوصی طور پرعطا ہونا یا ان کے دوباتھ کے بدلے جو جنگ میں کٹ گئے تھے جنت میں دوباز وخصوصی طور پرعطا ہونا یا حضرت سعد بن معافر ہے گئے تعلق سے ان کی وفات کے بعد بیفر مانا کہ ان کی آمد کی خوش سے حضرت سعد بن معافر ہے گئے تعلق سے ان کی وفات کے بعد بیفر مانا کہ ان کی آمد کی خوش سے عربِ الہی جھوم اُٹھا، یاان کیلئے سر ہزار خصوصی فرشوں کا ارتا ، یا حضرت بلال رہ بھور ہے گئے تا کہ سر ہے دہائی بیف کے سند میں تمہارے جوتوں کی آواز اپنے آگے سی ہے ۔ اس طرح کے حضرات بحاب رہ بھی ہے ۔ اس طرح کے حضرات بحاب رہ بھی ہے ہے تھا میں ہو ہے بید حضرت ابو بکر صحاب کی وجہ سے بید حضرت ابو بکر صحاب کی وجہ سے بید حضرت ابو بکر صحاب کی دیادہ فضیلت ان کو حاصل ہے ) سے آگے بڑھ سے تیں ، یا یہ کہا جا سکتا ہے کہ ان فضائل کا انکار اس وجہ سے ہم کرتے ہیں ، چونکہ یہ فضیلیت سے حضر تی ابو بکر صدیق کے بین ، یا یہ کہا جا سکتا ہے کہ ان فضائل کا انکار اس وجہ سے ہم کرتے ہیں ، چونکہ یہ فضیلیت سے حضرت ابو بکر صدیق کے بھی کہا ہے کہ جز وی فضیلت یا کر امت کی اس وجہ سے کوئی چھوٹا بڑے سے افضائی ہیں ہو جا تا: "قدیہ وجہ سے کوئی چھوٹا بڑے سے افضائی ہیں ہو جا تا: "قدیہ و تسی السمف صدول مالا یو تسی الوفضل "۔ وجہ سے کوئی چھوٹا بڑے سے افضائی ہیں ہو جا تا: "قدیہ و تسی السمف صدول مالا یو تسی الوفضل "۔

MYA

والدشيخ الحديث كاسيدناحسين فيظيئه سافضليت كامغالطه

حضرت شیخ الحدیث صاحب نے حکایات صحابہ میں رسول اقدس میں اور صحابہ کرام میں اور قربی کے حاطر سختیاں برداشت کرنے اور اللہ جل جلالہ سے ڈرنے ان کا زہد فقر ، نماز کا شخف اور ذوق، باہمی ایثار وہ مدردی اللہ کے داستے میں خرج کرنے ، موت کا شوق ان کے عورتوں اور بچوں کا دینی جذبہ اور ان حضرات کے رسول اللہ علی اللہ علی کے ساتھ والہانہ و بے مثال محبت کا ذکر کیا ہے وہیں پرسید ناحسین حضوات کے دسول اللہ علی مشخلہ ذکر کرتے ہوئے حضرت شیخ الحدیث صاحب نے کھا سیدالسادات حضرت حسین حضوات نے بھائی حضرت حسین مختلف کے اللہ علی مشخلہ نہ کے مقال کے دوت اور بھی کم تھی ، یعنی چھ برس چھ مہینے کی تھی ، چھ برس کا بچہ کیا دین کی باتوں کو محفوظ کے دوسال کے دوت اور بھی کم تھی ، یعنی چھ برس چھ مہینے کی تھی ، چھ برس کا بچہ کیا دین کی باتوں کو محفوظ کر سکتا ہے ، لیکن سید ناحسین مختلف کی روایتیں صدیث کی کتابوں میں نقل کی جاتی ہیں اور محد ثین نے اس جماعت میں ان کا شار کیا ہے جن سے آٹھ صدیشیں منقول ہیں۔

14.

حقائق-غلط فهميال

چنانچیقر آن کریم میں حضرت سے العلیانی کے حمرت انگیز معجزات مذکور ہیں کہ وہ کوڑھی کے بمارکو درست کردیتے۔مادرزاد اندھے وناینا کردیتے ہیں۔مردے وزندہ کردیتے ہیں، کیکن اس حوالے سے ہمارای عقیدہ ہے کہ میم مجزات عیسی العلی الکے اللہ کے ہاتھ پر ظاہر ہوئے ؛ مگریددراصل قدرت خداوندی کا ظهورتهاجب مسلمان اسےقدرت الی کی کرشمہ سازی مانتے ہیں توان کو ہر ہر مجرہ دلیل تو حیدنظر آتا ہے؛ لیکن عیسائی ان معجزات کوحضرت عیسی العلید این عادت اوران کے اختیارے مانے ہیں تو انہوں نے ایک ایک مجمز ہ کودلیل شرک بنالیا، اب مجمزات سے شرک کشید کر لینااس میں نہ تو اللہ تعالی کا قصور تھا نعيسى العَلَيْ إِنَّا بَصُورتو عيسا في ذبيت كاتها جس في توحيد كوشرك بنا دُالا ، بالكل اس طرح ابل سنت والجماعت مسلمان جب کرامات کا مطالعه کرتے ہیں تو ان کو خدا تعالیٰ کے علم وقدرت کا متیجہ قرار ویتے ہیں۔اس کے ہمیں ان کرامات میں تو حید ہی تو حید نظر آئی ہے، کیکن جولوگ ان کرامات کا مطالعہ عیسائی ذہن ہے کرتے ہیں تو وہ کرامات ان کوشرک نظرا تے ہیں تو قصور نہ اللہ تعالیٰ کا ہے کہ اس نے ان بزرگوں کی عزت افزائی کیلئے اپنی قدرت نمائی کیوں کی اور ندان بزرگوں کا قصورتو سارااس عیسائی فہنیت کا ہے۔عیسائی ذہنیت کوچھوڑ کراسلامی ذہنیت کے ساتھان واقعات کامطالعہ کریں تواس میں یقیناتوحیدی توحید نظرائے گی۔اگر کوئی ان کرامات دواقعات کویہ کہہ کرانکار کرتاہے کہ ایسی باتیں ہیں جوبالكل تامكن اورمحال مين توسيمجه ليناحا بي كديه بالتين كس ينبين موسكتى؟ خالق معظوق ي؟ اگر مخلوق نے بیں ہو سکتیں توبالکل درست، چونکدان کرامات کو مخلوق کا معل قرار دینا ہی تو عیسائی ذہنیت ہے اورا گرکہوکہ خالق ہے بھی نہیں ہوسکتا توبیاللہ تعالی کے علم وقدرت کا انکارے، اگر کوئی مخص خالت کی قوت بھی اتن ہی مانے جتنی اس کی کہ جواس نے بیں ہوسکتاوہ خدا ہے بھی نہیں ہوسکتا تو ایسے تف کواپن توحيد كى خيرمنانى جائة كريالله والول كى كرامات كأنيين، قدرت خداوندى كاا تكارب

قصاور حكايات كى اثر انگيزى

یہ جی جانتے ہیں کہ وعظ ونصیحت کے دوران حکایات اورامثال کے ذکر سے انسانی طبیعت اثر لیتی ہے، وہیں امثال وقصص سے خالی موعظت ونصیحت مخاطب پراس قدراثر انداز نہیں ہو پاتی ہے، میں وجہ ہے کہ اللہ عزوجل نے بھی قرآن کریم میں پچھلی امتوں اور گذشتہ انبیاعلیم السلام کے واقعات دُہرادُ ہراکرذکر کئے ہیں اوران کے ذکر کا مقصد بھی واضح فرمایا ہے؛ چنانچہ سورہ یوسف میں ہے:

اللَّلَهُ كَانَ فِي قَصَصِهِمُ عِبُرَةٌ لِأُولِى الْأَلْبَابِ" (1) "بيق المَلِ خرد حفرات كيك الشَّرَ عَبِرَةً لِأُولِى الْأَلْبَابِ" (1) "بيق المَلِ خرد حفرات كيك الشَّرَ عَبِرَتُ اللَّهُ عَبِرَتُ لِللَّهُ عَبِرَتُ اللَّهُ عَبِرَتُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مِنْ مَا عَلَيْهُ مِنْ مَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَيْمُ عَلَيْهُ مِنْ مَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْمُ عَلَيْمُ مِنْ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ مُوالِمُ عَلَيْكُمُ م

تچنانچا حادیث کے ذخیرے میں بے ثارا پسے واقعات اور حکایات ملتے ہیں جو حضورِ اکرم طبیقائی الوگوں کیلئے بطور نصیحت وعبرت کے ذکر فرمائے ہیں؛ چنانچہ قدیم مصنفین نے احادیث کے اخیرے سے حکایات وقصص پر شتمل احادیث کوعلیحدہ کر کے '' کتاب الامثال''اور'' کتاب القصص'' ای کتابیں بھی کھیں ہیں۔

قصص و حکایات کی اسی اثر انگیزی اور طبیعت انسانی کے واقعات کی جانب اسی میلان ورجان کو وکی رحضورِ اکرم میلی نے اپنے اصحاب کو بنی اسرائیل کے ان واقعات کو ذکر کرنے کی اجازت دی ہے کہ جس سے دین میں بگاڑ نہ پیدا ہوتا ہو۔ (۳) حالا تکہ بنی اسرائیل کے تمام واقعات حقیقت پر بنی نہیں ہوتے ، ایسے ہی شیخین اور دیگر لوگوں کی روایت کردہ ''اُم زرع'' کی گفتگو؛ حالاتکہ یہ معلوم ہی نہیں ہے کہ یہ واقعہ کہاں پیش آیا تھا؟ ان کے ناموں کا بھی ذکر نہیں ملتا؛ ایسے ہی اس واقعہ کے بارے میں علاء نے اختلاف کیا کہ یہ آیا تصاور شیکی نے بیان کیا ہے یا حضرت عائش نے بیان کیا ہے یا حضرت عائش نے یادیگر آپ کے اصحاب رضی اللہ عنہم اجمعین نے ؟ اور یہ اس قدر بجیب وغریب قصہ ہے کہ آدمی کی انہی اس فیم اسی خوتکہ اس واقعہ میں ان عورتوں نے اپنے شوہروں کے عوب اور نقائص کا مختلف پر اے میں تذکرہ کیا ہے؛ چوتکہ اس واقعہ میں ان عورتوں نے اپنے شوہروں کے عوب اور نقائص کا مختلف اس قصے کے ذکر سے پند وموعظت اور تھیجت ہے، پر اے میں تذکرہ کیا ہے؛ جس طرح امام بخاری پر اس تیم کے واقعہ کے ذکر میں بندیں کہ سکتا کہ امام بخاری نے بجیب مغلظات پر بنی قصے کا ذکر ہے اپند واض بجانہیں ایسے بی ان کتاب میں کیا ہے؛ جس طرح امام بخاری پر اس تیم کے واقعہ کے ذکرہ پر اعتراض بجانہیں ایسے بی الی کتاب میں کیا بطور عبرت وقعیوت کے مختلف واقعات کا ذکر بیجانہیں۔

<sup>(</sup>۱) يوسف: ٢

<sup>(</sup>r) اعراف: ۲۷۱

<sup>(</sup>٣) بخارى: الانبياء، باب ماجاء ذكر عن بني اسرائيل: ٣٣١١

حقائق-غلط فهميال

نکورہ اُصول کی روشی میں اس طرح کے واقعات کو بعید ممان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں حضور علی النا کیلئے پیمجزہ کیا کم تھا کہآپ نے معراج میں تھوڑی دریمیں آسان وزمین کی سیر کرآئے۔

و زمانے کا پھیلنااور سکڑنا کے ایک ملک کا محمد معلقہ کا اور سکڑنا جس طرح بطور خرق عادت کے اور خلاف معمول اولیاء کے زمین لپیٹ دی جاتی ہے،اس طرح ان كيلي بطورخرق عادت اورمعمول كے خلاف زمان كيل بھى جاتا ہے اورسكر بھى جاتا ہے۔ واقعه معراج جوكة تخضرت والمنات كياع جسماني طور پيش آياتهااوراس پراجماع امت إور تقریباً تمین صحابه واقعه معراج کے جسمانی ہونے پراحادیث روایت کرتے ہیں،اس میں آنحضرت فی نے بطور معجزہ کئی ہزاروں سال کی مسافت کوتھوڑی ہی دریمیں طئے کیا تھا،اس واقعہ کے ویل میں حضرت اشرف علی تھانوی ؓ نے ، زمین کے لیٹ دیئے جانے اور زمانے کے پھیل جانے اور سكر جانے كم تعلق بحث كى بادرانهوں نے روح المعانى كے حوالہ سے ير تفتكوكى ہے فرماتے ہيں: "مسافت کا تنے تھوڑے زمانے میں طئے کرنااس کی کئی صور تیں ہوسکتی ہیں۔ ا مكان اورز مان دونول اپن حالت پر ميں اور سير ميں اس قدر سرعت مو۔ ۲۔ زماندایے حال پر باقی رہےاورز مین لیك دى جائے اور بيصورت اولياء كيلي ممكن ہے۔ س- میر کدمکان این حال پر باقی رہے اور زمانہ میں بسط ونشر ہو ( پھیلا و) ہو،صوفیداور فقهاء في اولياء كيلي اس كومهى جائز كهاب (كام بهى موجائ وقت كالبهى بدة نه يلي )-"(ا) خلاصہ بیہ ہے کہ اولیاء کیلئے خلاف معمول بھی زمین ان کیلئے لپیٹ دی جاتی ہے،جس سے وہ اپنی منول تک بجلد پہنچ جاتے ہیں، یا بھی زماند کو پھیلادیا جاتا ہے کہ کام ہوجاتا ہے اور وقت کے گذرنے کا پیت بھی نہیں ہوتا۔اس طرح کی میرچیزیں محالات میں سے نہیں ہیں بلکہ احادیث سے ان کا ثبوت ملتا ہے۔ احادیث سے تبوت

عن النواس بن سمعان في ذكر الدجال ولنا: يارسول الله ومالبته في الأرض؟ قال: اربعون يومًا، يوم كسنةٍ، ويوم كشهرٍ ويوم كجمعة وسائر أيامه كأيا مكم (٢)

(١) بيان القرآن:ج:٢ ٧٦٠ (٢) رواه مسلم: الفتن ، ذكر الدجال، رقم: ١٩٣٧/١١٠

### كرامات اولياء

إمكان طي الأرض (زيين كاسكر جانا)

 ا- عن مالكِ في دعائه صلى الله عليه وسلم "اللهم ازولنا الأرض" (١) امام ما لک سے وعاء نبوی میں منقول ہے: "اے اللہ جارے لئے زمین کو لپید دے۔ حضور عِلَيْ كَامِيكِم إرشاد بكه : "إن الأرض تبطوى بالليل" زمين رات مين لیث دی جاتی ہے۔(۲)

بہت سے حکایات وواقعات میں اولیاء الله کی بیرامت منقول ہے کہ وہ تھوڑی مدت میں لمبى مسافت طئ كرليت بيں بعض لوگ اس كو بعير سمجه كرا نكار كرديتے بيں ، مگر صوفيه اور علما محققين اس کومکن اورواقع کہتے ہیں،اس حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے، کیونکہ طبی الأرض کے مختلف مراتب اور درجات ہیں اوراس میں کی کوئی خاص شکل ذکر نہیں کی گئی،اس معلوم ہوا طبی الأرض یعنی مسافت بعیدہ کامدت قصیرہ میں طئے ہوناممکن ہے۔ یہیں کہاجاسکتا کہ حضور عظمین فلاں مقام پر جانے کیلئے اتنے دن کیوں لگے؟ چونکہ ہم نے آیات واحادیث کی روشی میں یہ بتلادیا ہے کہ مجز ویا کرامت نبی یا ولی کیلئے اختیاری اور دائمی چیز نہیں ہوتی کہ جب چاہاس سے اس طرح کے خارق عادت أمور كا اظهار موجائے لہذا فضائل اعمال میں اولیاء كيلئے زمین كالیٹ جانا، لمبی مدت كوتھوڑ \_ وقت میں طئے کر لینااس طرح کے واقعات مستجداور محال نہیں۔

حفرت مولاناز كرياصاحب لكصة بين:

"اكي مخض جس كانام مالك بن قاسم خبلي تها، ستائيس سوميل سے مكه ميں ضبح كي نماز پڑھنے آ گئے ۔خود ہفتہ سے پچھ نہ کھایا تھا والدہ کو کھلا کرآئے تھے ابھی ہاتھوں سے کوشت کی خوشبو آر بی تھی۔" ''ایک بزرگ کوخضر نے بتلایا کہ میں منح کی نماز مکہ میں پڑھتا ہوں عصر کی نماز بيت المقدس مين اورعشاء كي سديسكندري پر-"(سم)

(۱) سنن ابي داؤد، باب في الدلجة ، حديث: ٢٥٧٣

(٢) مؤطا: الاستئذان ما يومر به من الكلام في السفر ، ص: ٣٨٣م جتبائي، واخرجه الترمذي، الدعوات، ما يقول اذا خرج مسافرًا، رقم: ٣٣٣٨ وقال: كنت لا اعرف هذا الا من حديث ابن عدى (٣) فضائل حج: ٧

ال حدیث سے صاف اور واضح طور پر پتہ چاتا ہے کہ ان مونین اور خلصین کیلئے وہ لمجی مدت اللہ موری معلوم ہوگی۔ ہمارے اس معا پر بھی بید کیل بھی واضح طور پردلالت کرتی ہے:

السند خفّف علی داؤ د القرآن فکان یامر بدوابه فنسر ج فیقر أ القرآن قبل السر ج دوابّه (ا) داؤدعلیه السلام کیلئے (زبور) کا پڑھنا آسان کردیا گیا تھا، وہ اپنے السر ج دوابّه (ا) داؤدعلیه السلام کیلئے (زبور) کا پڑھنا آسان کردیا گیا تھا، وہ اپنے اللہ عن اللہ عن وہل اپنے جس بندے کیلئے چاہے زمانہ کوطویل کر سکتے ہیں اس حدیث سے یہ علوم ہوا کہ اللہ عن وہل اپنے جس بندے کیلئے چاہے زمانہ کوطویل کر سکتے ہیں اس حدیث سے یہ علوم ہوا کہ اللہ عن وہل اپنے جس بندے کیلئے چاہے زمانہ کوطویل کر سکتے ہیں

# بغیر کھائے پئے زندہ رہنایاعادۃ کھانے پینے والی چیزوں کے بغیر زندہ رہنا

الف حضرت ابوذر مخطی ان کے مسلمان ہونے کے قصہ میں ان کا بی قول مروی ہے کہ (کمیس) تمیں رات اوردن اس حالت میں رہا کہ بجرا آب زمزم کے میری کوئی غذائقی (ولقد لبشت شلنین مابین یوم ولیلة وماکان لی طعام الاماء زمزم) اور میں اس سے ایسانر بہواکہ کم کی جلد میں بل اور شکن پڑ گئے اور کلیجہ پرذرا بجوک کا اضحال نہ پایا۔ (وما وجد شامی کبدی سخفة جوع)۔ (۳)

كتب نضائل ٢٧٢ -غلط فهميان

حضرت نواس بن سمعان فلظیہ سے ذکر دجال میں دوایت ہے کہ ہم نے عرض کیایا رسول اللہ اس کے دہنے کی زمین میں کتی ہے ہے؟ فرمایا جالیس دن ایک دن سال کے برابر ہول گے۔

مہینہ کے برابر اور ایک دن ہفتہ کے برابر اور باقی ایام معمولی دنوں کے برابر ہوں گے۔

۲ حن اسماء بنت پرید بن السکن رضی الله عنها قالت: قال النبی یہ مکٹ الد جال فی الارض اربعین سنة السنة کالشهر والشهر کاالجمعة، والجمعة کالیوم، والیوم کاضطرام السعفة فی النار۔(۱) مخرت اساء بنت پرید اسمن فی النار۔(۱) مخرت اساء بنت پرید اسمن فی النار۔(۱) عرب برابر ہوگا اور مہینہ ہفتے کے برابر ہوگا اور ہفتہ دن کے برابر ہوگا اور دن ایس برس رہے گا، برس قو مہینے کے برابر ہوگا اور مہینہ ہفتے کے برابر ہوگا اور ہفتہ دن کے برابر ہوگا اور دن ایسا ہوگا جیسے آگ ہے لکڑیاں جل اُٹھی ہیں۔

بظاہران دونوں احادیث کے مفہوم میں تعارض معلوم ہوتا ہے، اس کی توجہ بیہ کہی کو وہ زمانہ لمبامعلوم ہوگا اور کی کو کم واقع میں وہ زمانے کی مقدار وہی ہوگی۔ اس صدیث سے بیمعلوم ہوا کہ زمانے کا پھیلنا اور سکڑنا ممکن ہے۔ زمانہ کالپٹ دیا جانا اس پر بیروایت بھی دلالت کرتی ہے۔ سال سول اللّٰه عن أبسی سعید الخدری رضی اللّٰه عنه قال: سئل رسول اللّٰه صلی الله علیه وسلم عن یوم کان مقدار ہ الف سنة، ماطول هذا الیوم فقال: والذي نفسی بیده إنّه لیُخفّف علی المومنین حتی یکون اهون علیه من الصلوة المکتوبة یصلّبها فی الدنیا۔ (۲)

حضرت ابوسعید خدری دی این سے روایت ہے کہ رسول اللہ طور آن ہے اس دن کی نبیت جس کی مقدار بچاس ہزار سال ہوگی (مراد قیامت کا دن ہے براہ تعجب) یو چھا گیا کہ اس دن کا کس قدر طول ہوگا؟ آپ نے فرمایا جتم ہے اس ذات کی جس کے قضہ میں میری جان ہے کہ وہ دن اہل ایمان پر ایسا ہوگا کہ فرض نماز جود نیا میں پڑھتا ہے اس سے بھی ہاکا ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری، باب قول الله تعالی: اتینا داود زبورًا، حدیث: ۳۲۳۵ مع تحقیق دکتور مصطفی دیب البغا (۲) صحیح بخاری، باب حدیث الاسراه: قول الله تعالی: سبحان الذی اسری بعبده، حدیث: ، مع تحقیق محمد زهیر بن ناصر، حدیث: ۳۲۷۳ مع تحقیق دکتور مصطفی دیب البغا مسلم: فضائل الصحابة، فضائل ابی ذرات، رقم: ۳۲۷۳/۱۳۲

<sup>(</sup>۱) رواه شرح السنة، الفتن ، الدجال لعنة الله، رقم: ۱۵۹، مسند احمد: ۲۵۴۸، وفي اسناده ضعف بضعف شهر بن حوشب و بقية رجاله ثقاث غير ابن خيثم فهو مختلف فيه حسن الحديث: ۱۵۹ (۲) شعب الايمان ، فصل في معنى قول الله عزوجل: تعرج الملئكة والروح اليه ، مطبوعة بيروت

روزه رکھتا اور رات بھرنماز اور شوقیہ اشعار میں رہتا تھا، وہ سو کھ کراپیا ہو گیا کہ صرف ہڈی اور چڑارہ گیا،اس واقعہ کی تفصیل ملاحظہ ہو۔''(1)

م تكبيرة تبليل اوراخلاص نيت كااثر

حضرت ابو ہر یرہ نظافیہ سے دوایت ہے کہ دسول اللہ عظافیہ نے فرمایا: کیاتم لوگوں نے کوئی ایساشہر ما ہے جس کی ایک جانب شمندر میں؟ لوگوں نے عرض کیا جی ہاں ما ہے، آپ نے فرمایا: فیامت قائم نہ ہوگی جب تک کہ اس شہر پرستر ہزار بی اسحاق جہاد نہ کریں گے مار پر لوگ جب وہاں آگر اتریں گے تو نہ تھیار ہے لایں گے اور نہ تیر پھینکیں گے ،صرف زبان سے ارپیوگ جب وہاں آگر ازیں گے اور نہ تیر پھینکیں گے ،صرف زبان سے کہیں گے "لا المه الله الله الله والله اکس کے ارپی کی دوسری جانب کی روسری جانب بھی گر پڑے گی ، جوسمندر میں ہے ، پھر دوبارہ کہیں گے"لا المہ الا الله والله اکبر' سواس کی دوسری جانب بھی گر پڑے گی ، جوسمندر میں ہے ، پھر دوبارہ کہیں گے"لا المہ الا الله والله اکبر' سواس کی دوسری جانب بھی

(۱) فضائل نماز: ۲۳

كتبونضائل ٢٠٢ حقائق-غلط فهميان

بعض ابل ریاضت ومجامدہ سے منقول ہے کہ انہوں نے چالیس چالیس روز تک مطلق نہیں کھایا، یااس قدرتم کھایا کہ عادۃ زندگی کی بقا کیلیے وہ کافی نہیں ،اس پر بعض کوتا ہ بین اور تنگ نظر فور أ. نکار کر بیٹھتے ہیں، حضرت ابوز رہ لی کے قصے سے ساستبعاد (مشکل)بالکل رفع ہوجا تا ہے، اگر کہا جاو 🕳 كدوه زم زم كاياني ينتي تھى، جواب يە بے كەخود يەچىز خلاف عادت ہےاور يانى كى تويەخاصىت نېيى، محض اس کی برکت ہے پھرا گر کسی کوذ کرمیں یہی برکت حاصل ہوجاد ہے تعجب اور استبعاد کیا ہے۔ ب - حضرت اساء بنت بزیر سے دجال کے قصہ میں (جس میں حضور ﷺ نے اس فتنہ کا اور اس کے ز مانه میں قبط بڑنے کا ذکر فرمایا تھا) مروی ہے کہ میں نے عرض کیا یارسول اللہ علیہ اور بھی ہم آیا گوندھ کرر کھتے ہیں اور اس کو پکانے ہیں یاتے کہ بھوک لگ جاتی ہے (جس سے بیتاب ہوجاتے ہیں) سواس روزمسلمانوں کا کیا حال ہوگا (جبکہ اس کے مخالفین پرشدید قط ہوگا) آپ نے فرمایا! "مسلمانوں کو (غذاکی جگہ) وہ چیز کافی ہوجاوے گی جواہل آسان کو کافی ہوتی ہے، یعن میں وتقرين والتقديس مايجزي اهل السماء من التسبيح والتقديس (١) اس روایت کی روشی میں یہ بات سمجھنے کی ہے کہ انہوں نے خلوت میں مرتول کھا نائمیں کھایا، لبعض اہل جمودعلی الظاہر (خشک لوگ ) ہے سمجھے ایسی چیزوں کا انکار کردیتے ہیں ،حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ بعض اوقات صرف ذکر تبہیج بھی غذا کا کام دیتی ہے۔اس لئے فضائلِ اعمال مولفہ حضرت شخ الحديث ميں اس قتم كے جو دا قعات مذكور ہيں وہ بعيد از قياس نہيں ، اس قتم كے دا قعات كا پیش آناخودا حادیث میحدسے ثابت ہے۔ چنانچ فضائل اعمال میں زکورہ:

"ایکسیدصاحب کا قصد لکھا ہے کہ بارہ دن تک ایک ہی وضو سے ساری نمازیں پڑھیں اور پندرہ برس تک مسلسل لیننے کی نوبت نہیں آئی ، کئی کئی دن ایسے گذر جاتے کہ کوئی چیز چکھنے کی نوبت نہ آتی تھی۔ "(۲)

ایک دوسری جگه بیدوا قعد کھاہے:

''محمد بن ساک فرماتے ہیں کوفہ میں میراایک پڑوی تھا،اس کاایک لڑ کا تھا جو دن کو ہمیشہ

<sup>(</sup>٢) ترمذى: الفتن، باب ما جاء في علامة حلول المسخ والحسف رقم: ٢٢١ وقال: حسن غريب، لا نعرفه من حديث على الامن هذا الوجه

<sup>(</sup>۱) رواه احمد:حدیث: ۲۷۵۷۹، وفی اسناده ضعف بضعف شهر بن حوشب وبقیة رجاله ثقات، قال البوصیری ، وله شاهد من حدیث عائشة الله مع تحقیق شعیب الارنؤط (۲) فضائل نماز: ۸۸

حقائق-غلط فهميال

اس حدیث سے میر معلوم ہوا کہ قیبی اشارات پراگروہ شریعت کے مخالف نہ ہوں تو اس پر مل درآ مد کیا جاسکتا ہے۔اس طرح کی ایک دوسری روایت سے عیبی آ واز کے وجود کا پتہ چاتا ہے۔ حضرت عا تشر عدوایت ہے کہ حارث بن ہشام نے رسول الله علی سے سوال کیا اورعرض ( منى كى آواز كے مانند) كے آتى ہے " "احياناً يأتيني مثل صلصلة الحرس"-لہذا بکشرت بزرگوں کے مکاشفات میں جونیبی آواز کاذکرملتا ہے،اس حدیث سےاس کے صحت اور دُر سَكَى كا ثبوت ملتا ہے، ہاں البتہ مراقبہ اور اشغال كى ہرصورت كوفيبى آ واز سمجھنا ميلطى ہے۔

# مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنا

مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنابطور کرامت کے ممکن اور جائز ہے، بے شارروایات اور صحاب و فی ا کے واقعات وغیرہ اس پرشاہدِعدل ہیں: نہ صرف انبیاء اور خصوصاً ہمارے نبی علی بلکہ عام مومنین مرحومین کوبھی بیداری اور جا گنے کی حالت میں دیکھنامکن ہے۔

چنانچ مناوی نے شرح شائل میں مارزی، یافعی جنبلی، شاذلی، مرسی علی وفا، قطب قسطلانی وغیرہ کے حضورا کرم ﷺ کو بحالت بیداری دیکھنے کے واقعات کا ذکر کیا ہے اور بیر کہا کہ اس طرح کا دیکھنا نه شرعاً منع ہے اور نه عقلاً منع ہے، چونکه میمکن ہے الله عرّ وجل ولی کیلئے مسافتِ بعیدہ کے باوجود ان حجابات اور بردول کو ہٹادے جس سے ان مرحومین کو بحالت بیداری دیکھناممکن ہوسکے اور بات بھی خارقِ عادت اورخلاف معمول أمور كى جور بى ہے۔(١)

اس مسئله بروه روایات صراحنا دلالت کرتی بین جس مین آنخضرت علی کا شب معراج مین گذشته انبیاء کومتعدد مقامات پر و تکھنے کا ذکر ملتا ہے۔ بیر دایات اس قدر زیادہ ہیں کہ حد تواتر کو میجی ہوئی ہیں، چونکہ آپ کی انبیاء سے ملاقات بیت المقدس میں بھی ہوئی اور اس کے بعد فورأ آ سانوں ریھی ہوئی ان واقعات کی تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو۔ (۲)

(۱) شرح المناوى للشمائل على هامش جمع الوسائل: ۲۳۲-۲۴۱/۲

(٢) صحيح البخاري، مناقب الأنصار ، باب المعراج، ومسلم الإيمان باب الاسراء برسول الله وفرض الصلوة ، وجامع الاصول: ٢٩٢-٣١٠

حتی کہ تھے ماریں بھی تو تو مند ندموڑنا، چنانچہ پی تحص ان کے پاس گیا اور ان سے خوشامہ، درآمد کی اور انہوں نے اپنی عادت کے موافق خوب ملامت کی کہ میں کیا کرسکتا ہوں، میں کوئی خدا ہوں مگر جب بیروتا ہی رہاتو ان بزرگ نے کہا جمنا ہے جا کر کہہ دے کہ ال مخص نے بھیجا ہے جس نے عمر بھر کچھ کھایا ہے نہ بیوی کے پاس گیا ہے ( لیعنی حرام طریقے سے بیامورانجام ہیں دیے ہیں) چنانچہ یہ گیااور جمنانے راستہ دیا۔(۱) اس واقعہ سے واضح مثال وہ حدیث الغارہے جے امام بخاری اور مسلم نے اپنی سیحے میں نقل کیا ہے کہ تین اشخاص سفر پر تھے، ایک غارمیں ان کا تھہر نا ہوا، چٹان نے غار کے منہ کو ڈِ ھک دیا، پار انہوں نے اپنے نہایت مخلصانہ اعمال صالحہ کے توسل سے اللہ سے دعا کی چنانچے ان کی تھی قوت سے وہ چٹان آ ستم آ ستمایی جگہ ہے ہٹ گی اوروہ با ہرتکل گئے۔

MA

ن ہاتف عیبی (غیب سے آواز دینے والا)

ہا تُف غیبی (غیب ہے آواز دینے والے) کاکسی بزرگ ہے کلام کرنا یہ بھی ایک محمود اور مطلوب مالت م مديث الكاثبات موتاب :

حضرت عائش سےروایت ہے کہ جب (وفات نبوی کے بعد )حضور علی کے سل دینے کاارادہ کیا تو صحابہ ﷺ باہم کہنے لگے واللہ ہم کو بچھ خبر نہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے کپڑے بھی دوسرے مردوں کی طرح اتاریں یا کپڑوں کے ساتھ عسل دیں جب ان میں آپس میں اختلاف ہونے لگا تو اللہ عزوجل نے ان پر نیندطاری کردی۔ یہاں تک کہان میں ہے کوئی ایک محف بھی ایسانہیں تھا جس کی گردن اس کے سینے سے نہ لگ گئ ہو ( یعنی نیند ہے سب کی گر دنیں جھک کئیں ) پھر گھر کے ایک گوشہ ہے کسی کلام کرنے والے نے (کہوہ ہا تف فیبی تھا)ان سے کلام کیا یہ کی کنہیں معلوم تھا کہوہ کون تھارسول اللہ و کیٹروں کے ساتھ مسل دو، چنانچ سب نے اُٹھ کر قیص کے ساتھ آپ کو مسل دیا جیم کے او پر پانی ڈالتے تھے اور قیص سمیت ملتے تھے، ہاتھ بدن پر نہیں پہنچایا:

(فكلمهم مُكلّم من ناحية البيت لايدرون من هو أن: اغسلو رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه ثيابه)\_ (٢)

<sup>(</sup>۱) فضائل صدقات: ص/۵۲۸ (۲) ابوداؤد الجنائز ، ستر الميت عند غسله، رقم: ۳۱۳۱

کفار کمہ نے بیت المقدس کی ممارت اور وہاں کی چیزوں کے متعلق دریافت کیا تھا تو بیت المقدس (۱)

کو آپ کے نگا ہوں سے سامنے کر دیا گیا تھا۔ فحیّل المی بیت المقدس (۱)

چونکہ حضورِ اکرم عِلی کی سامنے بیت المقدس کی مثال اور شکل ظاہر کی گئی تھی اگر بعینہ بیت المقدس کی بنا اور عمارت کو حضورِ اکرم عِلی کے سامنے ظاہر کیا جاتا تو اس مدت کے دوران بیت المقدس ای بنا ورعارت کو حضورِ اکرم عِلی کے سامنے ظاہر کیا جاتا تو اس مدت کے دوران بیت المقدس ای جگہ موجود نہ ہوتا اور بیات تاریخ میں موجود ہوتی۔

مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنے میتعلق صحیح واقعات مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھا جاسکتا ہے اس پروہ روایت جے امام بخاریؒ نے اپنی صحیح میں للل کیا ہے صاف طور پر دلالت کرتی ہے :

اس طرح کے بے شارواقعات اسلاف امت اور بزرگان دین کے احوال میں ملتے ہیں، یہاں پر اتحام القرآن میں بھی اس تم کے بے شارواقعات بہ سندذکر کئے گئے ہیں ان میں سے ایک عہد صحابہ کا واقعہ یہاں پرذکر کرنا ہم مناسب بچھتے ہیں :

كتب نضائل ٢٨٠ - خلط فهميال

مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنااس طور پرمکن ہوسکتا ہے کہروح جمع کی مثال اور صورت اپنالے، اس کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں، ایک تو اس طور پر کہ پوراجسم جسم عضری اور مادی کا مثال ہو، یا یہ کہ روح بعینہ جسم عضری کے مانند دیگر عناصر سے تھوڑی سے دیر کیلئے مرکب ہوجائے اور وہ نظر آئے اور تحلیل (ختم) ہوجائے۔

یااس طرح پر کہ اجسام اصلیہ تو اپنی جگہ قبر میں موجود ہوں ، البتہ ارواح بغیر عناصر کے جسم مثالی میں نظاہر ہوجا ئیں اور یہی جسم مثالی ہوتا ہے اور جسم مثالی میں تعدد دمکن ہے اور ان سب اجسام مثالی کے ساتھ بیک وقت روح کا تعلق اللہ کی قدرت اور مشیت سے قائم ہوسکتا ہے۔ اور معراج کے موقع سے انبیاء سے ملاقات کے متعدد واقعات جو مذکور ہیں بیت المقدس اور ساء دنیا دونوں میں وہ اجسام مثالی ہی کے ساتھ تھے خود علامہ ابن تیمیہ 'جسدِ مثالی' وغیرہ قائل ہیں چنانچہ وہ واقعہ معراج کے تذکرہ میں لکھتے ہیں :

أما روية موسى وغيره من الأنبياء ليلة المعراج في السماء كما راى آدم في السماء الدنيا\_ فهذا رأى ارواحهم مصورة في صورة ابدانهم، وقدقال بعض الناس لعله (أي نفس الأحبساد المدفونة في القبور وهذاليس بشئي (1)

رہاموی علیہ السلام اور دیگر انبیاء کوشب معراج میں آسان پر دیکھنا، جیسے حضرت آ دم علیہ السلام کا ساء دنیا میں دیکھنا، بیان کی جسم کی شکل میں روحین تھیں، بعض لوگوں نے بیہ کہا کہ ممکن ہے کہ وہ قبر میں مدفون اجسام ہوں۔اس بات کی کوئی اصل نہیں ہے۔''

اس طرح کی مثالی چیزوں کے وجود اور اپنے موقع کل سے ہٹ کر ان کا دوسری جگہ نظر آنا اس پرنسائی کی وہ روایت دلالت کرتی ہے جس میں جنت اور دوزخ کا حضور اکرم بھی کے سامنے صورت مثالیہ میں ظاہر ہونے کاذکر ملتا ہے جس وقت کے آپ سورج گر بمن کی نماز پڑھ رہے تھے۔ (۲) اس طرح ابن سعد کی ام ہانی سے روایت ہے کہ وہ حدیث جس میں حضور بھی کیائی سے

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى:۱۱/۲۱۵، باب ليلة اسرى برسول الله الله الى بيت المقدس (۲) الاستيعاب في ذكر الاصحاب: ۵۲۲۱، والاصابة: ۲۳/۲٬۵۲۵/۱

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي شيخ الاسلام: ۳۲۸،۲۳

<sup>(</sup>٢) سنن نسائي، كتاب الصلاة، باب كيفية صلوة الكسوف

حقائق-غلط فبهيال

جم بچهواقعات مخفرأذ كركرتے ہيں:

ا۔ چنانچیشخ صاحب روض الریاضین کے حوالہ سے ذکر کرتے ہیں کہ ایک فن چورتھا، اس نے اپنے معمول کے مطابق ایک قبر کھودی تو دیکھا کہ ایک شخص او نچے تخت پر بیٹھے ہوئے ہیں اور ان کے تخت کے نیچے ایک نہر چل رہی ہے اور تلاوت قرآن میں مصروف ہیں، وہ یہ صورتحال دیکھ کر مارے بیہوشی کے گر پڑا۔ (۱) مسلوی کہتے ہیں کہ سے اور تا ہوں کہتے ہیں کہ سے اور تا ہوں کہتے ہیں کہ

میرے پاس ایک مرید آیا اور کہنے لگا کہ میں کل ظہر کے وقت مرجاؤں گا، چنانچد دوسرے دن ظہر کے وقت وہ مجد حرام آیا، طواف کیا اور تھوڑی دور چل کر سوگیا اور سرگیا جب میں اس کے کفن وفن سے فارغ ہوکرا سے قبر میں رکھا تو اس نے آنکھیں کھول دی، میں نے کہا مرنے کے بعد زندگی ہے، کہنے لگا میں زندہ ہوں اور اللہ کا ہرعاش زندہ ہی رہتا ہے۔ (۲)

سر سید احمد رفاعی مشہور ہزرگ اور اکا برصوفیاء میں سے ہیں، ان کا قصہ مشہور ہے کہ جب کھڑے ہوگر قبری میں جے سے فارغ ہوکر زیارت کیلئے حاضر ہوئے اور قبلہ اطہر کے مقابل کھڑے ہوکر تو یہ دوشعر پڑھے ''دوری کی حالت میں اپنی روح کو خدمت اقد س میں بھیجا کھڑے ہوکر تو یہ دوشعر پڑھے ''دوری کی حالت میں اپنی روح کو خدمت اقد س میں بھیجا کرتا تھا، وہ میری نائب بن کر آستانہ مبارک کو چوشی شی اب جسموں کی باری آئی ہے اپنا دست مبارک عطافر مائے ۔ تا کہ میر ہونٹ اس کو چومیں' اس پر قبلہ شریف سے دست مبارک نکلا اور انہوں نے اس کو چو ما کہا جاتا ہے کہ اس وقت نوے ہزار کا مجمع مجد نبوی مبارک نکلا اور انہوں نے اس واقعہ کو دیکھا اور حضور ہو گئی کے دست مبارک کی زیارت کی جن میں مصر سے جوب سے انی قطب ربانی شخ عبد القادر جیلانی نور اللہ کانام نامی بھی ذکر کیا جاتا ہے۔ (۳)

سیداحدرفاعی کے واقعہ کی سند

اس داقعہ کوعلامہ سیوطیؓ نے اپ رسالہ "شرف منحتم" میں سلسلہ دارسند سے لکھاہے کہ وہردایت کرتے ہیں:

(١) فضائل صدقات حصدوم: ٧٥٥ (٢) فضائل صدقات حصدوم : ١٣٨ (٣) فضائل حج : ١٣١

و اخرج البخاري في تاريخه و ابن منده عن عبد الله بن عبيد الله الانصارى، قال كنتُ في من دفن ثابت بن قيس بن شماص وكان اصيب يوم اليمامة، فلمّا ادخلناه قبره سمعناه يقول: محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ابوبكر رضى الله عنه و عمر الشهيد عثمان امين رحيم، فنظر اليه فاذا هو ميت (1)

امام بخاریؒ نے تاریخ میں اور ابن مندہ نے حضرت عبداللہ انصاری سے روایت کی ہے آپ نے فر مایا کہ میں ان لوگوں میں جنہوں نے ثابت بن قیس بن ثماس رہ ہے۔ کو فن کیا شریک تھا اور آپ جنگ بمامہ میں شہید ہوئے تھے جب ہم نے ان کو قبر میں اتارا تو ہم نے ان کو یہ ہوئے ہوئے سا ''دمجر میں اللہ کے رسول ہیں ، ابو بمرصد یق رہ ہے۔ میں میں میں ہیں ، عثمان امانت داراور قابل رحم ہیں۔ ہم نے ان کود یکھا تو وہ مردہ تھے۔

شخ محر بن عبدالوہابٌ تحریفر ماتے ہیں کہ

''امام مسلمؓ نے انس بن مالک رہے۔ یہ حدیث روایت کی کہ حضورا کرم بھی انس بن مالک رہے۔ یہ حدیث روایت کی کہ حضورا کرم بھی شہر معراج میں جب حضرت موئی علیہ السلام کے پاس سے گذر ہے تو آپ اپنی قبر میں کھڑے ہوئے نماز پڑھ رہے تھے، امام احمدؓ، عفان سے وہ حماد سے قبل کرتے ہیں کہ عابت یہ دعا کرتے تھے اے اللہ!اگر کی کوآپ اس کی قبر میں کھڑے ہوئے نماز اواکر نے کی تو فیق عطا کریں تو جھے بھی اپنی قبر میں نماز اواکر نے کی تو فیق عطا فرما، ابونعیمؓ بیان کرتے ہیں کہ حضرت جنیدؓ نے فرمایا: اللہ کی قسم! جس کے سواکوئی معبود نہیں، میں نے ثابت کواس کی لحد میں رکھا تھا، اس وقت میرے ساتھ حمید الطویل بھی تھے، جب ہم نے لحد کی ساری اینٹیں جمادیں تو ایک اینٹ گرگئی اور میں نے دیکھا کھڑے نماز پڑھ رہے ہیں۔ (۲)

علامه ابن قیم منے بھی اپنی کتاب الروح میں اس منع کے متعدد واقعات بیان کئے ہیں۔خود شخ محموعبد الوهاب کی فدکورہ بالا کتاب میں اس طرح کے بیٹار واقعات ملتے ہیں، الہٰذاشخ الحدیث صاحب ّ نے اپنی کتاب فضائل اعمال میں اس قتم کے جو واقعات لکھے ہیں، وہ بالکل مستبعد نہیں ہو سکتے۔

> (۱) احكام القرآن: ۱۸۱/۳، مطبوعات ادارة القرآن والعلوم الاسلامية كراچي پاكستان (۲) مؤلفات الشيخ: ۴۰۲

حقائق-غلط فبهيال

عقيدة حياةُ الني عِلَيْكُ

يتمام مسلمانوں كامتفقة عقيده بك الله عزوجل زنده اور حيات ب،اس كى زندگى اور حیات ہمیشہ ہمیشہ کیلئے ہے موت تور ہے دیجے اس پراونگھاور نیند کا شائبہ بھی نہیں ہوسکتا "هـ و الحي القيوم لاتأ خذه سنة ولا نوم "وه زنده ب ابدالآبا و ذات ب، اُس پر اوکھ اور نیند بالکل طاری نہیں ہوتی، ذاتِ خداوندی کے علاوہ جتنی بھی جاندار چیزیں اِس روئے زمیں پرآباد ہیں؛ یہاں تک کدانبیاء بھی جو اِس روئے زمین پر سب سے زیادہ برگزیدہ اور بزرگ نفوس ہوتے ہیں،سب کوموت کا مزہ چکھناہ، كوئى بھى "كل نفس ذائقة الموت" كاس ازلى قانون مستقى نہيں ہے، ربی بیر بات کدانبیاعلیم السلام کوخصوصا ہمارے نبی ایک واس دُنیوی موت کے طاری ہونے کے بعد جیسا کہ اللہ عز وجل کا قانون اور دستورہ کہ محض کوموت کا مزہ چکھناہے اور مختلف تتم كي آيات اوراحاديث الريردال بين: "إنك ميت وإنهم ميتون" اے نبی آپ کو بھی موت آئے گی اور بیسب بھی مرنے والے ہو نگے۔" اُفان مت فهم الخالدون" اگرآپ کوموت آگئ تو کیا بیلوگ بمیشد میں گے۔ اِس طرح کی دیگر آیات اورا حادیث جوآب ایسی کونیوی موت پردال ہیں، کیا آپ پر اس موت کے طاری ہونے کے بعد قبر میں جسمانی حیات حاصل ہے؟ تواس پر بے ثار آیات اور احادیث وال بين كمانبياءاورخصوصاً مارے ني پاك عِلَيْنَا إِني قبر مين زنده اور باحيات بين اور قریب سے بذات ِخود سنتے ہیں دور سے فرشتے آپ تک پہنچاتے ہیں،آپ کیلئے وہاں کے مناسبِ حال رزق مہیا کیا جاتا ہے،آپ اپن قبرِ اطهر میں اذان واقامت کے ساتھ نماز ادافرماتے ہیں،آپ پرامت کے اعمال پیش ہوتے ہیں تو آپ اُسے دیکھتے ہیں؛ يمي وجه ہے كرآ ي كاموال ميں وراثت جارى جيس موتى،آپ كازواج سے نكاح كى اجازت نہیں ہے۔ تفصیل کیلئے بیمضمون ملاحظہ ہو۔

شخ کمال الدین سے اور وہ شخ مش الدین جزری سے اور وہ شخ زین الدین مراغی سے اور وہ شخ زین الدین مراغی سے اور وہ شخ عز الدین احمد فاروتی کے واسطے سے اور وہ اپنے والد شخ ابواسحاق ابراہیم سے اور وہ اپنے باپ شخ عز الدین عمر سے۔(۱)

عموماً ال واقعہ پرنہایت ہی جرت واستبعاد کے ساتھ بیاعتراض کیاجاتا ہے کہ یہ کیوں کر ہوسکتا ہے کہ حضور علی کا دست مبارک نظر آئے ،اولا تو ہم نے اس واقعہ کو بالسند کتبِ معتبرہ سے ذکر کیا ہے۔ دوسری میں کہ بیو واقعہ بطور کرامت اور خرتی عادت کے ممکن ہے، اسے نہ شرعاً اور نہ عقلاً کسی بھی طرح ناممکن نہیں قرار دیا جاسکتا، چونکہ ایساممکن ہے (بطور کرامت کے) کہ اللہ عزوجل ولی کیلئے اس کے اور حضور اکرم علی کے درمیان جو تجابات اور پر دے ہیں وہ ہٹادیں، جس سے نہ صرف آئے خضرت علی کا دست مبارک کیا بلکہ پوراجسم اطہر بعینہ نظر آئے اور حضور اکرم علی کیا میزیں صورت اصلیہ میں زیارت ہوجسیا آئینہ ہوتا ہے کہ باوجود آڑاور پر دہ کے اس کے پیچھے کی تمام چیزیں فظر آئی ہیں۔

جیسے مرغی کا انڈا جوچاروں طرف سے قلعہ کی طرح بند ہوتا ہے، اس میں ذرا بھی سورا نے نہیں ہوتا کمر پھر ایسا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے ای بند قلعہ میں سے اچا تک ایک بچے نکل آتا ہے جو بہت کمزور ہوتا ہے۔ اگر قادر ذوالجلال کی یہی قدرت کا رفر ما ہواور نبی کر یم پھوٹی کا دست مبارکہ (جن کی حیات مسلمہ حقیقت ہے) قبر شریف سے باہر نکلے تو اس میں کیا خلاف عقل بات ہے، البت خلاف عادت ضرور ہے، ای لئے تو اے کرامت کہا جاتا ہے۔

یادوسری توجید بیہ ہونکتی ہے کہ آنخضرت علیہ اپنی صورتِ اصلیہ میں نظر نہ آئے ہوں، بلکہ وہ آپ کا جدد مثالی ہواور جسدِ مثالی ہے وہ تمام امورانجام پائیں (بطور کرامت کے) جوجسدِ ظاہری وجسمانی انجام پاتے ہیں۔عالم مثال کا ثبوت قرآن وحدیث سے ثابت ہے۔اس کی تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو، ہماراعنوان:عالم مثال کا ثبوت اوراس کے احکام۔

ندکورہ بالا احادیث وروایات اوراسلاف امت کے اقوال کی روشی میں ان واقعات کو بعید از عقل کے منے کی کوئی گنجائش نہیں رہتی۔

ہم نے انبیاء کیہ السلام کی حیات پر دلالت کرنے والے اِن اُمور کی جانب جو اِشارہ کیا ہے اُس پر
وروایا ہے بھی دلالت کرتی ہیں جے ہم' دیا ہے انبیاء' سے متعلق روایات کے تحت ذکر کریں گے۔
اس حیات برزخی کی مثال اور اس کانمونہ اس دنیا میں نیند میں موجود ہے ،خواب میں چونکہ روح کا تعلق اللم برزخ سے ہوجا تا ہے؛ اس لئے سویا ہو آتھ موہ وہ حالات دیکھا اور سنتا ہے جو اُس کے پاس بیٹھا ہوا میں دیکھا اور خواب بعض ہوتے ہیں کہ جیسا خواب میں دیکھایا ساویا ہی بیداری میں دیکھ لیا اور تو اب بعض بیداری میں دیکھ لیا اور اِس جہاں سے دریا پہاڑ اُس کے مشاہدے میں حاکل نہیں ہو کتے تو موت کے بعد تو اس سے بھی زیادہ العلق روح کا عالم برزخ سے ہوجا تا کہ اس کی قبر کی دیواریں وغیرہ اس کے دیکھنے اور سننے میں کیول کر مائل ہو کئی ہیں؟

#### أيك مغالطه اورأس كاجواب

الحقّ اور القَيْوُمُ الكَاورابدالآبادزندگي توذات خداوندي كياوريدين بين ، جينكه اور القيُّومُ القيُّومُ الكَائراندي توذات خداوندي كياوزيد ين بين ، جيناكم آيت القيَّومُ الفَقيُّومُ الأَقيُّومُ الكَائرة فَي اللَّهُ ا

كتبونضاك ٢٨٦ حقائق-غلطفهميال

# عقيدة حياةُ النبي عِلَيْنَا

### انبياءاني قبرول ميس حيات بين

تمام اہل سنت والجماعت اور جمہور اُمت کا یہ اعتقاد ہے کہ تمام انبیاء خصوصاً ہمارے نی عِیکا اِن عِیکا اِن عِیکا ا اپنی قبر میں زندہ اور حیات ہیں اور آپ کی یہ حیات وُنیا کی ہے بلام کلف ہونے کے اور اس قسم کی یہ حیات آنخضرت عِیکا انبیاء کی اسلام اور شہداء کے ساتھ مخصوص ہے محض برزخی نہیں ہے جو کہ سب مسلمانوں بلکہ سب آدمیوں کو حاصل ہے۔

ماصل یہ ہے کہ آنخضرت میں کا کوقرمبارک میں ای دنیا والے جمدِطمرے ساتھ آپ ک روح اقدس کاالیاتعلق ہے کہ جس کی وجہ سے اس بدن اطہر میں حیات اور زندگی حاصل ہے، بیصرف روح مبارک کی زندگی ہیں الیکن اس کا ہر گزیہ مطلب ہیں ہے کہ عالم رزخ میں اس حیات جدری کیلئے ونیوی حیات کے جملہ لواز مات ثابت ہیں اور یہ کہ آنخضرت ﷺ کو وہاں کھانے پینے وغیرہ کی جس طرح ونیامیں حاجت ہوتی ہاس طرح قبر اطهر میں بھی ہوتی ہے الیکن چونکہ و نیوی حیات كى طرح انبياء كواس قير شريف والى حيات ميس بھى إدراك اورعلم وشعور حاصل ہے،اس لئے إن اہم أمورك حاصل مونى كى وجد ال حيات كوجهى و نيوى حيات كهاجا تا ہے۔ ہال البعة وہال كى زندگى تعلیمی اوراحکام شرع پر مامور زندگی نہیں ہوتی ، وہاں اُن لوگوں کوبطور اِکرام واعز از کے دُنیوی زندگی سے مماثل برزخی زندگی کےمطابق اور مناسب حال کچھا مورکی انجام دہی کی منجانب الله صلاحیت ولیافت عطاموتی ہے، چنانچہ اُنہیں دہاں کے مناسب حال رزق عطاموتا ہے اور وہ بغیر کسی تکلیف شرع کے محض بطور ذوق وشوق حظ اندوزی اور لذت کیلے بعض الله کی رضاوالے اعمال مثلاً نماز ادا کرتے ہیں، قرآن کی تلاوت اس طرح کے دیگر خوشنودی رب پر مشتمل افعال کی انجام دہی میں مصروف ہوتے ہیں، بلكه بعض روایات میں تو اذان وا قامت کے ساتھ نمازی ادائیگی (داری ) اور تلاوت قرآن (ترندی) جبیا کہ علامہ انورشاہ کثمیریؓ نے ذکر فر مایا ہے اور ( بخاری ) کے مطابق وہ جج بھی کرتے ہیں، اِس بارے میں وہ فرماتے ہیں کہ مزید شفی کیلئے علامہ سیوطی کی "شرح الصدور" ملاحظہ ہو۔ (۱) كت فضائل

حقائق-غلط فهميال

اس اعتراض كاجواب يهيك :

كتب فضائل

ہمیں بیتمام آیات وروایات اورائس کامفہوم اور حضور عِلَیْ کی وفات بالکل تسلیم ہے، کُلُ مَن عَلَیْهَا فَانِ (۱) کے قانون وقاعدہ ہے ہم کی آ دی ، جن ولی اور نبی کومتنی نہیں مانتے اور نہی کومتنی نہیں مانتے اور نہی کومتنی نہیں مانتے اور نہی کومتنی اس موت میں اختلاف ہے بلکہ موضوع بحث مسلہ یہ ہے کہ حضور عِلی اُن اور دیگر انبیاء اپنی اِس دُنوی موت کے بعد جو کہ خدا کا قانون اور دستور جو بغیر کسی استثناء اور تفریق کے ہرذی روح کوشامل ہے، اس موت کے طاری ہونے کے عالم قبر اور برزخ میں انہیں ، وہارہ مارا مدعا اور منشاء بھی یہی کہ اس دُنوی موت کے طاری ہونے کے عالم قبر اور برزخ میں انہیں دوبارہ حیات حاصل ہے، اس حیات کی تفصیل پہلے گذر چکی ، اس پر بے شارر وایات ولا ات کرتے ہیں۔ یہاں چندا کی آیات وروایات مع اس کی سند کی تو یُق کے ذکر کرتے ہیں :

MA

عقيده حيات النبي والشكار ان

حق تعالی کا ارشادے:

ا- وَلَا تَقُولُوا لِمَن يُتُعَتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُوَاتَ \* بَلُ اَحْيَاءُ وَّلْكِنُ لَا تَشُعُرُونَ (٢) جوالله كراسة مِن قُل كَ كَانبين مرده مت كهو بلكه وه زنده بين كين تهين اس كاحساس نبين \_

ا- وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِيُنَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُواتًا، بَلُ اَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُونَ، فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنُ فَضُلِهِ (٣) اور (اے مخاطب) جولوگ الله کی راه میں آل کئے جیں اُن کومردہ مت خیال کر بلکہ وہ زندہ ہیں اپنے پروردگار کے تقرب میں اُن کورد قرض ہیں اس چیز ہے جو اُن کو اللہ تعالی نے اپنے فضل سے عطافر مائی۔

ان دونوں آیتوں کو ملاحظہ کیا جائے ، پہلی آیت میں اللہ تعالی نے شہداءکومردہ کہنے ہے منع فرمایا ہے اور دوسری آیت میں اُن کومردہ بچھنے سے بھی منع فرمایا ، جس سے ثابت ہوتا ہے کہ گووہ قتل بھی ہوئے اور اُن پرموت بھی واقع ہوئی ، لیکن اُس کے بعد اللہ تعالی نے اُن کو حیات عطا کر دی ہے ، اس لئے اب ان کومردہ کہنا اور سجھنا خلا فیے حقیقت اور خلاف قر آن ہوگا۔

الرحمن: ۲۲ (۲) البقرة: ۱۵۳ (۳) ال عمران: ۱۲۹

اور پیمی مجھ لینا جا ہے کدان کی بیرحیات محض ارواح کی حیات نہیں ہے بلکہ اُن کی اس حیات کا معلق اُن کے اجسام عضریہ کے ساتھ بھی ہے اور آیت کے الفاظ سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کیونکہ من یُقُتُلُ کین جس کول کیا گیا ہے وہ جسم ہے نہ کدروح اور قل کئے گئے جسم ہی کو بَلُ اَحْیآاَءُ میں زندہ قرار دیا گیا کیکن موت ول کے بعد عالم برزخ میں متقل ہونے کی وجہ سے چونکہ اللہ تعالی فان کی حیات پر برده وال دیا ہے اور وہ حیات ہم کواس و نیا کے حواس ظاہرہ سے محسوس مہیں مونی (جیا) کہ بعض شہیدوں کے اجسام کہیں نظر آتے ہیں توان میں کوئی زندگی محسوس نہیں ہوتی )اس لئے فرمايا: وَلَكِنُ لا تَشْعُرُونَ كمان كابدان من حيات توب، ليكن تم اس كاشعور نبيس ركهة ، میں جمیں اس کے شعور نہ ہونے سے بدلازم ہیں آتا ہے کہ ان کے ابدان میں کوئی حیات ہیں ہے۔ ارشاد باری کی بناء پر ہماراایمان تو یہی ہونا جائے کہ مَن یُقُتُلُ لیعن جواجمام مل کئے گئے ہیں، ان میں حیات ہے خواہ ہمیں اُس کا احساس ہویانہ ہو، عالم برزخ کالعلق عالم غیب سے ہے اور عالم غیب كى باتول كوحسب ارشاد خداوندى "يـؤمنون بالغيب" بغيرد يكهي بى ماناجاتاب، ببرحال قرآنی آیات ہے بطورِ عبارة النص عالم برزخ وقبر میں شہداء کی جسمانی حیات ثابت ہوتی ہے اور چونکہ انبیاء شہدائے اُمت ہے افضل ہیں اور ہمارے رسول کریم رحمۃ للعالمین ﷺ کی اُمت کے شہداء کو لنعت شہادت خصوصی طور پرحضور مِن کا کہ مجت واطاعت سے بی نصیب ہوتی ہے،اس لئے اسی آیت سے بطریق اولی انبیاء کرام کی عالم برزخ وقبر میں حیات جسمانی بطور دلالة النص کے ثابت موتی ہےاوراس بناء پرعلائے حق کااس عقیدہ پراجماع ہوگیاہے کدانمیاء اپنی قبورمبار کہ میں ارواحِ مطہرہ کے تعلق کے ساتھ زندہ ہیں اور بہنسب شہداء کے اُن کی حیات زیادہ توی ہے حتی کہ وہ اپنی قبروں میں نمازیں پڑھتے ہیں۔

# عقيده حياةُ النبي عِلَيْنَا وراحاديث

میلی دلیل

ابویعلی فرماتے ہیں کہ ہم سے ابوالجہم الارزق بن علی نے بیان کیا، وہ فرماتے ہیں کہ ہم سے کی بن بیر نے بیان کیا، وہ حجاج سے اور وہ علی بن بیر نے بیان کیا، وہ حجاج سے اور وہ عفرت انس بن مالک رہے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں

حقائق-غلطفهميان

المخضرت على في الانبياء احياء في قبورهم يصلون (١) حفرات انبياء كرام اپنى قبرول ميں زندہ ہیں۔

علامہ بکی اس حدیث کی سند کوفقل کرے اس کے روات کی توثیق کرتے ہیں اور اُس کو سیح قرار دیے ہیں اور بیروایت پہلے راوی کے علاوہ بقیدروات کے ساتھ (۲) میں بھی ندکور ہے، حافظ ابن جَرُقر ماتے ہیں: وصححه البيهقى (٣) كاس مديث كى إمام يهفى في حج كى ب، علامی فرماتے ہیں: رجال ابو یعلی ثقات (۴) ابویعلی کی سند کے سبراوی ثقه ہیں۔ اس حدیث کمفہوم پربطور شامد کے بدروایت بھی واضح ہے جے امام سلم نے روایت کیا ہے: حمادين سلمه عن ثابت البناني وسليمان التيمي عن انس بن مالك رضى الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وفي روايت مررت على موسى ليلة اسري بي عندالكثيب الأحمر وهوقائم يصلى (۵) حماد بن سلم، ثابت بنائى اورسليمان سےروايت كرتے ہيں اور وہ حضرت الس بن ما لك في الله وہ فرماتے ہیں کہ انتخصرت و النظامی نے فرمایا کہ: میں معراج کی رات حضرت موی النظامی کے یاس ے گذرا جوسر خ رنگ کے ٹیلے کے پاس اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔

جب حضرت موی التلیکا کا قبر مین نمازیر هنا ثابت بوتو پهردوسر انبیاء کا پی قبرول میں نماز پڑھنے سے بھی کوئی عقلی یانقلی دلیل مانع نہیں ہے۔

امام ابوداؤد فرماتے ہیں کہ: ہم سے محد بن عوف نے بیان کیا وہ فرماتے ہیں کہ ہم سے مقری نے بیان کیا وہ فرماتے ہیں کہ ہم سے حوۃ نے بیان کیا وہ ابوصح حمید بن زیاد سے اور وہ پزید بن

- (۱) مسند ابویعلی، حدیث: ۳۲۲۵، مع تحقیق حسین سلیم اسعد.
- (r) فتح البارى: ۳۵۲/۲ (m) فتح البارى: ۳۵۲/۱ (م) مجمع الزوائد: ۳۵۲/۲
  - (۵) صحیح مسلم ، باب من فضائل موسی، حدیث : ۱۲۴۲ مع تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، مسند احمد، حديث: ١٢٥٠٥، مع تحقيق شعيب الارنؤط

مبداللد بن قسيط سے اور وہ حضرت ابو ہر یر ہ دخ پائنہ سے روایت کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ آنخضرت فَيْ فِي ارشادفر ما ياكه : مامن احدٍ يسلّم على الله ردّالله على روحي حتّى ارُدَّ عليه (١) كوني خض ايانبيل جوجه برسلام كبتا موكريك الله تعالى ميرى روح مجه برلونا ديتا ب، يال تك كه مين أس كاجواب ديتامول-

إمام بكي فرمات بي كدام احداور إمام ابوداؤد في السردايت براعماد كيا ب- (٢) الفظائن جرفر ماتے ہیں کہ : رواته ثقات (۳) کہ اس کے سبراوی تقدین، مافظابن كثير كمت بين: صححه النووى في الأذكار (١٩) كمام نوويٌ في ال مدیث کی این کتاب الافکار میں تصحیح کی ہے۔

عافظابن تيميد لكصة بين

واتفق الأئمة على انه يسلم عند زيارته وعلى صاحبيه لما في السنن عن ابي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال مامن رجلٍ يسلم على الارد الله تعالىٰ على روحي حتى ارُدَّ عليه السلام وهوحديث حيّدٌ (۵)

حضرات ائمه كرام كاس امر براتفاق بكرة تخضرت عليات اورحضرت ابوبكراورحضرت حضرت ابو ہریرہ در فی استان ہے دوایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ آتحضرت والیا نے فرمایا کہ مجھ پر کوئی مخص بھی سلام نہیں کہتا مگر اللہ تعالیٰ مجھ پر میری روح ( توجہ ) لوٹا دیتا ہے، یہاں کے تک کہ میں اُس کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔

اس مديث ويح كامطلب يدم كرسلام كمن والحكاجواب دين كيلي المخضرت والكالم جدواطمری طرف روح مبارک لوٹائی جاتی ہے (روِروح کامطلب یہ بیان کیا جاتا ہے کقیر مبارک میں آپ کی روح کی تمام تر توجه دوسرے عالم کی طرف اور الله تعالی کی جمالی جلالی تجلیات کے مشاہدہ میں

(۲) شفاء السقام: ۱۰۵ (۳) فتح البارى: ۲۷۹/۳ (۲) تفسير ابن كثير: ۵۱۳/۳ (۲) فتاوى: ۳۲۱/۳

<sup>(1)</sup> ابو داؤد ، باب زيارة القبور، حديث: ٢٠٨١، مع تحقيق محمد محى الدين

حافظ ابن کثیر فرماتے ہیں کہ اس حدیث کوامام ابن خزیمہ، ابن حبان ، دارقطنی اور نووی نے مجمح

اس مدیث کادرایتی پہلوجو بلائسی ضمضمیم (بلاجورتوڑ کے) ماصل ہوتا ہے وہ درج ذیل ہے:

ا۔ انخضرت ﷺ پرندگی میں دُرودشریف پیش موتار ہاچنا نچآپ کے بیالفاظ صراحت کے ساتھ

الريدال بين كم جمعه كون. في كثر واعلى من الصلوة فإن صلواتكم معروضة على

درووشریف کابیوض جسم اطهراورروح مبارک دونوں سے وابسة ہے، سے الحدیث حضرت مولانا

اوراس حدیث یاک میں اس طرف بھی اشارہ ہے کہ وُرودروح مبارک اور بدنِ مبارک پر

پیش ہوتا ہے۔ (۳۱) اوراس عرض میں حضرات صحابہ کرام رفی کی کوکی اشکال پیش نہیں آیا،

ربی اس عرض کی کیفیت تواس کو جناب رسول الله طیکیانی بہتر جانتے تھے ہم اس کے مکلّف

۲۔ حضرات صحابہ کرام رہے گئے کو پیاشکال پیش آیا کہ زندگی میں تو روح اور جسد دونوں کا تعلق ہے اور

اس دور میں درود کے پیش ہونے برتو کوئی اشکال نہیں لیکن جب آپ کی وفات ہو چکے گی تو اس کے بعد

ورود كوكر پيش كياجائے گا؟ آياصرف روح مبارك پيش موگا؟ ياصرف جسدِ اطهر پر؟ يادونول پر؟

عقلی طور پراس کی کئی صورتیں سامنے آسکتی ہیں مگر حضرات ِ صحابہ کرام رہی کا محض روحِ مبارک پر

ورودشریف پیش ہونے کا کوئی شبہ نہ تھا اور نہوہ تہارو بِ مبارک پر درودشریف پیش ہونے کے حق

من سخ جي توده يسوال كرر م بي كر: قانوا يا رسول الله و كيف تعرض صلوتنا

عليك وقد ارمت قال يقولون بليت يارسول الشهارادرودآپركس طرح پيش كيا

تم جھ پر بکٹر ت دُرود پڑھو کیونکہ تہارادرود مجھ پر پیش کیاجا تاہے۔

مرز کریاصاحب سہار نپوری لکھتے ہیں کہ:

امام حاتم اورعلامه ذبي دونول اس حديث كو بخاري كي شرط بريح كتبتے بيں۔(۱)

كباب-(٢) السطرح حافظ ابن قيم علامه حجروغيره نے بھى اس حديث كي سحح كى ب-

مصروف رہتی ہے پھر جب کوئی اُمتی سلام عرض کرتا ہے تو وہ فرشتہ کے ذریعہ یا براہِ راست قبرِ اطہر کے پاس آپ تک پنچتا ہے تو اللہ تعالی کے اذن سے آپ ایک کی روح اس طرف بھی متوجہ مونی ہے اورآپ سلام کا جواب دیتے ہیں، بس اسی روحانی توجہ والنفات کو 'روِّروح'' سے تعبیر کیا گیا۔(۱) اوراس" ردِّروح" مين آپ كى روحٍ مبارك كاجسم اطبرے اتصال اور تعلق موتا ہوار آپ سلام كا جواب دیے ہیں، گویا آپ کوقیر اطہر میں جسمانی حیات حاصل ہے جوآپ کے سلام کا جواب دیے کا باعث بتي ہيں۔

ام ابوداؤدفر ماتے ہیں کہ ہم سے ہارون بن عبداللہ نے بیان کیاوہ فرماتے ہیں کہ ہم سے حسین بن على نے بیان كيا وہ عبد الرحلٰ بن يزيد بن جابر سے اور وہ ابولا شعث الصنعاني سے اور وہ حضرت اول بن اوس سے روایت کرتے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں کہ اسخضرت عِلَیٰ نے فرمایا:

ان من افضل ايّامكم يوم الجمعة فيه خلق ادم. وفيه قبض، وفيه النفخة وفيه الصعقة فاكثروا عليَّ من الصلوة فيه فان صلوتكم معروضة عليّ قال قالوا يارسول الله وكيف تعرض صلواتنا عليك وقد ارمت قال يقولون بليت فقال ان الله عزّوجلٌ حرّم على الأرض اجساد الأنبياء (٢) بشك تمهار الفنل رين دنول مين ايك جمعه اى مين حضرت آدم عليه السلام پيدا كئے گئے اور اسى مين أن كى وفات بوكى اوراس مين فخر اولى (بهلاصور) بوگااوراس مين فخر ثانيد (دوسراصور) بوگا، سوتم جمعہ کے دن مجھ پر بکثرت دُرود پڑھا کرو کیونکہ تمہارا دُرود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے، صحابہ رہے گئی نے عرض كيايارسول الله وينكي كس طرح جمارا دُرودا ب ريش كياجائ كاجبكه آپ ريزه ريزه مو يك ہوں گے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے زمین پر حضراتِ انبیاء کے اجسام حرام کردیتے ہیں (يغني زمين أن كونبيس كھائي)۔

جائے گا حالانکہ آپ تو (معاذ الله) بوسیدہ ہو چکے ہول گے۔

<sup>(</sup>۱) مستدرك: ۵۲۰/۳ (۲) تفسير ابن كثير: ۵۱۳/۳

<sup>(</sup>٣) فضائل درود شریف: ۳۵

<sup>(</sup>۱) فتح البارى:۳۵۲،۲، طبع مصر (۲) ابو داؤد، باب فضل يوم الجمعة ، حديث: ١٠٢٧، مع تحقيق محمد محى الدين، سنن نسائى ، باب اكثار الصلوة على النبي يوم الجمعة، حديث: ١٣١٨، مع تحقيق عبد الفتاح غدة.

حقائق-غلط فبميال

اس سے معلوم ہوا کہ حضرات صحابہ کرام رہے گئی کے نزدیک آپ پرصلو ، وسلام پیش ہونے میں آپ کے جسدِ اطہر کواولین درجہ حاصل ہے اور اس کے (العیاذ باللہ) بوسیدہ ہونے سے اس عرض کے سلسله میں ان کے اذبان وقلوب میں اشکال بیدا ہوا، اگر درود شریف کا تعلق آپ کے جسدِ اطهر کے ساتھ نہ ہوتاتو آپ ایک پہلے سحابہ کرام رہے کے اس نظریہ کی تردید فرماتے کہ جمد کا کیا سوال ہے وُرودشریف توروح پر پیش کیاجا تاہے، مُرآپ نے ایپانہیں کیا بلکہ صحابہ کرام ﷺ کے اس نظریہ کی یوری تائید فرمائی ہے کہ درو دشریف کا تعلق آپ کے جسد اطہر کے ساتھ بھی با قاعدہ وابسۃ ہے اور ية ائد صرف دلالة عي نبيل بلك صراحة ب چناني آپ الله عزوجل حرم على الارض احساد الانبياء الله تعالى في زمين يرحض ات انبياء كرام عليم السلام کاجمام حرام کردیے ہیں۔

اس سے صاف معلوم ہوا کہ درو دشریف کے پیش ہونے میں جسدِ اطہر کا پورا پورا دخل ہے کیونکہ آپ ایک ارشاد صحابر رام رفتی کاس وال کے بعد وارد ہوا ہے کہ ہمار ادرودآپ پر جبکہ آپ (معاذالله) بوسیدہ ہو چکے ہول کے کیونکر پیش کیا جائے گا؟ اور اس میں محض بے س اور لاشعورجم کا سوال نہیں بلکہ ایے جسم اطہر کا سوال ہے جس پر درود شریف پیش ہوسکے اور روح کے بغیریہ ہرگز ممکن نہیں ہےاں سے بڑھ کر حیات ِجسمانی کی اور کوئی دلیل ہو عتی ہے؟ لیکن چونکہ بیہ حیات فی القبر برزخی بھی ہے لہٰذا اس جہال کے ساتھ تعلق رکھنے والوں کو اس کا مشاہدہ نہیں ہوسکتا اور نہ ان کو حس وحركت محسول موسكتى ہے اور يہلے گذر چكا ہے كد حيات و نيوى كايد مطلب ہے كدروح مبارك كالعلق ونيوى بدن سے ہاور اِئ تعلق كى وجه سے حيات ہے لہذا بعض حضرات كاپيفر مانا كه برتقد ريشليم بیاحادیث سیجے بھی ہوں تو ان ہے دُنیوی زندگی ٹابت نہیں ہوتی الخ غفلت برمنی ہے۔

 اگردرودشریف کاپیوض جمد عضری پرنه ہوتا بلکہ جمید مثالی پر ہوتا تو حضرات صحابہ کرام دی گئی کو بھی اشکال پیش ندآتا کیونکہ جسدِمثال کے خاک ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا خاک ہونے اور بوسیدہ ہونے کا احمال بلکہ یقین تو جسدِ عضری اورجہم خاکی ہی سے وابستہ ہوسکتا ہے بیاس امر کی واضح دلیل ہے کہ قبر مبارک میں عرض صلو ہ وسلام کا آپ کے جسدِ عضری کے ساتھ براہ راست تعلق ہے اور پھروہ حدیثیں جن میں آپ سلام کہنے والوں کو جواب دیتے ہیں اور عندالقبر صلوٰ ۃ وسلام کا بلا واسطہ

اع فرماتے ہیں جس کی محقق انشاء اللہ اپنے مقام پرآئے گی۔اس پرمستزاد ہیں۔غرض بیک اس مستح حدیث کے اندرونی اور بیرونی قرائن واضح طور پراس امرکونابت کررہے ہیں کہ آپ کی روح مبارک كاجسراطهركساته تعلق إدراس تعلق كى وجدے آپ پردرودشريف پيش موتا إدراس تعلق كى وجد ات اب جواب دیتے ہیں۔ حافظ ابن قیم نے (۱) میں اور حافظ تیمید نے (۲) میں اور دیگر حضرات نے اس کا یہی مطلب بیان کیا ہے جس کوہم نے مختلف نکات کی شکل میں اوپر ذکر کیا ہے۔ اسی سم کی ایک دوسری روایت الفاظ اورسند کے اختلاف کے ساتھ سنن ابن ماجد میں مذکور ہے۔ (۳) چوهی دلیل

امامنائی فرماتے ہیں ہم سے عبدالوہاب بن عبدالحكم الوراق نے بیان كیاو هفرماتے ہیں كہم سے معاذبن معاذنے بیان کیا، اُن سے سفیان بن سعید توری سے اور وہ عبداللہ بن سائب سے اور وہ زادان سے اور وہ حضرت عبداللہ بن مسعود فظی اسے روایت کرتے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں کہ: المُتَخْضَرَت عِلَيْكُمْ نِهُ مِلْ إِنَّ لِلَّهِ مَلْئُكَةً سَيَّاحِينَ فِي الأَرْضِ يَبَلُّغُونِي من امتی السلام (۲) بشک الله تعالی کی طرف سے کھھا سے مقرر ہیں جوز مین میں محصومتے ہیں اور میری امت کا سلام مجھے پہنچاتے ہیں۔

علاملیمی اس روایت کے بارے میں فرمائے ہیں: رواہ البزار ورجال ورجال الصحيح (۵) کمحدث بزارنے اس کوروایت کیا ہے اوراس کے جملہ راوی سیج بخاری کے راوی ہیں، قال الحاکم والذهبی صحیح ،امام حامم اورعلامہ وہی نے استیح

ال مديث ين آب والمنظمة في يقر ح فرمادي على "يبلغوني" فرشة محصلوة وسلام بہنچاتے ہیں اور کلمہ ''نبی" جووا حد منظم کی ضمیر ہے، ذات پردلالت کرتا ہے (علم محو کا قاعدہ ہے کہ

مسند عبد الله بن مسعود، حديث : ٣٩٢٧، مع تعليق شعيب الارنؤط.

<sup>(</sup>۵) مجمع الزوائد: ۲۳،۹ (۵) مستدرك: ۲۲۱۲۲

كتبفضائل

ضمیرذات پردلالت کرتی ہے) اور آنخضرت ﷺ کی ذات گرامی نہ قوصرف جمد اطبر کانام ہے اور فیمض روح مبارک کا بلکدونوں کے مجموعہ کا نام ہے اگر صرف روح مبارک صلوۃ وسلام پیش کیا جاتا تو آپ فرمادیتے کے میری روح پراس کاعرض ہوتا ہے اور اگر محض بدن اطہر پر بیعرض ہوتا تب صرف بدنِ اطہر کا ذکر فرمادیے مگرآپ نے تواپی ذات اقد س کا تذکرہ فرمایا ہے جوروح وجسم دونوں کے مركب كانام كالهذابيروايت بهى آپ كى حيات كى دليل كاس روايت عيمى بيانابت موكياكه دوردرازے جولوگ درودوسلام پڑھتے ہیں وہ آپ تک بتوسط ملائکہ پہنچایا جاتا ہے آپ خوداس کی

ساعت نہیں فرماتے جیسا کہ بعض جاہلوں کا خیال ہے۔

حافظ ابواشیخ اصبهانی فرماتے ہیں کہ ہم سے عبد الرحمٰن بن احمد الاعرج نے بیان کیا، وہ فرماتے ہیں كر بم سے الحن بن الصباح نے بیان كیا، وہ فرماتے ہیں كہ بم سے ابومعاویہ نے بیان كیا، وہ فرماتے ہیں کہ ہم سے اعمش نے بیان کیا، وہ ابوصالح سے اوروہ ابو ہرم و فطاعی سے روایت کرتے ہیں اوروه آمخضرت على المارة من صلى عند قبری سمعته ومن صلّی عَلَیّ من بعیدِ أُعُلِمْتُهُ (۱) جس في ميرى قبركياس درود بڑھاتو میں اُسے خودسنتا ہوں اور جس نے مجھ بردور سے درود بڑھاتو وہ مجھے (بواسط فرشتوں کے) بتلایاجا تا ہے۔

اس مدیث کے جملہ راوی ثقة اور معروف ہیں اور محدثین کی خاصی جماعت اس مدیث کو صحیح مانتی اورکہتی ہے، حافظ ابن جرابوالشخ کی فرکورہ سند کے بارے میں فرماتے ہیں: بسند جید (۲)

حضرتِ الومرير هض الله عليه وسلم على الله عليه وسلم يقول والذي نفس ابي القاسم بيده لينزلن عيسي بن مريم اماماً مُقسطا وحكمًا عدلًا فليكسرن الصليب ويقتلن الخنزير وليصلحن ذات البين

وليذهبن الشحناء وليعرضن المال فلا يقبلة احدثم لئن قام على قبرى فقال یا محمد لاجبته (۱) یس نے جناب رسول اللہ عظی سے سا آپ عظی نے بن مريم عليهالسلام نازل مول كامام منصف اور حاكم عادل موكرسوالبته ضرورصليب توثري م اورالبت خزر کوفل کریں گےاورالبت ضرورلوگوں کے آپس کے معاملات وُرست کردیں گےاورالبت ضرور مال پیش کریں گے تو کوئی اس کونہ لے گا۔ پھرآ کردہ میری قبر پر کھڑے ہو کر کہیں گا ہے جھا! ( القطير ) توميس ضروراُن كوجواب دول گا-

بروایت سیح مسلم کی ہے لیکن بطور شاہد کے حضرت ابو ہریرہ دینے ایک اور روایت بھی الماحظ كرليس وه فرمات مين كرا تخضرت عيسك بن المادفرماياكه : ليهبطن عيسك بن مريم حكماً وامامامقسطا وليسلكن فجاً حاجاً اومُعتمراً وليأتين قبرى حتى يسلم عَلَيَّ ولاردنَّ عليه البته ضرور حضرت عيلى بن مريم عليها الصلوة والسلام نازل ہوں گے۔منصف اورامام عادل ہوکراورالبتہ وہ ضرور فی ( جگد کا نام ہے) کے راستے پر حج یاعمرہ كيليح جائيس كاور بلاشبه وهميرى قبريرة ئيس كي حتى كدوه مجهيسلام كهيس كاور بلاشك مين ان كسلام كاجواب دول كا\_(٢)

آنخضرت ولیکی حالت قرمبارک میں جواب ہوتی حضرت عیلی التلیفان کے نزول کے وتت بھی ہوگی بالفاظ دیگراس وقت آپ کی تیر مبارک میں آپ پرکوئی نی حالت طاری نہیں ہوگی جومثلاً ابنيس إوراس تفريق بركوئي شرى دليل بهي قائمنهيس بسواكراس وقت آب حضرت عيسى التطبيع والم سلام سنیں گےاوراس کا جواب دیں گےتواس وقت بھی میکن بلکہ واقع ہےاور پہلے عرض کیا جاچکا ہے ك عرض سلام اوراس كاجواب آپى ذات گراى سے دابسة ب جوجم مع الروح كانام ب ند صرف جسم سے اور نہ تنہارو ح سے ۔اس سی روایت سے بھی معلوم ہوا کہ عندالقب آنخضرت واللہ ملوة وسلام كاساع معقق باورآ بكاجواب دينابهي فابت باوراس كالكاريح حديث كالكارب

<sup>(</sup>۱) جلاء الاقهام لحافظ ابن قيم :۱۹، وقال غريب جدا. (۲) فتح البارى: ۳۵۲/۱

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، باب نزول عیسی بن مریم حاکمًا، حدی: ۲۳۳ مع تحقیق فؤاد الباقی. (۲) جالجامع الصغیر: ۲٬۰۸۱، وقال صحیح

199

كتبيفضائل

پٹن کئے جانے والے سلام کو سنتے ہیں اور اس کا جواب دیتے ہیں اور اس کے علاوہ دیگر اُمورجس کا اصادیث کے اندر ذکر کیا گیا ہے اُس کی انجام دہی میں مصروف رہتے ہیں۔

# علماءاسلام اورمسكه حيات النبي والمسكلة

آس بارے میں جمہورعلاء کی رائے ہیہ کہ حضورا کرم بھی آپی قبر میں حیات ہیں اور بیدیات و نیوی کے علاوہ وہاں کے مناسب حال ہیں، ہم یہاں چند چیدہ علاء ومحد ثین اور محققین اسلام کے اقوال پیش کرنا مناسب جمحیتے ہیں:

#### حافظ ابن جر قرماتے ہیں کہ:

آن حیاته صلی الله علیه وسلم فی القبر لا یعقبها موت بل یستمر حیًا والانبیاء أحیاء فی قبورهم (۱) آنخفرت والانبیاء أحیاء فی قبورهم (۱) آنخفرت و الله الله جس پر پرموت وارد نبین بوگ بلدآپ بمیشدنده رئیں کے کیونکد حفزات انبیاء کیم السلام این قبروں میں زنده ہیں۔

حافظ ابن جُرِّ نے اس عبارت میں آنخضرت ﷺ اور دیگر حضرات انبیاء کرام علیہم الصلو ۃ والسلام کی تبروں میں زندگی صرح الفاظ میں بیان فرمائی ہے اور ساتھ ہی یہ بھی فرمادیا ہے کہ قبر میں آپ ویکن کی خبروں میں زندگی مستر اور دائمی ہے جس پر پھر موت طاری اور وار دنبیں ہوتی جس طرح کہ بعض حضرات کے خزد یک نیرین کے سوال کے وقت عام مردول کوزندہ کیا جاتا ہے پھرائن پروفات طاری کردی جاتی ہے۔ محرجہوراس کے بھی خلاف ہیں۔

#### حضرت امام بيهي فرماتي بي كه:

ان الله جلّ ثناء هٔ رد الی الأنبیاء أرواحهم فهم أحیاء عند ربهم که کالشهداء .... الخ (۲) به شک الله تعالی نے حضرات انبیاء کیم اللام کے ارواح اُن کی طرف لوٹا دیئے ہیں سووہ اپنے رب کے ہاں شہیدوں کی طرح زندہ ہیں۔ ای بارے میں حضرت ملاعلی القاری کھتے ہیں کہ:

كتبونضائل ٢٩٨ - حقائق - غلط فهميا ١

ساتویں دلیل

حضرت عبدالله بن مسعود في دوايت ميس ب كم تخضرت والمنظمة في ارشادفر مايا:

حیاتی خیر لکم تحدِثُونَ و یحدُّثُ لکم و وفاتی خیر لکم تعرض علی اعسان کی ایک میر من شر علی اعسان کم میری زندگی تبار کے بہتر ہے کہ آم (مشکل مسکے) بیان است غفر ث الله لکم (۱) کمیری زندگی تبارے لئے بہتر ہے کہ آم (مشکل مسکے) بیان کردگے اور (میری طرف سے) ان کی حقیقت بیان کردی جائے گی اور میری موت بھی تبہارے لئے بہتر ہوگی تبہارے اعمال مجھ پر پیش ہوں گے سوجوا چھے ہوں گے میں اُن پر اللہ تعالی کی تعریف کردں گا ورجو برے ہوں گے میں اُن پر اللہ تعالی کی تعریف کردں گا ورجو برے ہوں گے میں اُن پر اللہ تعالی کی تعریف کردں گا ورجو برے ہوں گے میں تبہارے لئے اللہ تعالی سے معافی ما تگوں گا۔

امام سیوطی فرماتے ہیں کہ بیروایت بہ سندھیجے ہے۔ (۲)

اسی مضمون کی روایت مشہور تقداور مامون تا بعی حضرت بکر بن عبداللّٰہ سے بھی مروی ہے۔ (۳) اور حضرت تھا نوی فرماتے ہیں کہ

اورمولا ناسہار نپوریؓ لکھتے ہیں کہ:

اور جوبي عقيده نهيس بلكه بيعقيده ہے كہ جب حق تعالى جاہے جس شئے كوجاہے آپ پر منكشف كرديو اور ملائكه درودوسلام پہنچاتے ہيں اوراعمال امت كے بھى آپ پر پیش ہوتے ہيں تو ورست ہے ۔۔۔۔۔۔ الخ۔ (٢)

اِن تمام روایات سے میں ثابت ہوتا ہے کہ آنخضرت عِلَیْ اپنی قبر میں حیات ہیں اور آپ پر

- (۱) مجمع الزوائد، حديث: ١٣٢٥، كنز العمّال ، الفصل الثالث في فضائل متفرقة تنبئي عن التحديث بالنعم، حديث : ٣١٩٠٣
  - (٢) خصائص الكبرى: ٢٨١/٢ (٣) طبقات ابن سعد: ١٩٣/٢
- (٣) كذا في المواهب نشر الطيب:٢١٠ (٣) كذا في المواهب نشر الطيب:٢٢٩
  - (٢) البراهين القاطعه: ٢١٦-٢١٦، طبع امداديه ديوبند

چونکہ حضرات انبیاء کرام کی جہم السلام کی حیات میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں رہااوراس پرحدیث کے بھی صحیح ثبوت موجود ہے اور اُمت کے تمام طبقات میں اس کو تسلیم کیا گیا ہے اس لئے امام سیوطی کے تواثر کا دعویٰ کیا ہے اور ایک اور مقام میں تواثر کا دعویٰ کرکے یوں لکھتے ہیں کہ:

حفرت مولانا سیدمحم انورشاه صاحب ایک مقام پرارشاد فرماتے ہیں کہ:

ان كثيراً من الاعمال قد ثبتت في القبر كالاذان والاقامة عند الدارمي وقرأة القرآن عند الدارمي الخروت في القرآن عندالترمذي النخرون من بهت المالكا ثبوت من المناهج المان واقامت كا ثبوت وارى كي روايت من اورقرأة قرآن كا ثبوت ترفي كي روايت من المرقرأة قرآن كا ثبوت ترفي كي روايت من هي --

ان جملہ آیات واحادیث اور آثار اور ائمہ سلف کے اقوال کی روشی میں یہ بات بالکل واضح اور ثابت ہوجاتی ہے کہ انبیاء، شہداء خصوصا ہمارے نبی علی اپنی قبر میں حیات ہیں اور آپ علی کی علی کی است ہوجاتی کی حیات میں اور آپ علی کی کی اعمال کو حیات سب سے فضل واعلی ہے اور وہاں بھی آپ کے کھا عمال واشغال ہیں۔ آپ امت کے اعمال کو وکھتے ہیں، نماز اواکرتے ہیں، اُس دُنیا کے مناسب حال رزق وہاں آپ کوفراہم کیا جاتا ہے، آپ میں میں میں میں میں میں اور اس قتم کی روایات آپ کے حیات پر صرت وال ہیں۔ سلام سنتے ہیں، اُس کا جواب دیتے ہیں، یہ اور اس قتم کی روایات آپ کے حیات پر صرت وال ہیں۔ اللہ علی مصر البور سنوی: من الحدیث المتواتر ، کذا فی شرح البور سنوی: من طبع مصر

(۲) فتح الملهم: ۳۱۹/۳ (۳) فيض البارى: ۱۸۳/۱

(م) تسكين الصدور في تحقيق احوال الموتى في البرزح والقبور حضرت مولا نابوالزام محرر فرازخان صفرر، كمتبددار الاشاعت ديوبند كتبونضائل المعالق المع

المعتقد المعتمدانه حيّ في قبره كسائر الانبياء في قبورهم وهم أحياء عند ربهم و أنَّ أرواحهم تعلقاً بالعالم العلوى والسفلي كما كانوا في الحال الدنيوي فهم بحسب القلب عرشيون وباعتبار القالب فرشيون (۱)

قابل اعتماد عقیدہ بیہ ہے کہ آنخضرت ﷺ پی قبر میں زندہ ہیں جس طرح دیگرانبیاء کرام علیہ مالسلام اپنی قبروں میں اورا پنے رب کے ہاں زندہ ہیں اورائن کے ارواح کاعالم علوی اور سفلی دونوں لیے تعلق ہوتا ہے جسیا کہ دُنیا میں تھا سووہ قلب کے لحاظ سے عرشی اور جسم کے اعتبار سے فرشی ہیں۔

اِس عبارت میں حیات انبیاعلیم السلام کوقابل اعتاد عقیدہ قرار دیا ہے اور یہ بھی تصریح کردی ہے کہ اُن کے ارواح طیب کا تعلق جنت ملاءِ اعلی ، رفیقِ اعلی اور علیین ہے بھی قائم رہتا ہے اور عالم سفلی لینی قبور میں اُن کے اجسامِ مبار کہ سے بھی جس طرح کہ دُنیا میں تھا کہ وہ قلب کے اعتبار سے عرشی اور قالب کے لحاظ سے فرشی تھے۔

بلك بعض حفرات نے انبیاء كى اپنى قبريس حيات كواجماعى مسكه بتايا ہے۔ علامه داؤد بن سليمان البغدادي كھتے ہيں:

حیاة النبی صلی الله علیه وسلم فی قبره هو وسائر الانبیاء معلومة عندنا علما قطعیا لماقام عندنا من الادلة فی ذلك و تواترت به الاخبار الدالة علی ذلك (۳) آنخضرت علی الدالة علی ذلك (۳) آنخضرت علی الدالة علی ذلك (۳) آنخضرت علی الدالة علی دلك (۳) آنخضرت علی الدالة علی دلك (۳) آنخضرت علی الدالة علی دلك (۳) آنخورت الدالة علی دلال الم کی حیات ماریز و یک قطعی طور پر ثابت به یونکه اس پر مارد نزد یک دلال قائم بین اور تو اتر کساته و اخبار موجود بین جواس پر دلالت كرتے بین د

(۱) شرح شفاه: ۱۷۲/۲، طبع مصر (۲) المنحة الوهبية: ۳۵۲/۱، طبع استنبول (۲) انباه الاذكياه:۲،طبع حيدر آباد دكن وفتاوي امام سيوطي ۱۳۵/۲، طبع مصر علماء نے "فسیر انبی فی الیقظة" (۱) "و و فقریب بحالت بیداری مجھ دیکھا"اس کی تفیر میں مختلف اقوال کھے ہیں:

بعض لوگوں نے یوں کہا کہ مطلب ہیے کہ وہ عنقریب مجھے قیامت کے دن دیکھے گا،
 اگریہ مطلب لیتے ہیں تو پھر شخصیص کس بات کی؟ حالانکہ قیامت کے دن بغیر کی تخصیص کے
 جس نے خواب کی حالت میں دیکھا ہو ہرامتی کوآپ کی زیارت نصیب ہوگ۔
 ص نے خواب کی حالت میں دیکھا ہو ہرامتی کوآپ کی زیارت نصیب ہوگ۔
 ص نے خواب کی حالت میں دیکھا ہو ہرامتی کوآپ کی زیارت نصیب ہوگ۔
 ص نے خواب کی حالت میں دیکھا ہو ہرامتی کوآپ کی زیارت نصیب ہوگ۔
 ص نے خواب کی حالت میں دیکھا ہو ہم اور کی خوص آپ کی خواب کی دیا تھا ایک ان لایا ہوں کے حصال کی حصال کی دیا تھا کہا کہ خوص آپ کی حصال کی دیا تھا کہ کو حصال کی دیا تھا کہ کی حصال کی دیا تھا کہ کی حصال کی دیا تھا کہ کی دیا تھا کہ کی حصال کی دیا تھا کہ کی دیا تھا کی دیا تھا کہ کی دی

O ابوبکر بن عربی کہتے ہیں کہ وہ اپنی دل کی آنکھوں سے آپ ایک کی زیارت سے مشرف ہوگا۔

حدیث کے مفہوم میں قولِ قصل

امام ابومحد بن ابی حزة نے بخاری کی متحب احادیث پرحاشیہ کا کام کیا ہے اس حدیث کے ذیل میں ا

" پیر حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ جو تخص آنخضرت و تقلیباً کو خواب میں دیکھے وہ آپ وہ تاہیں کا دیگھ کا "کیا پیالفاظ آپ کی زندگی اور موت کے بعد دونوں کیلئے عام ہیں یاصرف آپ وہ تاہیں کی حیات کے ساتھ خاص ہیں؟ کیا پیر بات ہر خص کیلئے ہے یااس میں اہلیت اور اتباع سنت نبوی کی تخصیص ہے؟ لفظ تو اس کے عام ہونے پر دلالت کرتا ہے جو شخص بغیر کی وجھ تحصیص کے اس کے مفہوم کو خاص کرنے گے ایسا شخص بیجا تشدد کا حامل ہوگا۔ بعض لوگ اس حدیث کی عمومیت کا انکار کرتے ہیں اور میہ کہتے ہیں کہ

(۱) رواه ابوداؤد ومسلم، واخرج الدارمي مثله من حديث ابي قتادة الانصاري، واخرج الطبراني مثله من حديث مالك بن عبد الله.

كتبونضائل ٢٠٠٢ علط فهميال

صفورِ اکرم بھی کی است بیداری دیکھنااور ملنا خلاف شرع نہیں ہے حضورِ اکرم بھی کی دفات کے بعد نہ صرف خواب میں ، بلکہ آپ کو بحالت بیداری میں دیکھنا بھی کوئی امر محال یا مستعد چیز نہیں ہے، چنا نچ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھا نوی اس حوالہ سے یوں فرماتے ہیں :

بہت سے روایات و واقعات میں بعض خواص امت کا حضورا کرم میں کیات بھالت بیداری کلام کرنا اور بعض اُمور میں ان کی رہنمائی ورہبری کرانا وارد ہوا ہے، خواب میں اور بطور کشف کے آپ کے دیکھنے ہے متعلق اس قدر واقعات ہیں کہ جس کا شارد شوار ہے۔(۱) علامہ میوطی نے بھی منکرین کے رد پرایک متقل رسالہ بنام "تنویر الحلك فی رؤیة النبی والملك" لکھا ہے چنا نجے فرماتے ہیں :

فقد كثر السوال عن رؤية ارباب الاحوال للنبي صلى الله عليه وسلم وان طائفةً من اهل العصر ممن لا قدم لهم في العلم بالغوا في انكار ذلك والتعجب منه واذعوا انه مستحيل فالفتُ هذه الكراسة في ذلك (٢) صاحب حال ك حضورا كرم على كود كهن معتلق بمثر ت والات مون لك بين موجوده ذما في كايك جماعت في جنبين علم من كي كارسون نبين ب، ال كا تكاريس شدت اپنايا موا بادراسي ال ورشوار قرار ديا ب، من نه اى بار مين يرسال لكها به واليا موا بادراسي عال اوردشوار قرار ديا ب، من نه اى بار مين يرسال لكها به و

حضور کو بحالت بیداری دیکھنے پردلالت کرنے والی روایات اسللہ کی سب سے محروایت وہ ہے جس کی امام بخاریؒ نے تخ تج کی ہے:

ا - عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "من ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "من رآنى في المنام فسيرانى فى اليقظة ولا يتمثّل الشيطان بى" حضرت ابو بريره ورضي الله عندوايت م فرمات بين كرة مخضرت و الله في فرمايا:

"جوفض مجهن واب مين و كيها سي عقريب بحالت بيدارى ميرى زيارت نفيب بوگ \_ "

(۱) نشر الطيب: ۲۱ (۲) الحاوى للفتاوى: ۲۵۵/۲، دار الجيل بيروت

لتبونضائل السموس

خواب میں دیکھا تھا اور آئیس اس حدیث پریفین بھی تھا انہوں نے اس کے بعد صفور حیات کیا جوات کیا ہوں ہے۔ بعض پیچیدہ پریفان کن اور شکل اُمور کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے اس کا طل بتلایا اور ان پریفان کن امور سے چھٹکا راپا نے کی راہوں کی اطلاع دی اور ان کے ساتھ یہ چیزیں بلا کم وکاست پیش بھی آگئیں، پھر فرماتے ہیں: اس حدیث کا انکار کرنے والا یا تو اولیاء کی کرامات کا قائل ہوگایا نہیں، اگر وہ خص اولیاء کی کرامات کا منکر ہوتو کو اس سے بحث کی کوئی ضرور سے نہیں، اس لئے وہ سنت جیجے اور دلائل واضحہ سے ثابت شدہ چیز کا منکر ہے، اگر وہ خص کر امات اولیاء کی تو ہونے کا قائل ہے تو حضور کو بحالت بیدار کی دیا یہ بیدار کی دیا یہ بیدار کی دیا یہ بیدار کی دیا ہے تو حضور کو بحالت بیدار کی دیا یہ بیدار کی بیض چیزیں منکشف ہوجاتی ہیں۔ (۱)

فلاصتركلام

خلاصہ کلام یہ ہے کہ بیعدیث اپنے عام مفہوم پر ہے اس میں اہلیت اور سنتِ نبوی کی اتباع وغیرہ کی کوئی تخصیص نہیں مطلب یہ ہے کہ خواب میں آنحضرت و اللہ کی زیارت سے بیداری میں آپ کی زیارت کا نصیب ہونا گرچہ ایک ہی مرتبہ کیوں نہ ہوآ پ کے وعدہ کے مطابق ضرور ہوگا، عامی حضرات کو حضور و اللہ کی بیزیارت جان کنی کی حالت میں ہوتی ہے، یعنی بغیر آپ کی بحالت بیداری زیارت کے دسور و اس کی روح نہیں نکتی، البتہ خاص لوگوں کواپنی طویل زندگی میں تھوڑی بہت بقدران کی کوشش وجدو جہد اور اتباع سنت کے بیزیارت ہوتی رہتی ہے۔ حضور و اس کی اس قسم کی زیارت کیلئے سنت کی خلاف ورزی سب سے زیادہ مانع ہوتی ہے۔ (۲)

۲- حضورِ اکرم عقبی کو بحالت بیداری دیکی نامکن ہاس کی صحت پروہ تمام روایات وآ ٹاربھی دلالت کرتے ہیں جس میں اسرااور معران کے موقع ہے آنحضرت عقبی کا گذشتہ انبیاءکوئی مرتبہ مختلف مقامات پر دکھنافقل کیا گیا ہے۔ یہ احادیث اس قدر ہیں کہ نہ صرف بیشہرت کے درجے کو پنچے ہوئے ہیں بلکہ ان روایات کے درجہ توار کو پنچے ہوئے ہیں دوی کیا جا سکتا ہے، چنانچہ آپ علیہ کا حضرت موئی النگائی کا ان روایات کے درجہ توار کو پنچ ہوئے کا بھی دوئی کیا جا سکتا ہے، چنانچہ آپ علیہ کا اسلام سے ملاقات کو اپنی قبر میں نماز پڑھتے ہوئے ، ایسے ہی بیت المقدس پنچنے کے بعد وہاں انبیاء کیم السلام سے ملاقات

(١-١) الحاوى للفتاوي : ٢٥٥/١-٢٥٦، تنوير الحلك في روية النبي والملك

مرصاحب عقل وخردية بحصكاب كهمرده فخص زنده فخص كواس عالم دنياميس كيول كرد مكوسكا ب یہ بات دووجہ سے قابل قبول نہیں ہے۔ ایک توبی کماس میں حضور می اس ارشاد گرامی جو کہ بالكل صادق المصدوق بين جن كحواله المارشاد خداوندي مما ينطق عن الهوى" (الجم ٢٠) " افي خوائش سينبيل بولت " كوجيلا نالازم آتاب دوسرى بات بيكاس س قدرت خداوندی سے جہالت کا پتہ چاتا ہے اور (نعوذ باللہ) اللہ عز وجل کیلئے عجز و بے سی کا ثبوت ہوتا ہے شاید کہ اس کے منکر نے سورۃ البقرۃ میں گائے کا قصنہیں من رکھا ہے۔ الله عزوجل كيار شادفر ماتي بين: "إضربوه ببعضها كذلك يحي الله الموتى" (البقرة: ٧٣) "اسكاايك حصر يكرمرد يرمارو (تووه زنده بوجائكا) ایسے ہی الله عرر وجل مردول کوزندہ کرتے ہیں''۔الی ہی جار پرندوں کے متعلق حضرت ابراہیم علیالسلام کاقصۂ حضرت عزیز کاقصہ جوذات کہ گائے کے ایک فکڑے سے میت کو مارنے بر لهدنده كرسكتي ہے۔حضرت ابراہيم عليه السلام كے يكار پر يرندول كوحيات دے عتى ہے اور موت وزندگی کے فلف پرحفزت عزیر کی تعجب کی وجہ سے انہیں اور ان کے گدھے کوموت دے کر پھر سوسال بعد انہیں دوبارہ حیات دے عتی ہے وہ ذات کیوں کراس بات پر قدرت نہیں رکھتی کہ حضورِ اکرم ﷺ کوخواب میں دیکھنے پرانہیں بحالت بیداری میں بھی دکھادے؟ بعض اصحاب نبی سے بیدا تعمقل کیا ہے:

حقائق-غلط فهميال

میرے گمان کے مطابق بید حضرت ابن عباس فی ایک انہوں نے آنخضرت بیش کی انہوں نے آنخضرت بیش کو انہوں نے آنخضرت بیش خواب میں دیکھا انہیں بیرصدیث یاد آگئ ، وہ اس کے بارے میں غور وخوض کرنے گئے ، پھر ازواج نی میں سے کی کے یہاں آشریف لائے ، گمان غالب بیہ ہے کہ وہ میمونتھیں۔ ان سے بید قصہ بیان کیا، چنا نچہ وہ وہ ہاں سے انھیں اور ایک آئینہ لے کرآئیں ، ابن عباس فی کہتے ہیں کہ " فنظر فی المراة فر أیت صورة النبی ، ولم ارلنفسی صورة " میں نے آئینہ دیکھا تو اس میں مجھے اپنی صورت کے بجائے آنخضرت بی کی صورت نظر آئے گئی۔ پھرآگے یوں فرماتے ہیں :

سلف اورخلف کی ایک جماعت سے یہ بات نقل کی گئی ہے کہ جنہوں نے حضورا کرم والکی کا

فیخ صفی الدین بن الی منصورا بنے رسالہ اور عفیف الدین یافتی روض الریاضین میں لکھتے ہیں کہ فی کہیں ہور کی الدین بن الی منصورا بنے رسالہ اور عفیف الدین یافتی روض الریاضین میں لکھتے ہیں کہ جب ملک مصر میں قط کی وجہ سے مہنگائی زیادہ ہوگئی ویل موری موری اللہ ہوگئا ، چنا نجے میں نے ملک شام کا سفر کیا تو حضرت ابراہیم النظیفیلی سے میری وہاں ملاقات ہوگئا۔
میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ اہل مصر کے واسطے میری ضیافت میں ان کیلئے وُعا سیجے، جنانچے انھوں نے ان کیلئے وُعا کیجے، جنانچے انھوں نے ان کیلئے وُعا کی تو اللہ نے اہل مصر کیلئے کشادگی عنایت فرمائی۔

نے سراج الدین ملقن طبقات الاولیاء میں لکھتے ہیں، شخ عبدالقادری جیلائی "نے فرمایا: میں نے ظہرے پہلے حضورا کرم پھوٹی کی زیارت کی، آپ پھوٹی نے مجھے فرمایا: بیٹے بات کیوں نہیں کرتے؟
میں نے منہ کھولاتو آپ نے اس میں سات مرتبہ اپنالعاب ڈالا اور فرمایا: لوگوں سے بات کرواور افعیں حکمت اوراچھی نصیحت سے اللہ کے راستہ پر بلاؤ، میں نے ظہر کی نمازاوا کی اور پیٹے گیا، میرے پاس بی میں حکمت اوراچھی نصیحت سے اللہ کے راستہ پر بلاؤ، میں نے ظہر کی نمازاوا کی اور پیٹے گیا، میرے پاس بیٹے ہوئے بہاہ خلوق آئی، مجھ پر کیکی طاری ہورئی، میں نے حضرت علی خلیج ہوئے و کہا، ابا جان مجھ پر کیکی طاری ہورہی ہے انہوں نے کہا: ابا جان مجھ پر کیکی طاری ہورہی ہے انہوں نے اس میں چیمر تبدا پنالعاب ڈالا میں نے کہا: آپ پھوٹی نے سات مرتبہ اپنالعاب ڈالا میں نے کہا: آپ پھوٹی کی سے سات مرتبہ اپنالعاب ڈالا میں نے کہا: آپ پھوٹی کے اوب میں۔

فلیفہ بن موی الہندالمکی کے سوانح میں لکھا ہے کہ وہ بکٹرت آنحضرت و بیداری اور خواب میں حضورا کرم و بیداری اور خواب میں حضورا کرم و بیداری اور خواب میں حضورا کرم و بیداری این کے خواب میں حضورا کرم و بیداری این کے حصرت و بیداری کے خواب کے حصرت و بیداری کے کہ کہ میں سر ہ دفعدد یکھا ایک دفعہ تحضرت و بیدارے کہ یہ ہونا، بہت سے ولی میری زیارت کی حسرت لئے کے درا)

(١) الحاوى للفتاوي: ٢٥٩/٢، تنوير الحلك في روية النبي والملك

كتبونضائل ٣٠٠٦ حقائق-غلطفهمياں

پرآسانوں میں پینچنے کے بعدانمیاء سے شرف ملاقات اور کلام - بیسب روایات بحالت بیداری حضور میں اور کارت بین اور کارت بین اور کارت کیا می کارت بین اور کیا کیا کیا گئی کاری (۱) ملاحطہ و محصور میں اور یہاں پر بیا صول بھی ملح ظار ہے کہ وقد تقرر آن ماجاز لانبیاء معجر ہ جاز للا ولیاء کر امة بشرط عدم التحذی - بیا صول ہے کہ جو چیز بطور مجزہ کے انبیاء کیم الملام سے مکن ہودہ اولیاء کیلئے بطور کرامت کے پیش آسکتی ہے ہاں البتہ مجزہ بطور چینے کے ہوتا ہے۔

## اِس بارے میں بزرگوں کے چندواقعات

مناوی کہتے ہیں :

حكى من المارزي واليافعى والجيلي والشاذلي المرسي، وعلى وفا، والقطب القسطلاني وغيرهم انهم راوه ايقطة مارزى، يافعى جبلى، شاذلى، مرى على وفااور قطب قسطلانى وغيره سي يقل كيا كيا ميا كمانهول في المخضرت والمناس كرانهول في المخضرة المناسبة المنا

امام غزالي فرماتے ہيں:

وهم ..... يعني ارباب القلوب في يقطتهم يشهدون الملائكة، وارواح الأنبياء، ويسمعون اصواتًا، ويقتبسون منهم فوائد يعن صاحب دل حضرات الى بيدارى يس ملائك، انبياء يهم السلام كى ارواح كود يكهته بين، أن كى آواز سنة بين اورأن سے استفاده كرتے بين ـ

#### قونوي کہتے ہیں:

من ثبتت له المناسبة بينه وبين أرواح الكمل من الأنبياء والأولياء الجتمع بهم (٢) جس شخص كوانبياء كالمين اوراولياء كالمين كساته مناسب حاصل موتى عقواس كى ملاقات ان سيموجاتى هـ

(۱) صحيح البخاري:۳۵۲/۲، مناقب الانصار، باب المعراج اور مسلم الايمان باب الاسراء برسول الله وفرض الصلوة جامع الاصول ۲۹۲/۱۰-۳۱۰ (۲) شرح المناوي للشمائل على هامش جمع الوسائل: ۲۳۲-۲۳۱/۲ میں نے چونکداپنے اور ظلم کیا ہے اور آپ کے پاس اس لئے آیا ہوں کہ آپ میرے لئے بخشش طلب کرس۔

چنانچ قبرے آواز آئی تمہاری مغفرت ہو چکی۔(۱)

و حضرت عثمان عنى رضيطينه كاواقعه:

دانے میں نظر بند تھے: انہوں نے کہا: مبارک ہومیرے بھائی میں نے حضور اکرم میں اور كرك بيد يكهاب-آپ المسترين فرمايا:اعثان كياان لوگول نيم كومقيداور محصور كرركها ب؟ ين نے كہا: ہاں بتم كو پياسا كر كھا ہے؟ ميں نے كہا: ہاں حضور عِلَيْنَ نے مير عطرف ايك وول والإجس میں یانی تھا، میں بی کراس قدرآ سودہ ہوگیا کہ میں نے اس کی مصندک اپنے سینے اور اپنے مددروں اور اگر جا ہوں تو ہارے ہی یاس افطار کر لینا، میں نے آپ کے پاس افطار کرنے کو پہند کیا پھرائی دن آپ قل کردیئے گئے۔اس واقعہ کے قال کرنے کے بعد علامہ سیوطی کھتے ہیں: وهذه القصة مشهورة عن عثمان، مخرجة في كتب الحديث بالاسناد اخرجهاالحارث بن ابي أسامة في مسنده وغيره، وقدفهم المصنف منها أنَّها روية يقظةً وان لم يصلح لكرامات لأنَّ رؤية المنام يستوى فيه كل احد ولاينكرها الامن ينكر كرامات الأولياء حضرت عثمان في المائية كابية قصد نهايت مشهور عنى كتب احاديث مين بدسند قل كيا كيا كيا عن حارث بن الى اسامداورد يكرلوكول في اسے اسے مسانيد مل لقل كيا ہے، اس مصنف في يه مجھا ہے كديد بيدارى كى حالت ميں و كھنا ہے اگريدد كھنا كرامات ميں شار كے لائق نہيں تو خواب میں دیکھنے میں ہر محض برابر ہوتا ہے۔اس طرح کے واقعات کامنکر دراصل اولیاء کی کرامات کامنکر ہی ہوسکتا ہے۔

ندکورہ بالاتحریر کی روشی میں یہ بات بخو بی واضح ہوجاتی ہے کہ حضورا کرم میں گائی کو بحالت بیداری و کھناان سے کلام کرنا اور آپ کامشکل اُمور میں رہنمائی فرمانا بیسب پچھمکن ہے، بقولِ علامہ سیوطی (۱) الحاوی للفتاویٰ: ۲۵۹/۲، تنویر الحلك فی رویة النبی والملك کسی ولی کابدواقع آلیا گیا ہے کہ وہ کی فقیہ کی جلس میں بیٹھے ہوئے تھا اس فقیہ نے کوئی حدیث بیان کی تو ان سے ان ولی نے کہا: بیر حدیث باطل ہے فقیہ نے کہا! تہمیں کہاں سے پہ چل گیا ا انہوں نے کہا: بیدد یکھو حضور میں کہا تہمیں کہ میں لے انہوں نے کہا! تہمیں کہ میں لے بیر کہ میں لے بیر حدیث نہیں کہ اس فقیہ کو بھی کشف ہوگیا ،اس نے بھی آپ کود یکھا۔ (۱)

r.A -

O سیداحدرفاعی کاواقعہ(اس کا: کرہم فضائل اعمال کےواقعات میں کریں گے )۔(۲)

سمن الدين محمر بن موئ بن العمان كى كتاب "مصباح الظلام في المستغير بخير الأنام" من عفر مات بين :

میں نے پوسف بن علی الزنانی سے سناوہ ایک ہاشی عورت کا جو مدینہ منورہ کے پڑوس میں رہتی تھی واقعہ بیان کرتے ہیں کہ روضہ کے خدام اس عورت کو تکلیف دیتے تھے، وہ عورت کہتی ہے کہ میں نے اس بارے میں حضور میں سے مدوطلب کی تو میں نے روضہ سے کی کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ :

تمہارے لئے میں نمونہ ہوں تم میری طرح صبر کرد۔ وہ عورت کہتی ہے کہ مجھ سے یہ تکلیف جاتی رہی وہ تینوں جو مجھے تکلیف دیا کرتے تھے مرگئے۔ (۳)

○ ابن سمعانی دلائل میں کہتے ہیں ہم سے ابو بکر مہۃ اللہ بن فرح نے ،ان سے ابوالقاسم یوسف بن محمد نے ،ان سے یوسف بن محرعبدالرحمٰن بن عمر ابن غیم المؤدب نے ،ان سے سلمہ بن گھٹل نے ،
ان سے ان کے والد صادق نے ،ان سے علی بن ابوطالب نے بیان کیا کہ وہ فرماتے ہیں کہ :
حضورا کرم میں کہ فین کے بعد ایک دیم اتی ہمارے پاس آیا ،حضورا کرم میں گئر پر
گراپ اورمٹی ڈالنے لگا اور کہنے لگا: آپ میں کہا تو ہم نے آپ کی بات سی ۔
آپ میں نے اللہ عزوج ل کی جانب سے باتوں کو محفوظ کیا تو ہم نے آپ سے ان باتوں کو محفوظ کیا تو ہم نے آپ سے ان باتوں کو محفوظ کیا تو ہم نے آپ سے ان باتوں کو محفوظ کیا ۔ اللہ عزوج ل نے آپ پر یہ بھی نازل فرمایا:

"وَلَوُانَّهُ مُ اِذُظَّلَمُوا أَنْفُسَهُمُ جَاءُ وُكَ فَاسْتَغُفَرُو اللَّهَ وَاسْتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولَ لَوَجَدُو اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا"(م)

<sup>(</sup>۱) الحاوى للفتاوى:۲۵۹/۲، تنوير الحلك في روية النبى والملك (۳–۲) الحاوى للفتاوى: ۲۲۱/۲، تنوير الحلك ..... (۳) النساء: ۲۳

اورکوئی پینہ کیے کہ حضرتِ فاطمہ حضور ﷺ کی وفات کے بعد آپ سے جدائیگی پر چھے مہینے تک نہایت غمز دہ رہ کرانقال فرما گئیں، آپ کا گھر آنخضرت ﷺ کے روضہ کے پڑوی میں تھا، پھر حضور ﷺ آپ کو بھی دکھائی نہیں دیئے۔

اس کاجواب یہ ہے: اس دوران حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت آپ سے منقول نہیں اس وجہ سے زیارت کا انکار نہیں کیا جاسکتا، ہوسکتا ہے ہوئی ہو، بیان نہ کیا ہو بھی اللہ عزوجل چھوٹے کووہ چیز ویتے ہیں جو برے کونہیں دیتے۔ (وقد یکرم اللّه المفصول بما لایکرم به الفاضل)۔ (۱)

حضرت سلیمان علیہ السلام کو جنات، ہوا، درند پرند ہر چیز پر حکومت دی گئی تھی وہ ہوا میں تخت پر الرتے تھے۔کوئی یہ نہیں کہ سکتا کہ یہ چیزیں حضور ﷺ کی کیوں نہیں دی گئیں، یہ تو ایسے ہی ہوا کہ کوئی معمولی آ دمی کے گھر اس کا لڑکا اپنی محنت وجد وجہد اور عطاء خداوندی کے بدولت ڈاکٹر بن جائے تو اس لئے لڑے ڈاکٹر ہونے کا افکار کر دیں کہ بھائی اس معمولی آ دمی کے گھر ڈاکٹر کسے ہوسکتا ہے؟ وہ خود ڈاکٹر نہیں لڑکا ڈاکٹر کسے بن گیا؟ اس لئے یہ بچھ لینا چا ہے کہ بھی چھوٹے کو وہ چیز عاصل ہوتی ہے جو ہڑے کو نہیں حاصل ہوتی۔

کیابزرگوں کے ارواح اوران کے مردہ اجسام سے استعانت کی جاسکتی ہے؟

بزرگوں کے ارواح اوران کے مردہ اجسام سے مطلق استعانت اور حاجت طلی کا ہمارا بالکل عقیدہ

نہیں ہے، اس بارے میں تفصیل ہے جو بالکل دیتی اور باریک ہے جس پر مطلقا غیر اللہ سے حاجت روائی

اور مشکل کشائی کے معنی میں لینا درست نہیں چنا نچاس بارے میں مولا نارشیدا حمد گنگوہی مم طراز ہیں استمداد تین قسم کا ہے :

۔ ایک یہ کہ ماحب قبرے یوں کیے کہ تو میرافلاں کام کردے، یہ بالکلیہ شرک ہے خواہ سے قبر کے پاس کیے یا قبر سے دوررہ کر کیے۔

ا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ یوں کئے! اے فلاں تو اللہ تعالیٰ ہے دعا کر کے فلاں کام میر پوراہوجائے (اس میں صاحب قبرہے براوراست امداد طلب کرنانہیں ہوتا) جوساع موتی

(۱) شرح المناوى للشمائل على هامش جمع الوسائل: ۲۳۱/۲

كتبونضائل المساف المساك المساكل المساك المسا

اس کامنکروہی شخف ہوسکتا ہے جورسوخ فی انعلم سے عاری ہو۔ بیا ٹارواحادیث اور بزرگوں کے دا قعات حدِّ تو اتر تک پہنچے ہوئے بیروا قعات اس مسئلہ کوخوب واضح کرتے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ حضور ﷺ پنجم مبارک اور روح کے ساتھ قیم اطہر میں تشریف رکھتے ہیں،
آپ جہال چاہے جاتے ہیں اور جو چاہے تصرف فرماتے ہیں، قبل از وفات آپ کی جو ہیئت اور
حالت تھی۔ اس وقت اس حالت میں ہیں، ہماری آنھوں سے ایسے اوجھل ہیں جیسے فرشتے اپ
جہام سمیت زندہ ہونے کے ہمیں نظر نہیں آئے ، جب اللہ چاہتے ہیں تو جس کا اگرام مقصود ہوتا ہے
اس کے درمیان سے پردہ ہٹا کرآپ کی زیارت نصیب کرتے ہیں۔

چندشبهات كاازاله

اس کا جواب سے ہے کہ یہ تمام چزیں بطور کرامت اور خلاف عادت پیش آتی ہیں، لہذا اُسے خلاف عقل، خلاف شریعت، یا عادت کہہ کراس کا انکار نہیں کیا جاسکتا ۔ آپ کے روضہ سے بہت دور رہنے والے ولی کواللہ عز وجل اس طرح آپ کی زیارت کرواسکتے ہیں کہ آنخضرت جو گئے اوراس ولی کے درمیان کوئی تجاب یا پردہ ندر ہے ہمام تجابات رفع ہوجا کیں جیسے شیشہ ہے اُس کے پیچھے کی چزیں نظر آتی ہیں اور حضور جو گئے اپنی تبریس باحیات ہیں، لہذا کی ولی کا آپ سے بات چیت کرنا، اپنی اس قطر آتی ہیں اور حضور کے گئے دوریا نزدیک کوئی چیز اثر انداز نہیں ہوتی ۔

اورکوئی میربھی اعتراض نہیں کرسکتا کہ اگر اس طرح اولیاءاللہ کو حضور ﷺ کی بحالت بیداری زیارت ہوتی رہے تو بیلوگ بھی صحابہ ہوجا نیں گے اور صحبت قیامت تک رہے گی۔

ال کاجواب یہ ہے: یدد کھنالطور خارق اور کرامت کے ہوتا ہے اور ہرقاعدہ کلیہ کے کھی شدوذ بھی ہوتے ہیں، چونکہ یدد کھنازندگی میں نہیں ہے اس لئے اس دیکھنے کی وجہ صحابیت بھی ثابت ہونا ضرور کی نہیں، چونکہ بیخلاف عادت اور قاعدہ کلیہ ہے مشتنی چیز ہے۔

الله مَسْتَعِینُ جوکم صرف استعانت بالله (صرف الله سے مدوطلب کرنے) کے جائز ہونے پردلالت کررہی ہے اور دیگر آیات واحادیث جوکہ پانچویں صورت میں ذکر کردہ استمداد (مدوطلب کرنے) کے جائز اور درست ہونے پردلالت کرتی ہیں) کوسامنے رکھ کرحاصل کیا گیا ہے۔

ا - جیسے اللہ عز وجل کا ارشاد ہے:

" وَاسْتَعِینُو بِالصَّبُرِ وَالصَّلَاةِ" (۱) "نمازاورصبرے مددحاصل کیا کرو"۔
اس آیت میں نمازاور صبرے مدد چاہی گئی ہے جو کہ دراصل ذات خداوندی سے مدد کے حصول کے فرائع اوراسیاب ہیں۔

ا ایک فخص خدمت اقدس علی است ما صربوا اور کہنے لگا: فلال فخص میرے مال کو ہڑپ کرنا عابات ہوت ہوت ہوت کے تو عابات ہوت کے تو آپ نے فرمایا "ذکر" ہو بساللہ " اسے اللہ کا خوف دلاؤ ، اگر پھر بھی بازند آئے تو "ف استعن بمن حولك من المسلمین "تمہار تر بی مسلمانوں سے اس کے خلاف مدلو پر فرمایا: اطراف میں مسلمان موجود نہوں تو آپ نے فرمایا: "فاستعن علیه بالسلطان" اس بارے میں حاکم وقت سے مدد طلب کرواس نے کہا کہ اگر بادشاہ وقت بھی مجھ سے دور ہوتو آپ نے فرمایا: تو تم اپنے مال کے فاطراس کا مقابلہ کرو، لاتے لاتے تم شہادت کے مرتبہ پر بہتی جاؤ اوہ تمہارے مال (پر ناحی تصرف) سے دک جائے۔ (۲)

س- کعب بن رئیج سے مروی ہے کہ فرماتے ہیں کہ میں حضورا کرم سیکھی کی صحبت میں شب گذاری کرتا تھا آپ کے وضو کے پانی اورد مگر ضروریات کی دیکھ بھال کرتا ، آپ کی نے مجھے فرمایا "سل" مانگ میں نے کہا: میں جنت میں آپ کی رفاقت کا طالب ہوں ، آپ کی نے فرمایا: کیا اس کے علاوہ تہاری کوئی اور ضرورت ہی ہے؟ میں نے کہا: میری تو بس بہی ضرورت ہے، تو آپ کی نے فرمایا "فرمایا "ف اعدی علی نفسک بکٹر ہ السحود" لہذاتم بکٹر ت مجدول (نمازوں کے فرمایا "ف اعدی علی نفسک بکٹر ہ السحود" لہذاتم بکٹر ت مجدول (نمازوں کے فرمایا مددکرتے رہو)۔ (س)

محمد فؤاد عبدا لباقى: ٢٩٣٥، سنن ابى داؤد ، باب وقت قيام النبى من الليل حديث: ١٣٢٢، مطبوعة بيروت

۳۱۲ حقائق-غلطفهمیاں

(مردول کے سننے) کے قائل ہیں،ان کے نزدیک ان کا یہ کہنا درست ہے اور دوسرول کے نزدیک ناجائز۔

سا- تیسری صورت ہے کہ یوں اللہ سے دُعامائے تو فلاں کی عزت وحرمت کے واسطے سے میرا کام پورا کردے بیصورت با تفاقِ اسلاف کے جائز ہے۔ (بیصورت توسل کی ہے جس کی صحت کیلئے ملاحظہ ہو''مسئلہ 'توسل کی حقیقت'')۔(۱)

غیراللہ سے استعانت کے مختلف طریقے ہیں، ان میں بعض تو مطلقاً کفرادر شرک ہیں اور بعض صور تیں ان میں کتاب وسنت کی روشنی میں جائز اور درست ہیں اس کی تفصیل یوں ہے:

- غیراللد (الله کےعلاوہ) ہے اس طور پرمدد طلب کرنا کہ اس کو ستقل بالذات (اس کو سب کچھ سے ملے اللہ اللہ اللہ اللہ کی اللہ علیہ اللہ طلاق اس کو قادر مانے تو اس کی میصورت نثر کے محض ہے۔
- دوسری صورت بیہ کم غیر اللہ کو موثر حقیقی اور اس کی قدرت وطاقت کو اس کی ذاتی تو نہ تصور کر کے لئی تو نہ تصور کر کے لئی نوب نشا وارادہ دے لئی کے کہ اللہ نے اسے تمام امور میں تصرف کی صلاحیت اس کے حسب بنشا وارادہ دے رکھی ہے، یہ بھی جرام اور شرک ہے۔
- تیسری صورت بیہ کہ غیراللہ کو متعلّ بالذات قادر علی الاطلاق یا بواسط ذات خداوندی اس کو تمام اُمور میں اس کے اختیار سے تصرف کرنے کا عقیدہ تو ندر کھے ایکن اس کے نام کی ندزونیاز کرے سیسب بھی بلاکسی شک کے شرک و کفرے۔
- چونی صورت یہ ہے کہ چیز وں سے ایسے مدد حاصل کی جائے کہ جس سے ان کامتقل بالذات ہونا بھی میں آتا ہو جیسے آسان وز مین کی ارواح سے مد دطلب کرنا ، یہ بھی گفر اور شرک ہے۔

  الذات ہونا بھی میں آتا ہو جیسے آسان وز مین کی ارواح سے مد دطلب کرنا ، یہ بھی گفر اور شرک ہے۔

  السان البتہ جس شخص کا کامل بھر وسہ ذات خداوندی پر ہواور غیر اللہ کو میں اللہ عزوں کی مدد وفصرت کے نزول کامحل اور موقع سمجھتا ہواور غیر اللہ سے السے مدد چاہتا ہو جیسے اُمور عام چیزوں )

  میں مدد طلب کی جاتی ہے جیسے مرض کے دفعیہ اور از الدیسلئے ڈاکٹر سے استعانت کی جاتی ہے یا شری اُمور لیمن دین یا دُنیوی ضروریات میں کی اللہ کے نیک اور مقبول بندے سے استعانت چاہی جائے تو یہ صورت جائز اور دُرست ہے، چونکہ یہ دراصل ، اللہ عزوج کی سے حاجت روائی کے در جے اور مر ہے میں ہے، جائز اور دُرست ہے، چونکہ یہ دراصل ، اللہ عزوج کی ہوتا ہے اور اس طرح کا یہ مفہوم (سورة فاتحہ کی اِس آیت یہاں اللہ کا غیر محض سبب اور ذریعہ کے درجہ میں ہوتا ہے اور اس طرح کا یہ مفہوم (سورة فاتحہ کی اِس آیت

(۱) فآويٰ رشيديه بمطبوعه مكتبه تفانوي ديوبند: ۲۳۱/۲

<sup>(</sup>۱) بقرة: ۲۵ (۲) سنن النسائى: ۱۲۲/۳، و مسند الامام احمد: ۲۹۴/۵ (۳) مسلم: باب فضل السجود والحث عليه، حديث: ۲۲۲-۲۲۲، مع تحقيق

حقائق-غلط فهميال

حضرت ابن عباس فرائل المعلوم بواجوسورهٔ ملک پڑھر ہاہے، یہاں تک کہاں و معلوم نہ قا کہ یہ تجربر لگایا اوران کو معلوم نہ قا کہ یہ قبر ہے اس میں ایک آدمی معلوم ہوا جوسورهٔ ملک پڑھر ہاہے، یہاں تک کہاس کوئم کیا، وہ صحابی فرائل اللہ وہ اللہ وہ قبل نے اور اس واقعہ کی خبر آپ کودی رسول اللہ وہ اللہ فرائل نے فرمایا کہ "دیسورت حفاظت کرنے والی ہے، یہ سورة نجات دینے والی ہے، یہی مردہ کوعذاب اللی سے (جوکہ قبر میں ہوتا ہے) نجات دیتے ہے۔"

اس میں کوئی شبنہیں کہ قرآن مجید کا سناانسان کے باطن کیلئے نفع بخش ہوتا ہے اور بی نفع اُن صحابی ﷺ کوصاحب قبر کے واسطے سے ہوا،اس سے اہل قبور کے فیضان کا ثبوت ہوتا ہے۔

#### اسلاف کے واقعات

اوراسلاف أمت نے ال قتم كے بي ثارواقعات بيان كے بين: چنانچ خطيب بغدادى " نقل كرتے بيں كالى بن ميمون نے بيان كيا كميں نے امام شافعي كويد كہتے سنا كم :

میں (امام شافعنؓ) امام ابوحنیفہ "کی قبرے برکت حاصل کرتا ہوں اور ہردن اُن کی قبر کی زیارت کو جاتا ہوں اور ہردن اُن کی قبر کے زیارت کو جاتا ہوں جب بھی مجھے کوئی حاجب پیش آتی ہے، میں دور کعت پڑھ کران کی قبر کے پاس جاتا ہوں اور اللہ سے اپنی ضرورت کا سوال کرتا ہوں چنا نچی تھوڑی دور بھی نہیں جاتا ہوں کے میری ضرورت بوری ہوتی ہے(ا)

خطیب بغدادی فے اپنی کتاب تاریخ بغداد (۲) میں احمد بن خبل کے قبر سے فیض کا حصول کا تذکرہ کیا ہے۔ اِس طرح کے بے ثاروا قعات متعدد کتابوں میں موجود ہیں۔

### امام جزريٌ كي بحث

امامِ جزریؒ نے حصن حصین میں تبولیت دعا کے مقامات کو بیان کرتے ہوئے تحریر فر مایا:
کعبۃ الله پر نظر پڑنے کے وقت دُعا قبول ہوتی ہے۔ مجدحرام ، مجد نبوی و اللہ اور مجد اقصیٰ بہت سے مقامات میں ، سورہ الانعام میں دولفظ الله کے درمیان ، طواف اور ملتزم کے پاس۔ اس طرح تمام انبیاعلیم السلام کی قبور مبارکہ کے پاس دعاکی قبولیت کو محرب بتایا ہے ، آپ نے اس طرح تمام انبیاعلیم السلام کی قبور مبارکہ کے پاس دعاکی قبولیت کو محرب بتایا ہے ، آپ نے

(۱) تاریخ بغداد : ارس ۱۲۳ (۲) تاریخ بغداد : ۲۲-۲۱

م-مععب بن سعدروایت کرتے ہیں فرماتے ہیں کہ سعدنے دیکھا کہ انہیں دوسروں کے مقابلے کم ایر تری حاصل ہے، تو آپ علی نظر مایا: "هل تنصرون و ترز قون الابضعفائکم" تمہارے کمز ورول ہی کی وجہ سے تمہاری مدد کی جاتی ہے اور تمہیں رزق دیا جا تا ہے۔(۱)
ان فدکورہ بالا روایات سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اللہ کے غیر سے اس طرح اُمورِ عادیہ (عام چیزوں) اور اُمورِ شریعت ہے متعلق چیزیں) میں مدد کی جائے ہے۔

رزرگوں کی روحانیت اوران کے سینوں اور قبروں سے بیش کا حصول اس بارے میں ہماراعقیدہ یہ ہے کہ بزرگوں کی روحانیت سے استفادہ اوران کے سینوں اور قبروں سے فیوش کا حاصل کرنا بالکل درست ہے لیکن اس طریق پرنہیں جوعوام میں رائج ہے بلکہ خواص اورصا حب کشف حضرات اس طرز کوجانتے ہیں (کشف کی بحث آگے آگے گی)۔ میں وجہ ہے کہ حضرت مولا نارشیدا حمد گنگوئی فرماتے ہیں :

مزارات ادلیاء سے کاملین کوفیض حاصل ہوتا ہے، مرعوام کواس کی اجازت دینی ہرگز جائز نہیں اور تخصیل فیض کا کوئی متعین طریقہ نہیں ہے، جب جانے والا اہل ہوتا ہے تواس طرف سے حسب استعداد فیضان ہوتا ہے مگرعوام میں ان امور کا بیان کرنا کفر وشرک کا دروازہ کھولنا ہے۔ (۲)

كالمين كيلي قبرول فيف كحصول پريدروايت دلالت كرتى ب:

ا عن ابن عباس رضى الله عنه قال: ضرب بعض اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم بائة على قبرٍ وهو لا يحتسب أنه قبر فاذا فيه الانسان يقرأ (تبارك الذي بيده الملك) حتى ختمها فاتى النبى صلى الله عليه وسلم اخبره، فقال النبى صلى الله عليه وسلم هي المانعة، هي المنجية تنجيه من عذاب الله (٣)

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى: باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب: ١/١٠٠٨

<sup>(</sup>۲) فتاوی رشیدیه ، مطبوعه مکتبه تهانوی دیوبند: ۱۰۳

<sup>(</sup>٣) ترمُذي: فضائل القرآن، فضل سورة الملك رقم:٢٨٩، وقال حسن غريب من هذا الوجه.

فلال حصیل جوچولها بن رہا ہے اس کے نیج ایک چینی کا مرتبان گڑا ہے اس میں پانچ سواشر فیاں ہیں وہ اس فقیر کودے دیں ، بیخواب حرف بحرف شجیح ثابت ہوا اور اس پڑمل کیا گیا۔(۱) اس طرح کے مزید واقعات (فضائل صدقات ص۹۳۳) (فضائل حج ص۱۳۳۳) میں ملاحظ ہوں۔

\*\*\*

Charles of the Burney of the Burney of the Carles

The transfer of the contract of the state of

Little La Valled - To a Resider C.

والمراجوا بالإستان إحروانا المراجع ويولع والأوردال وواردال

(۱) فضائل صدقات : ۱۲۲

كتب نضائل ١٣١٦ حقائق - غلط فهيال

صالحین کی قبروں کے پاس بھی کچھ شہور شرطوں کے ساتھ دعا کے مقبول ہونے کو تجربہ شدہ فرمایا ہے بھروہ آگے علامہ شوکانی آ اورامام جزرگ کی ایک عبارت پر تبھرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(ان مقامات پر دعاؤں کی قبولیت) کی وجہ ان کے مقام ومر تبہ کا بلند ہونا اور برکت کا نازل ہونا ہے اور ہم پہلے یہ بات ذکر کر بچے ہیں کہ جگہ کی برکت دعا کرنے والے پراثر انداز ہوتی ہے، جیسا کہ اللہ کے ذکر میں مشغول صالحین کی مجلس میں اگر کوئی دوسر اشخص آ جائے تو وہ بھی ان پر اس فی اللہ کے ذکر میں مشغول صالحین کی مجلس میں اگر کوئی دوسر اشخص آ جائے تو وہ بھی ان پر انہوں اللہ کہ دیث شریف میں آیا ہے آپ انہوں کی بھی خوالا محدیث شریف میں آیا ہے آپ انہوں کے پاس بیٹھنے والامحروم نہیں ہوتا۔(ا)

علامہ جزری کی بیعبارت بھی خاص طور سے قابل توجہ ہے کہ وہ بھی بزرگوں کے قبور سے فیض کے حصول کو ثابت کررہے ہیں مذکورہ بالاتح بر کی روشنی ہیں حضرت ِزکریاصا حب ؓ کے فضائل اعمال ہیں مذکورہ واقعات پر تقید کی گنجائش نہیں اس لئے ایک تو حدیث سے اس کا ثبوت ہوتا ہے، دوسر سے اسلا ف امت کی معتمد کتا ہیں اس قتم کے واقعات سے بھری پڑی ہیں اور علامہ جزری کی بحث بھی بزرگوں کی روحانیت سے فیض کے حصول پر دلالت کرتی ہے اور یہ فیض کا حصول براہ راست اور مستقل طور سے ان سے نہیں ہوتا، بلکہ ان کے اللہ کے متبول بندے ہونے کی وجہ سے ان کی روحانیت کے توسط سے فیضان کے حصول کی کوشش ہوتی ہے۔ چنانچے زکریاصا حب لکھتے ہیں :

ا۔ حضرت عاتم اصم بلخی جومشہور صوفیہ میں سے ہیں کہتے ہیں کہمیں برس تک ایک قبر میں انہوں نے یہ چلہ کیا تھا کہ بے ضرورت کی سے بات نہ کی، جب حضور اقد س اللہ اللہ اللہ ہم اوگ تیرے نبی کی قبر کی زیارت کو حاضر ہوئے ہیں تو ہمیں نامرادوا پس نہ کچو بغیب سے آواز آئی ہم نے تہمیں اپنے نبی کی قبر کی زیارت نصیب ہی اس لئے کی ہے کہ اس کو قبول فر مائیں، جاؤہم نے تمہارے اور تمہارے ساتھ حقنے حاضر ہیں سب کی مغفرت کردی۔ (۲)

۲- مصرکے ایک صاحب خیرا یک ضرورت مند کیلئے ایک بنی کی قبر پر درخواست گذار ہوئے رات کو وہ بزرگ انہیں خواب میں ملے اور کہا کہتم میرے گھر والوں کے پاس جا وَاوران سے کہو کہ مکان کے

(۱) تحفة الذاكرين : ٦٣ (٢) فضائل فح أصل زائرين كواقعات : ٣

## کشف بندے کے اختیار میں نہیں

پہلے ہم آیت کے ذیل میں اس مئلہ ہے متعلق کچھ باتیں ذکر چکے ہیں:

وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنُ يَّأْتِيَ بِالْيَةِ اِلَّابِاِذُنِ اللَّهُ (١)

"اوركوئى رسول بھى الله كى مدداوراس كى قدرت كے بغيركوئى نشانى نہيں لاسكتا"

اس لئے اس آیت کی روشنی میں یہ بھھ لیمنا چاہئے کہ بزرگوں کو جو کشف ہوتا ہے وہ ان کے اختیار میں بھی نہیں ہوتا، میں نہیں ہوتا، میں بھی نہیں ہوتا، میں بھی نہیں ہوتا، چنانچہ حضرت یعقوب التکلیفائی کو ایک مدت تک حضرت یوسف التکلیفائی کی خبر نہ ہوئی، حالانکہ اس فید بت (گمشدگی) کی حالت میں ان کواس قدرر نے فیم ہوا کہ روتے روتے ان کے آنکھوں کی بینائی جاتی رہی، جب اللہ عزوجل نے انہیں یوسف التکلیفائی کے احوال کی اطلاع دینا چاہاتو میلوں سے موسف التکلیفائی خوشبو آئی۔

اس حقیقت کو بیان کرنے کیلئے یوں کہ گیا ہے کہ کشف دوطرح ہے ہوتا ہے، ایک توصاحب کشف کے اختیار ہے اور دوسرے اس کے اختیار کے بغیر ہمین بسااہ قات یوں ہوتا ہے کہ صاحب کشف کے اداد ہا اور اس میں دخل ہوتا ہے، لیکن اس ہے مطلوبہ فا کدہ حاصل نہیں ہو پا تا اور اس کی میر مخت دائیگاں جاتی ہے (اس ہے معلوم ہوا کہ کشف کا بالکلیہ اختیار بندے میں نہیں ہے، کبھی بندے کے ادادہ ہے کشف تو ہوجا تا ہے راس کے اثر ات حاصل نہیں ہوتے )۔

ایک مرتبہ حضرت انشرف علی تھانویؒ ہے دریافت کیا گیا کہ بعض بزرگوں کے متعلق یہ جو کہا جاتا ہے وہ صاحبِ کشف ہیں اس کا کیا مطلب ہوتا ہے؟ کیادہ خض خوداینے ادادے اوراختیار سے تخفی چیزوں پر واقف ہوجاتا ہے، یا اللہ کا فضل اور اس کا ارادہ اس کیلئے شامل حال ہوتا ہے تو انہوں نے فر مایا: کشف بھی تو بندے کے ارادہ ہے حاصل ہوتا ہے بھی بغیرارادے کے اور بھی اس کے ارادہ اور کوشش کے بغیر بھی حاصل نہیں ہوتا ، خضریہ کہ کشف و کرامات بندے کے اختیار میں نہیں ہوتے ، ہاں ایسا ہوتا ہے بھی بندے نے کشف کیلئے ارادہ کیا اور اس وقت اللہ کی مددشامل حال ہوگئی۔

## مکاشفات کے مسائل

بزرگوں کیلئے عالم غیب (غیب کی دنیا) کی چیزوں کا ظاہر اور منکشف ہونا بالکل حق اور درست ہے،
اگر شریعت پر کامل پیروی اور اِ تباع کے ساتھ اِن اُمورِ غیبیہ کا ظہور ہوتو یہ ایک نہایت ہی بلند و بالا
عالت ہے، مزید کشف کے ذریعہ قبر اور قبر والوں کے احوال بلکہ لوگوں کے دلوں کے احوال بھی
بیا اوقات ظاہر ہوجاتے ہیں کشف کے درست ہونے پرضچے احادیث اور بزرگوں کے بیشاران گنت
واقعات دال ہیں۔

خودعلامه ابن تيميةً بني مجموع فقاوى شيخ الاسلام مين كشف كى حقيقت كوبيان كرنے كيلي متقل باب باندها م جس كيلئ ملاحظه بو (ج:۱۱،۳۱۲ انہوں نے ایک جگد يول فرمايا ہے :

المكاشافات التي تكون لأهل الصفا جزء من جزء علم الأمور الكونيه (۱)

المرافلاص كيلئے جومكاشفات ہوتے ہيں وہ كو بني علوم كا ایک نہایت ادنی درجہ ہوتا ہے 
المرآ گرمز يدارشا دفرماتے ہيں :

و اما خواص الناس فقد يعلمون عواقب اقوام بما كشف الله لهم (۱) رج فاص لوگ وه الله عز وجل كى عطاكرده كشف كى دولت سے لوگوں كے انجام پر واقف موئے ہیں۔

## كشف كي قسمين

كشف دوطرح كاموتابي كشف كوني ، كشف الهي -

کشف کونی ہے ہے کہ کسی چیز کا حال معلوم ہوجائے ، جگہ کی دوری زمانہ کا بعد کوئی چیز اس کے درمیان حائل نہ ہو۔

کشف الہی ہے کہ بندے کے دل پرعلوم واسرار، دقیق وباریک معارف و حقائق ظاہر ہوں، خداکی ذات وصفات کی حقیقت اس پر مکشف ہوجائے اور بیتمام چیزیں صورت مثالیہ میں ائے نظر آئیں۔ (۲۳)

(I) مجموع الفتاوي : ١١/ ٣٩٨ (٢) مجموع الفتاوي : ١١٥/١ (٣٠) شريعت وطريقت : ٣٣

صحابہ فری از ان کے تلاوت قرآنا، فرشتوں سے ان کا بات چیت اور مصافحہ کرنا، ان کا فرشتوں کی باتوں کی باتوں کو سننا، ان کے تلاوت قرآن کے وقت فرشتوں کا آموجود ہونا اس قتم کے بے شار واقعات میا قالصحابہ نے اللہ کا ساند کے ساتھ موجود ہیں اگراس کی تفصیل جا ہے تو ''حیا قالصحابہ نا اللہ کا ساند کے ساتھ موجود ہیں اگراس کی تفصیل جا ہے تو ''حیا قالصحابہ نا معربی کا ساند کے ساتھ کی اللہ تعلق کر ھالہند'' ملاحظہ کیا جائے۔

## فيرني (ولى) كوبھى فرشة نظرآتے ہيں

عن اسيد بن حضير رضى الله عنه قال: بينما هو يقرأ من الليل سورة البقرة وفرسه مربوط عنده، اذجالت الفرس فسكت، فسكنت الفرس، ثم قرأ فجالت وكان ابنه يحيى قريباً منها فانصرف، فاخرجه، ثم رفع رأسه الى السماء فاذا مثّل الله فيها امثال المصابيع فلما اصبح حدث به النبى فقال "أوتدرى ماذاك؟ "قال: لا فقال: تلك الملائكة دنت بصوتك ولو قرأت لأصبحت ينظر إليها الناس لا تتوارئ منهم (1)

حضرت اسید بن حفیر رخونی است روایت ہے کہ وہ ایک شب کوسورۃ البقرہ پڑھ رہے تھے اوران کا گھوڑ اسید بن حفیر رخونی اسید بن حفیر رخونی اسید پڑھتے پڑھتے خاموش ہوگئے ،وہ گھوڑ انجی گھہر گیا ، پھر پڑھتے لگے وہ پھر پڑھنا شروع کیا وہ پھر پڑھنا گا اوران کا لڑکا بچی اس سے قریب تھا یہ وہاں سے چلے اوراس لڑکے کو ہنالیا ، پھر سراٹھا کر جو آسان کی طرف و یکھا تو اس میں ایک سائبان نظر پڑا ، جس میں چراغ سے معلوم ہوئے جب صبح ہوئی تو انہوں نے رسول اللہ علی ایک سائبان نظر پڑا ، جس میں چراغ سے معلوم ہوئے جب صبح ہوئی تو انہوں نے رسول اللہ علی ایک سے تو صبح کے وقت تک وہ یہاں رہتے کہ سب لوگ انہیں اپنی ترد یک آگئے تھے اورا گرتم پڑھتے رہتے تو صبح کے وقت تک وہ یہاں رہتے کہ سب لوگ انہیں اپنی آپئی اسید کھتر ہے۔

اس حدیث سے بیمعلوم ہوا کہ اولیاء کوفر شتے دکھائی دیتے ہیں بلکہ سلام اور کلام بھی ممکن بلکہ واقع ہے، اس حدیث میں حضرت عمران بن حسین کو واقع ہونا نہ کور ہے، اور اولیاء کیلئے فرشتوں کے نظر آنے اور ان سے بحالت بیاری میں فرشتوں کا سلام کرنا نہ کور ہے، انبیاء اور اولیاء کیلئے فرشتوں کے نظر آنے اور ان سے

(۱) بخارى : فضائل القرآن، نزول الملئكة عند قرأة القرآن رقم : ٥٠١٨

سرفضائل ۱۳۲۰ حقائق-غلط فهمياں

اس بحث کوسا منے رکھنے سے بہت سے اشکالات واعتراضات دفع ہوجاتے ہیں کہ کی بزرگ کے ساتھاں کے ساتھاں کے ساتھاں کے ساتھاں کے ساتھاں کے ساتھاں کشف وکرامت کا ظہور کیوں نہ ہوا؟ نبی کے بعض دیگر مجزات کے سامنے ولی کی جزئی کرامت بالکل ہیچ ہوتی ہیں۔الغرض مید کہ بندے کیلئے ہمیشہ اور دائی طور پراپنے ارادے اور اختیارے اس کیلئے مشف یا کرامت کا ظہور ہو ہے آیات واحادیث کی روشنی میں منع اور محال ہے۔

كشف كى شرعى حيثيت ومقام

کشف کا ہونا یکوئی بردا کمال نہیں، بلکہ اصل اتباع شریعت ہے، چونکہ کشف (جومعتبر ہے) وہ اتباع شریعت اورا حکام الہیک کامل تابعداری کے بتیج میں ہوتا ہے۔

بی ریس الہام ہے علم ظنی حاصل ہوتا ہے، اگریہ شریعت کے اصول وقواعد کے موافق ہوتو قابل عمل موقا و ابل علی محلود نہ اللہ جھوڑ دینا) اگریہ شریعت کے اصول وقواعد کے خلاف تو نہ ہو، کیکن کشف باہم مختلف ہوں اگروہ دونوں کشف ایک کے ہوں تو اخیر کا کشف معتبر ہوگایا جن میں قبولیت کے آثار زیادہ ہوں اس کا کشف معتبر مانا جائے گا۔

کشف احادیث کی رفتنی میں کشف احادیث کی رفتنی میں نصف ملائکہ: یعنی فرشتوں کا نظر آنا

<sup>(</sup>۱) اخرجه الشیخان، بخاری: المغازی، باب اذ همت طائفتان منکم ان تفشلا، وقم: ۲۳/۲/۳۲ مسلم: فضائل اکرامه میناند بقتال الملائکة معه رقم: ۲۳/۲/۳۲

حقائق-غلط فبهيال

بات چیت کرنے میں فرق میہ ہوتا ہے کہ انبیاء میہم السلام ان با توں کولوگوں تک پہنچانے کے مکلف ہوئے ہیں اور غیر نبی کیلئے اس کی تبلیغ ضروری نہیں ہوتی۔

# بعض اوقات اہل کشف کواپنے کشف کی حقیقت معلوم نہیں ہوتی

ندکورہ بالا حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اہل کشف کیلئے اپنے کشف کی حقیقت کومعلوم ہونا ضروری نہیں، چنا نچہ اسید بن حفیر رہ بھی کو ملا تکہ کا کشف ہوا، مگر انہیں بینہ معلوم ہوسکا کہ یہ فرشتے ہی ہیں، لہذا بعض لوگوں کا بیاعتر اض کہ حضرت لوط اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس فرشتے آئے لیکن انہیں ان کے فرشتے ہونے کی اطلاع نہ ہو تکی حق کہ انہوں نے ان کیلئے مہمان نوازی انتظام کیا اور انہیں ان کے فرشتے ہونے کی اطلاع نہ ہو تکی حقیر فرص کر کت سے ان کو بچانے کی فکر لاحق ہوئی تو دیگر اسی طرح حضرت لوط النظام کی اطلاع کیسے ہوگئی ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بسااو قات ولی کیلئے اپنی کشف کی حقیقت معلوم ہوتی ہے اور ہمی نہیں معلوم ہوتی 'جیسا کہ اس روایت میں ان صحابی کوفرشتوں کا علم نہ ہوسکا اور اس سے پہلے ذکر کردہ روایت میں حضرت سعد بن وقاص رہ بھی کوان فرشتوں کے بارے میں علم مورکیا تھا کہ وہ جرائیل اور میکائل تھے۔

لہذا فضائل اعمال مولفہ حضرت ذکر کیا میں اس طرح کے اولیاء اللہ کے فرشتوں کے نظر آنے اور ان کی ضروریات پورا کرنے ہے متعلق جو واقعات مذکور ہیں، وہ او پر ذکر کر دہ احادیث کی روشنی میں صد فیصد صحیح ہیں:

#### حفرت ذكرياصا حب لكهة بين:

" حسن بن جی کہتے ہیں کہ میرے بھائی علی کا جس رات انتقال ہوا انہوں نے مجھے آواز دے کر پانی ما نگا ، میری نماز کی نیت بندھ رہی تھی ، میں سلام پھیر کر پانی لے کر گیا تو وہ فر مانے گے، میں تو پی چکامیں نے کہا آپ نے کہاں سے پی لیا ، گھر میں تو میرے اور آپ کے سواکوئی نہیں۔ کہنے گئے ، حضرت جبرائیل علیہ السلام ابھی پانی لائے تھے ، وہ مجھے پلا گئے اور بی فر ماگئے کہ تو اور تیرا بھائی ان لوگوں میں سے ہیں جن پرحق تعالی نے انعام فر مار کھا ہے۔" (1)

حضرت حظله و المجانية بوكاتب رسول تصان كى يه شهور روايت ب بس سے فرشتوں كا ظاہر مونا مكن معلوم مونا ہے۔ آنبیں اپنے حضورا كرم المجانی مجلس میں موجود كى اور عدم موجود كى میں فكر آخرت سے تعلق سے فرق محسوس موا تو آنبیں اپنے منافق ہونے كايقين ہو گيا اور انہوں نے اپنی اس کیفیت كا ظہار حضرت ابو بر مخطین ہے كيا تو وہ بھی ان كے ہم خيال ہو گئے ، چنانچان دونوں نے آنخضرت محسوس المهار كيا تو آپ محسوس المهار كيا تو آپ محسوس المول نے اور فرما نے : "والدى نفسى بيده لوتدوم مون على ماتكونوں عندى اوفي الذكر لصافحتكم الملائكة لوتدوم مون على مراح والكن يا حنظلة ساعة و ساعة " ثلث مراح (ا) على فرشكم وفي طرقكم ولكن يا حنظلة ساعة و ساعة " ثلث مراح (ا) وقت ہاں ذات كی جس کے اس دات پر میرے پاس ہوتے ہوا گرتم لوگوں کو اس پر يا فرمايا كدؤ كر پر دوام حاصل ہوجائے تو تم سے بستروں پر اور سراکوں پر ملائكہ مصافحة كر نے تكين اے خظلہ ایک گئرى كيمى ، يہ ضمون آپ نے تين بار فرمايا۔

اس مدیث ہے بیمعلوم ہوا کہ اور ادواذکار کی زیادتی اشغال ومراقبات کی کثرت ہے جب نفس میں کیسوئی اور استغراق کی کیفیت غالب ہوتی ہے تواس حالت کے فرشتوں سے مناسبت کی وجہ ہے بھی ان کا انکشاف ہوجا تا ہے اس حدیث سے اس کا امکان بلکہ واقع ہونا معلوم ہوتا ہے ، بلکہ انکشاف سے بردھ کرملاقات کا بھی اثبات ہے۔ چنانچے فضائل اعمال میں ذکورہ اس شم کے واقعات کچھ کالنہیں ہیں۔ شخ اساعیل فرغانی کہتے ہیں کہ مجھے ایک عرصہ ہے اسم اعظم سکھنے کی تمناتھی مجاہدے بہت کرتا تھا، کئی کئی دن فاقے کرتا حتی کہ فاقوں کی وجہ سے بہوش ہو کر گرجا تا ، ایک روز میں وشق کی مجد میں بیٹھاتھا کہ دوآ دئی مجد میں داخل ہوئے اور میر نے قریب کھڑے ہوگئے ، مجھے ان کود کھر رید خیال ہوا کہ بیفر شتے معلوم ہوتے ہیں ، ان میں سے ایک نے دوسر سے سے بوچھا کیا تو اسم اعظم سکھنا چاہتا ہے ، اس نے کہا ہاں بتا دیجئے ، میں یہ نفتگون کرخور کرنے لگا ، اس نے کہا وہ فظ اللہ ہے بشرطیکہ صدقی دِل سے ہو۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) مسلم: التوبة، فضل دوام الذكر والفكر في الاخرة رقم: ۲۵۵، ترمذي، صفة القيامة، باب حديث حنظلة رقم: ۲۵۱۳، وقال حسن صحيح (۲) فضاكل على وكري ٩٨، بعداز مديث ٢٩، أصل موم

ایسےدورصحاب ریج اللہ واقعات ہیں، جس سے بطور کشف وکر امت کے اللہ والوں کیلئے امور آخرت کے اللہ والوں کیلئے امور آخرت کے منکشف ہونے کا پنہ چاتا ہے۔ لہذا فضائل اعمال مولفہ حضرت ذکریاً میں جو بزرگوں کیلئے بطور کشف امور آخرت سے واقفیت کا تذکرہ ملتا ہے وہ محال اور بعید از قیاس نہیں ہیں۔

ایک بزرگ کا جوداقعہ کیا ہے کہ انہوں نے اللہ سے دُعاکی کہ ان پر شیطان کے وسوسہ والنے کی کیفیت منکشف ہوجائے تو انہیں یہ نظر آئی کہ بائیں طرف مونڈ ھے کے پیچھے چھرکی شکل سے بیٹھا ہے ایک لمی سونڈ منہ پر ہے، جس کوسوئی کی طرح دل کی طرف نے جاتا ہے۔
اس کوذاکر پاتا ہے تو اس سونڈ کو تھینے لیتا ہے غافل پاتا ہے تو اس سونڈ کے ذریعے وساوس اور گنا ہوں کا زہر انجکشن کے طریقہ سے دل میں بھرتا ہے۔(۱)

سیخ ابویزید قرطبی فرماتے ہیں کہ ہیں نے بیانا کہ جو خص ستر ہزار مرتبدا الداللہ پڑھے
اس کودوزخ کی آگ سے نجات ملے، میں نے بیخبرین کرایک نصاب بینی ،ستر ہزار کی تعداد
ابی بیوی کیلئے بھی پڑھااور کی نصاب اپنے لئے بھی ذخیرہ آخرت بنایا، ہمارے پاس ایک
نوجوان رہتا تھا، جس کے متعلق یہ مشہور تھا کہ بیصا حب کشف ہے، جنت ودوزخ کا بھی
اُسے کشف ہوتا ہے، مجھے اس کی صحت میں پچھڑ ددتھا، ایک مرتبدہ نوجوان ہمارے ساتھ
کھانے میں شریک تھا کہ دفعۃ اس نے ایک چیخ ماری اور سانس پھو لئے لگا اور کہا کہ میری
مال دوزخ میں جل رہی ہے، اس کی حالت مجھے نظر آئی، قرطبی کہتے ہیں کہ میں اس کی
گھراہٹ کود کھر ہاتھا، مجھے خیال آیا کہ ایک نصاب اس کی مال کو بخش دوں، جس سے اس کی
سیائی کا بھی مجھے تجربہ ہوجائے چنا نچہ میں نے چیکے سے وہ نصاب بخش دیا، مگر وہ نو جوان
فورا کہنے لگا کہ چیا میری مال دوزخ کے عذاب سے ہٹادی گئی۔
فورا کہنے لگا کہ چیا میری مال دوزخ کے عذاب سے ہٹادی گئی۔

ص حضرت عمر بن عبدالعزیز کا جب انتقال ہونے لگا تو فر مایا مجھے بٹھادولوگوں نے بٹھادیا پھر فر مایا (یا اللہ تونے مجھے بہت سے کاموں کا حکم فر مایا مجھے ساس میں کوتا ہی ہوئی، تونے مجھے بہت ہی کہتے رہے تونے مجھے بہت کی کہتے رہے اس کے بعد فر مایا لیکن لا الدالا اللہ فر ناکرا یک جانب غور سے دیکھنے گئے، کسی نے پوچھا کیا دیکھتے ہو، فر مایا کچھ بنر چیزیں ہیں کہ نہ وہ آ دمی ہیں نہ جن، اس کے بعد انتقال فر مایا۔ (۲)

(I) فضائل ذكر: ٣٤، بعداز حديث ١٢ أفصل ثانى (٢) فضائل ذكر: ١٠٣، بعداز حديث ٣٢ أفصل سوم

كتب فضائل ٢١٣٠ حقائق - غلط فهمياں

### ن غيب کي چيزون کا ظاهر مونا

بسااوقات بزرگوں کیلئے بطور کشف کے عالم غیب کے احوال نظر آتے ہیں بے شارا مادیث سے اس کا ثبوت ملتا ہے:

ا- عن انس رضى الله عنه في قصة احدٍ قولُ انس بن النضر قال: ياسعد بن معاذ! الجنة ورب النضر، إنى لأجد ريحها من دون احدٍ (۱) حضرت انس بن ما لك في المحينة المرين ان كي يجاحضرت انس بن ما لك في المحينة المرين ان كي يجاحضرت انس بن ما لك في المحين معاذ! قتم إنهول كي يروردگار كي كي جنت كي خوشبو يا تا مول جبل احد كي يحص سے -

٢- عن جابر رضى الله عنه قال لما حضر احد دعانى ابى من الليل فقال ما ارأنى الا مقتولاً في اوّل من يقتل من اصحاب النبى وإنى لا اترك بعدي اعزّعلى منك غيرنفس رسول الله صلى الله عليه وسلم إنّ على ديناً فاقص واستوص باخواتك خيراً فاصبحنا فكان اول قتيل ودفنته مع اخر في قبر (٢)

حضرت جابر ضی است مردی ہے کہ جب معرک اُ اُحدیث آنے والا تھا تو رات میں مجھے میرے والد نے بلایا، کہنے گئے جھے ایسے معلوم ہوتا ہے کہ میں حضور میں کے اصحاب میں سے سب سے پہلے شہید کیا جا وال گا ، اگر تمہارے علاوہ مجھے سب سے زیادہ عزیز چیز جے چھوڑ کر جارہا ہوں کوئی ہے تو وہ حضور علی کا ، اگر تمہارے ملاوی کھے شرض ہے اسے پورا کرو، اپنی بہنوں کے ساتھ اچھا سلوک کرو، مصح سب سے پہلے وہی شہید کردیا ہے تو میں نے انہیں ایک دوسرے شہید کے ساتھ وفن کردیا۔ مسلح موقع سے جب نیز ہ لگا تھا تو انہوں نے یول فر مایا تھا " فز ت ور ب الکعبة " رب کعبی قتم میں تو کامیاب ہوگیا۔ (۳)

- (۱) بخارى؛ الجهاد، باب قول الله من المؤمنين رجال صدقوا ..... رقم:۵۱-۲۸، مسلم: الأمارة، ثبوت الجنة للشهيد :۱۲۸، ترمذى: ۳۲۰ وقال حسن صحيح
  - (٢) بخارى: هل يخرج الميت من القبر واللحد، حديث: ١٢٨٧
    - (m) بخارى: كتاب المغازى ، باب غزوة الدويبيع: ۵۸۹/۲

كتبفضائل

حقائق-غلط فبميال

MY

كتفضائل

احوال قبور كامعلوم مونا

صلى الله عليه وسلم خبائةً على قبرٍ وهو لا يحتسب أنه قبر فاذا فيه الانسان صلى الله عليه وسلم خبائةً على قبرٍ وهو لا يحتسب أنه قبر فاذا فيه الانسان يقرأ "تبارك الذي بيده الملك" حتى ختمها فاتى النبي صلى الله عليه وسلم فاخبره، فقال النبي صلى الله عليه وسلم هي المانعة هي المنجية تنجية من عذاب الله (1)

حضرت ابن عباس فرقی سے روایت ہے کہ سی صحابی نے اپنا خیمہ ایک قبر پرلگایا اوران کو معلوم نہ قا کہ یہ تجبر ہے ایک معلوم ہواجو " تَبَارَكَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلُكُ " پڑھ رہا ہے نہ قا کہ یہ قبر ہے اس میں ایک آدی معلوم ہواجو " تَبَارَكَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلُكُ " پڑھ رہا ہے یہاں تک کہ اس کو ختم کیا وہ صحابی رسول اللہ علی اس کے اوراس واقعہ کی خبر آپ علی اس کے اس مورہ کو رسول اللہ علی نے فر مایا: یہ سورة خفاظت کرنے والی ہے، یہ سورة نجات دینے والی ہے یہی مردہ کو عذاب الہی سے (جو کہ قبر میں ہوتا ہے ) نجات دیتی ہے۔

مدرب، ان سر مرحد المرام المرام المرام المرام المرام المرام وقع بين جيسان صحافي كومواء الساحد يث سي معلوم موكة قبرول كاحوال نيك لوگول كيلئے ظاہر موتے بين جيسان صحافي كومواء عبد صحاب كريگر واقعات بھى بين -

ر بہت ہے ہیں ایک واقعہ حضرت عمر فریطی ہے کہ دورِ خلافت کا ہے جے حاکم نے یکی بن ایوب الخزای نے نقل کیا ہے کہ حضرت عمر فریطی ہے کہ دورِ خلافت میں ایک نوجوان نہایت ہی عابدوز اہدر ہتا تھا، اکثر و بیشتر وہ مجد میں اپی وقت گذاری کیا کرتا، اس کا جب انقال ہواتو اور حضرت امیر المونین کو اس کی اطلاع ہوئی تو اس کی قبر پر تشریف لے گئے حضرت عمر فریق ہے کہا: اے فلال: "وَلِمَنُ خَافَ مَقَامٌ رَبِّه جَنَتَانٍ" (الاعراف ۱۰۲) دو تھائے نے کہا: اے فلال: "وَلِمَنُ خَافَ مَقَامٌ رَبِّه جَنَتَانٍ" (الاعراف ۱۰۲) دو تھائے نے رب کا خوف کرتا ہے تو اسے جنت کے دو تھائے نے جیں، نوجوان نے قبر میں سے کہا: اے عمر اللہ عز وجل نے مجھے جنت کے دو ٹھائے عطائے "۔ (۲)

بعینہ ایسائی واقعہ ابولعباس کا ہے جوفضائل اعمال میں فدکورہے۔

ایسے بی امام ابوصنیفی گاواقعہ ہے کہ انہیں وضو کے ساتھ لوگوں کے کس گناہ کا ازالہ ہوتا ہے۔ (۱)

یتمام واقعات بالکل مستبعد نبیس بخاری کی روایات میں جیسا کہ ہم نے ذکر کیا صحابہ کیلئے امور آخرت جنت وغیرہ کا انکشاف کا ذکر ہے، ایسے ہی بزرگوں کیلئے بطور کشف وکرامت کے باذن اللہ بیواقعات صادروظا ہر ہو سکتے ہیں۔

٥ عالم غيب كي آواز كاظامر مونا

عن عمر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا نزل عليه الوحي يسمع عندوجهه كدوي النحل (٢) حفرت عرفظ الله عليه ورايت م رفط الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عندوجه كدوي النحل على عرفهوم الله عليه الله على الله الله على الله على الله على الله الله على الله على الله الله على الله على الله على الله الله على

اس حدیث سے بیم علوم ہوا کہ بعض اوقات شغل (پورے طریقے سے متوجہ الی اللہ ہونے) سے بعض اوقات دوسرے اسباب سے عالم غیب کی آواز منطق ہوجاتی ہے، حدیث میں ایسی ہی آواز کاذکر ہے، کیکن متوجہ الی اللہ ہونے کے وقت آنے والی ہراس آواز کو غیبی آواز ہیں کہا جاسکتا۔

اس مدیث کی روشی میں اس طرح کے واقعات کچھ مستعدنہیں:

جس میں غیبی آواز کا تذکرہ ہے۔حضرتِ حاتم اصم بلخی جومشہور صوفیہ میں سے ہیں کہتے ہیں کہ میں برس تک ایک قبر میں انہوں نے یہ چلہ کیا تھا کہ بے ضرورت کی سے بات نہیں کی، جب حضور ﷺ کی قبر اطہر پر حاضر ہوئے ہیں تو ہمیں نامرادوا پس نہ کیو نفیب سے آواز آئی کہ ہم نے تہمیں اپنے نبی کی قبر کی زیارت نصیب ہی اس لئے کی ہے کہ اس کوقبول فر مائیں، جاؤ ہمے نے تہمارے اور تہمارے ساتھ جتنے حاضر ہیں سب کی مغفرت کردی۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) ترمذی: فضائل القرآن، فضل سورة الملك رقم: ۱۸۹، وقال حسن غريب من هذا الوجه

من شدة الوجه (٢) كذا في الكنز: ٢٥١٣، تفسير ابن كثير :٢٤٩/٢ واخرجه البيهقي كما في الكنز: ٢٢٨/١

 <sup>(</sup>۱) فضائل ذكر: ۱۵، بعداز حديث (۲) ترمذى: تفسير القرآن، سورة المومنون رقم ۳۱۷۳
 (۳) فضائل حج : فصل زائرين كواقعات، واقعد : ٣.

كتبافضاكل

حقائق-غلطفهميال

MYA

علم غیب کی حقیقت اُس کے اقسام واحکام غيب كي تعريف

عيب اور مغيب وونول غاب يغيب كمصدر بين اورغاب الشئى من فلان معنی ہیں، پوشدہ ہونا، پس غیب کے لغوی معنی ہیں: ایس چیز جوہم سے پوشیدہ ہو،اس کی جمع غیوب آئی ہاورمغیب کی جمع مغیبات ہے۔

قاموس میں ہے:"الغیب ماغاب عنك"غیبوه چیز ہے جوآپ سے پوشیده ہو۔ اورمغرب ميں ہے:"الغيب ماغاب عن العيون وان كان محصلا في القلوب" غيبوه بجونگامول ساوجل موه جا بهوه دلول ميل موجودمو اورعرف شرع میں غیب: ہروہ چیز ہے جو بندول سے پوشیدہ ہے حافظ عمادالدین اساعیل بن کشر، سدی مفسر کے حوالہ ہے، ابن عباس، ابن مسعود اور نبی کریم فیلین کے کی صحابہ کرام دیاتی کا بی ول نقل کرتے ہیں:

اما الغيب: فماغاب عن العباد من امرالجنة وامرالنار وماذكر في القرآن (۱) غیب وہ ہے جو بندول سے پوشیدہ ہوجیے جنت اور دوزخ کے حالات اور جو کھ قرآن یاک میں بیان کیا گیاہے۔

أبك شبه اوراس كاازاله

غیب کی اس تعریف براگر بیشبه وکه جنت اور دوزخ وغیره کے حالات تو ہمیں معلوم ہیں، ان كوغيب كهنا كيول كردرست ع؟ تواس كاجواب بيد كدوى والهام اوركشف كذر يعدجن اُمورغیبید پراللدتعالی اینے رسولوں اور برگزیدہ بندول کومطلع فرماتے ہیں، وہ سب چیزیں ہم سے یوشیدہ ہیں،حواس ظاہرہ ( دیکھنا،سننا،سونگھنا،چھونا، چکھنا) سے ہم ان کا ادراک کرنا جا ہیں تو نہیں کر سکتے ،اس لئے ان کوغیب کہنا درست ہے،قرآن یاک میں بھی ایسی چیزوں **کوغیب** كها كيا بارشاد خداوندى ب: "الله يُن يُؤْمِنُونَ بالْغَيب" (٢) جويقين كرت بي

(۱) تفسيرابن كثير: ارام (۲) البقرة: ۳

ابن الى الدنيا اورابن سمعانى في محمد بن حمير سے بيروايت الله كى ہے كہ حضرت عربن خطاب رضي الديالة على عرقد كي إلى على السادم عليكم یا اهل القبور! مارے احوال توبیق کہ تمہاری یوبوں نے دوسری شادیاں رجالیں، تمہارے گھرول میں دوسر بس گئے بتہاری ثروت اور دولت تقسیم ہوگئی ہو کسی نے آواز دی، مارے احوال يہ بيں كہ جو كھيم نے اپنے لئے آ كے بيج ركھا تھا اسے ہم نے ياليا، جو كھ ہم نے خرچ کیا تھا، اس کے حوالہ ہے ہم نفع بخش رہے، جو پچھ ہم چھوڑ گئے تھے اس کے حواله ع ما في مي عدرا)

اس طرح کے بے شاروا قعات علامدابن قیم نے اپنی کتاب الروح میں (ص ۱۰،۸) اور شیخ محمد بن عبدالو ہاب مولفات الشيخ ٢٠٠٨، ١٨ مين ذكر كيا ہے۔

ان احادیث اور اسلاف اُمت کے طرز پران مکاشفات قبور کا تذکرہ حضرت مولانا زکریا صاحب ؓ نے ا پی کتاب فضائل اعمال میں کیا ہے تو انہوں نے یہ چیزیں بے بنیاد نہیں لکھی، بلکہ ان احادیث اور اسلاف امت کے کتابوں کواپی تحریر میں پیش نظرر کھاہے۔

چنانچ حفرت مولا ناز کریاصاحب کشف قبور ہے متعلق واقعات لکھتے ہیں :

ا- حضرت ثابت بنائي حفاظ حديث ميس سے بين ابوسنان كہتے بين خداك فتم! مين ان لوگول میں سے تھا جنہوں نے ثابت کو دفن کیا دفن کرتے ہوئے لحد کی ایک اینٹ گرگئی، تو میں نے دیکھا کہ وہ کھڑے ہوکرنماز پڑھ رہے ہیں، میں نے اپنے ساتھی ہے کہا، دیکھویہ کیا ہور ہا ہے اس نے کہا چیپ ہوجاؤ، جب دفن کر چکے توان کے گھر جاکران کی بیٹی سے دریافت کیا کہ ثابت کا عمل کیا تھا،اس نے کہا بچاس برس شب بیداری کی اورضح کو بیدعا كياكرتے تھے كه ياالله! اگركسي كويد دولت عطاكرے كدوہ قبر ميں تو مجھے عطاكر\_(٢)

جنتیوں کے جنت میں اور دوز خیوں کے دوزخ میں داخل ہونے تک کی تمام چیزوں کا ایں آفصیلی علم کہ کا ئنات حاضرہ اور غائبہ کی کوئی چیزخفی اور پوشیدہ نہ رہے۔

۵۔ ''علم غیرمحیط' سے مراد صرف مغیبات کاعلم ہے، یعنی غیب کی صرف ان باتوں کاعلم جن پر اللہ تعالیٰ نے اپنے مخصوص بندوں کو دحی والہام کے ذریعہ مطلع فر مایا ہے اس مختصر وضاحت کے بعد ان کی تفصیلی وضاحت پیش کی جاتی ہے۔

علم ذاتي

جوتو میں اللہ کوتما م مخلوقات کا خالق اور سارے عالم اور پوری کا ئنات کواس کی مخلوق مانتی ہے وہ سب ہے جوہ سے سے سے سالہ کرتی ہیں کہ کی بھی مخلوق میں جوصفت ہے وہ خالق کی عطا کی ہوئی ہے۔ یہاں تک کہ شرکین جواپنے دیوتا وس کیلئے الو ہیت اور ستقل تقرف کی قدرت کا عقیدہ رکھتے ہیں وہ بھی بہتلیم کرتے ہیں کہ ان کے دیوتا وس کو بیصفات اور کمالات خدا ہی نے عطا کئے ہیں۔ کیوں کہ جن کا وجود ہی خاند زاد نہیں ہے، بلکہ عطائے غیر ہے ان کے اوصاف و کمالات ذاتی اور خاند زاد کیسے ہو سکتے ہیں؟

ایس ہے، بلکہ عطائے غیر ہے ان کے اوصاف و کمالات ذاتی اور خاند زاد کیسے ہو سکتے ہیں؟

ایس ہے، بلکہ عظائے خوص می عقیدہ رکھے کہ رسول اللہ میں نہیا ولی کو کسی کی ذرہ کا ذاتی علم تھا بات ہو وہ بالا تفاق مشرک ہے۔

یا ہے تو وہ بالا تفاق مشرک ہے۔

علم عطائي محيط عام

ای طرح تمام اسلامی فرقے اس کو بھی تسلیم کرتے ہیں کہ تمام غیوب کاعلم محیط اللہ تعالیٰ شانہ کے ساتھ خاص ہے، لہذا جو محف یہ عقیدہ رکھے کہ رسول اللہ علی استعماد معیبات کاعلم محیط حاصل تعااور عالم غیب کی کوئی چیز جس طرح اللہ سے مخفی نہیں ہے اسی طرح رسول اللہ علی تحقیق نہیں تھی اور اللہ تعالیٰ کے علم غیب اور رسول اللہ علی تحقیدہ میں بس' ذاتی "اور" عطائی" کا فرق تھا تو ایسا عقیدہ رکھنے والا بھی بلا شبہ مشرک اور کا فر ہے، ملاعلی قاری "موضوعات کمیر" میں ارقام فرماتے ہیں نہیں احتقاد تسویہ علم الله و رسوله یُکفّر اجماعا کما لا یخفی (۱)

(۱) موضوعات كبير: ۱۱۹

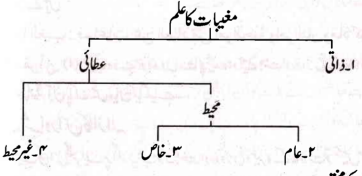
كتبونضائل المسلم

بے دیکھی چیزوں کا (یعنی جو چیزیں ان کے عقل وحواس سے خفی ہیں جیسے دوزخ ، جنت ، فرشتے وغیرہ ان سب کواللہ اور رسول کے ارشادی کی وجہ سے حق اور یقین سمجھتے ہیں۔ (فوائدش الہند)

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ جن امور غیبیہ کے پچھا حوال ہم جانتے ہیں ان کو بھی غیب ہی کہا جائیگا،
کیوں کہ وہ ہم سے پوشیدہ ہیں اور ان کے پچھ حالات کا ہمیں جو علم ہے وہ انبیاء کے توسط سے ہاور
انبیاء کرام اور اولیاء کو وی والہام اور کشف کے ذریعہ حاصل ہوا ہے، حواس کا اس میں پچھ ذخل نہیں۔
اس لئے یہ غیبیات ہی رہیں گے۔

غیب کی حیار شمیں اوراس کے احکام

مغیبات کے جاننے کی بنیادی شمیں دوہیں: ذاتی ،عطائی ، پھرعطائی کی دوشمیں ہیں: محیط ،غیر محیط ، پھر محیط کی دوشمیں ہیں عام اور خاص ، پس مغیبات جاننے کی کل چارشمیں ہوئیں: ا - ذاتی ۲ - عطائی محیطِ عام ۳ - عطائی محیطِ خاص ۳ - عطائی غیر محیط نقشہ درج ذیل ہے :



تمام قسمول كأمخضر وضاحت

ا- "علم ذاتی" خانه زادعلم کو کہتے ہیں، یعنی ایساعلم جو کسی کاعطا کیا ہوانہ ہو۔

۲- "علم عطائی" وہلم ہے جو کسی ہتی کاعطا کیا ہوا ہو۔

٣- "علم محيط عام" ازل سابدتك تمام چيزوں كيم كلي كو كہتے ہيں۔

۲۰- "علم محیط خاص" ابتدائے آفرینش سے جنت وجہم میں داخل ہونے تک کی تمام چیزوں کے علم کلی کو کہتے ہیں۔ یعنی جب سے اللہ عزوجل نے کا کنات کو پیدا کیا ہے، اس وقت سے لے کر

بعض بزرگوں کے مکاشفات وکرامات کے انکار کیلئے اس قتم کی آیتیں بطور شاستدلال پیش کی باتی ہیں:

إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْتَ، وَيَعُلَمُ مَافِي الْاَرُ حَامِ، وَمَا تَدُرِي نَفُسٌ مَ بِأَي أَرُضٍ تَمُوتُ، إِنَّ لَلَٰهَ عَلِيْمٌ خَبِيرٌ (ا) لِحَثَل اللَّه عَلَيْمٌ خَبِيرٌ (ا) لِحَثَل اللَّه عَالَى بَي إِن جِقِيامت كَاعَلَم اورا تارتا ج بيناورجا تا جو يَحِد ج مال كے بيد ميں اور كى جى كومعلوم نہيں كدوه كل كيا كرے گا اور كى جى كوعلم نہيں كدوه الخردار ہے۔

اللَّهُ عَلٰمُ مِينَ مِينَ مِينَ مِينِ مِن اللَّهُ عَالَى سب يَحِد جائے والا خردار ہے۔

إِنَّ اللَّهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّموٰتِ وَالْأَرُضِ، إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢) بِنَّ اللهُ عَالِمُ عَيْبِ السَّموٰتِ وَالْأَرُضِ، إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢) بِشِده چِروں کو، بِشک وہی جانتا ہے جو پچھ وں میں ہے۔

# آيات بالاكي توضيح مفسرين اورعلاء اسلاف كي تحرير كي روشني ميس

چنانچه ملاعلی قاری تحریفر ماتے ہیں:

 كتبرنضائل ٢٣٣٢ - فلانهميا ب

جوخص الله تعالی اوراس کے رسول کے علم میں برابری کا عقیدہ رکھے اس کو بالا تفاق کا فر قرار دیا جائے گا جیسا کرخی نہیں ہے۔

علم عطائي محيط خاص

عكم عطائى غيرمحيط

اِس قتم کاعلم غیراللہ کیلئے ثابت ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے انبیاء کرام اور پیغیران عظام کووی کے ذریعہ اور اور پر رگانِ وین کوکشف کے ذریعے غیب کی چند باتوں ہے آگاہ کردیا ہے، گر کا تنات کے ذرہ کاعلم کسی کوعطانہیں فر مایا، اس لئے یہ عقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ انبیاء کرام اور پیغیرانِ عظام کواللہ تعالی نے وجی والہام کے ذریعہ غیب کی جن باتوں ہے آگاہ فر مایا ہے صرف ان ہی باتوں کوہ جانتے ہیں، کا تنات کے ہرذرہ ذرہ کاعلم اللہ تعالی کے سوائسی کو حاصل نہیں ہے۔ مع انواع واقسام اوردلائل کے ساتھ تفصیل معلوم کرنے کیلئے رقر رضا خانیت محاضرہ "بہلا" ملاحظہ سے جے۔

علم غيب اور كشف مين فرق

بعض لوگوں نے علم غیب اور کشف وکرا مات کے درمیان خلط ملط کر کے بیہ باور کرانے کی کوشش کی ہے کہ کشف و کرا مات کے جبوت میں ''عقیدہ علم غیب پ' جو کہ ذات الہی کے ساتھ مخصوص ہے ، رخندا ندازی لازم آتی ہے ، اس طور پر کہ بندہ کا بھی غیب دانی میں اللہ عوّ وجل کے ساتھ شریک و جہیم ہونا لازم آتا ہے ؛ حالا نکہ اس قتم کے اعتراضات کا سرے سے ان ابواب کے ساتھ کو کی تعلق نہیں ہے ، علم غیب اور کشف و کرا مات دو بالکل الگ حقیقین ہیں ، جس کا اقرار واعتراف عہد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ و تا بعین اور سلف امت سے جلا آر ہا ہے کہ دہ بزرگوں سے خلاف عادت اُمور ظاہر ہونے اور بعض غیبی اُمور پر اطلاع کو بطور کشف و کرا مات کے قن اور درست کہتے ہیں اس طرح سے ان کے بعض غیبی اُمور پر بفضل خداوندی نہ کہ بالذات (خود سے ) مطلع ہونے پر علم غیب کا جو کہ ان کے بعض غیبی اُمور پر بفضل خداوندی نہ کہ بالذات (خود سے ) مطلع ہونے پر علم غیب کا جو کہ ذات خداوندی کے ساتھ مخصوص ہے اطلاق نہیں کیا جا سکتا۔

اس کاعلم بجز الله تعالی کے کسی کونہیں ، فن ہوگا یا جانور کھا جا کیں گے؟ بجہیز وتکفین کون کرے گا؟

اس خطہ میں فن کیا جائے گا؟ ان پانچ چیز ول کوائی نفصیل کے ساتھ کوئی نہیں جا نتا ہفض احکام غیبیہ کاعلم الله عز وجل انبیاء کرام علیہم السلام کو بطور مجز ہ کے اور اولیاء کرام کو بطور کشف و کرامت کے عنایت اگرتے ہیں ، یہ جز وی علم ہوتا ہے ، یہ الله کی عطا اور نوازش پرموقوف ہوتا ہے ، اس لئے علم غیب مجز واور کشف و کرامت کے درمیان بالکل اشتباہ نہیں ہوتا چاہیے ۔۔۔۔۔ یہ بات کہ قرآن کریم کی اس آیت کشف و کرامت کے درمیان بالکل اشتباہ نہیں ہوتا چاہیے ۔۔۔۔۔ یہ بات کہ قرآن کریم کی اس آیت جس میں علم کی اللہ عز وجل کی ذات ستو دہ صفات کے ساتھ تخصیص کی گئی ہے وہ علم کلی ہے ، یعنی ان چیز ول کے کلیات کا بطور کلی علم صرف ذات خداوندی کے ساتھ تخصیص کی گئی ہے وہ علم کلی ہے ، یعنی ان غیر اللہ کیلئے ثابت ہوگا تو وہ صرف غلم جزئی ہے اور ایجا ب جزئی اور رفع ایجا ب کلی میں کوئی منافات نہیں ؛ غیر اللہ کیلئے ثابت ہوگا تو وہ صرف تی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں ؛

وأنّه يجوز أن يطّلع الله تعالى بعض اصفيائه على احدى هذا الخمس وير زقه عزّوجل العلم بذلك في الجملة وعليها الخاص جلا علاما كان على وجه الاحاطة والشمول لأحوال كلّ منها وتفصيله على الوجه الأتم ، وفي شرح المناوى للجامع الصغير في الكلام على حديث بريدة السابق خمس لا يعلمهن إلّا الله على وجه الإحاطة والشمول كليّا وجزئيّا، ينافيه اطلاع الله تعالى بعض خواصه على بعض المغيبات حتى من هذه الخمس لأنها جزئيات معدودة (1)

یہ جائز ہے کہ اللہ تعالی اپنے بعض برگزیدہ بندوں کوان پانچ امور میں سے کسی پرمطلع کردے اور اللہ تعالی ان کوئی الجملہ ان کاعلم عطافر مائے اور ان اُمور خسہ (پانچ) میں سے جوعلم اللہ تعالی کے ساتھ مخصوص ہے وہ ایساعلم ہے جوعلی وجد الا حاطة (کلمل) اور علی بیل الشمول (پوراپورا) ہو کہ ان میں سے ہرا کیے علی وجد الائم (کلمل) تفصیلی علم پر شمل ہو۔ جامع صغیر میں علامہ مناوی کھتے ہیں: کہ حضرت ہرا کیے علی وجد الائم کر کھٹل کے کسی کوئیں بریدہ دی کا گھٹے اور جن کیا ہے کہ ان پانچ چیزوں کاعلم سوائے اللہ تعالی کے کسی کوئیں اس سے مراویہ ہے کہ ان کی تمام کلیات اور جزئیات کا علی سبیل الاحاطة والشمول اس سے مراویہ ہے کہ ان کی تمام کلیات اور جزئیات کا علی سبیل الاحاطة والشمول

(۱) تفسير روح المعانى: ۲۱/۱۰۰

كتب نضائل ٢٣٣٣ حقائق - غلط فهميال

اپے بعض محبوب بندول پر ظاہر کرتا ہے اور یغیب مطلق کی مدے خارج ہو کرغیب اضافی کی مدمی داخل ہوجا تا ہے اور جب بیروح قدی منور ہوجاتی ہے اور اس کی چک اور نور انیت بڑھ جاتی ہے؛ اس لئے کہ وہ فانی دنیا کی ظلمت اور تاریکی ہے اعراض کرتی ہے اور طبیعت کے زنگ ہے دل صاف ہوجا تا ہے اور علم وعمل پر یکساں پابندی اور انوار الہید کے فیضان کی وجہ سے نور قوی ہوکر دل کی فضا میں پینیل جاتا ہے اور دل میں ان نقوش کا عکس پڑتا ہے جو لوح میں لکھے ہوتے ہیں اور مغیبات پر اطلاع ہوجاتی ہے۔

ملاعلی قاری کی اس تحریر کی روشن میں علم غیب اور کشف دکرامات کے مابین واضح اور بین فرق معلوم ہوجاتا ہے؛ چونکداس عبارت سے بیمعلوم ہوتا ہے کفیب کے مبادی اوراصول ہیں، جیسے تقدیر، قیامت اور فذكوره بالا آيت ميس ذكر كرده يا في چيزي سيالي جي كداس يركوني مقرب فرشته اورني ورسول كواطلاع نہیں دی جاتی ، ہاں جواس کے لواحق (اس کے ساتھ ملی ہوئی چیزیں) اللہ تعالیٰ ان پر بعض یا ک نفوس کو اطلاع دے دیتا ہے، جن کی علم عمل کی کیفیت اعلیٰ اور انوار الہیے فیضان کی بناء پر روحانی ترقی کے اعلی ورجه برفائز ہوتے ہیں ، مگر میفیب مطلق نہیں ہوتا؛ بلک غیب اضافی جو صرف اجمالی طور پر بعض جزوی چیزوں پر شمل ہوتا ہے، بسااوقات یوں ہوتا ہے کہلوح محفوظ کاعکس ان کے دلوں پر پڑتا ہے اوروہ غيب يرمطلع موجاتے ميں ،ان يائج چيزوں كالميات يروه جا تكارى حاصل نہيں كر سكتے ،مطلب يہ ب كة قيامت آكرد كى بمركب آئے كى ؟اس كاعلم الله تعالى كےعلاوہ كى كؤبيس ، ند معلوم كب بيكارخاند توز پھوڑ کر برباد کردیا جائے، زمین کی ساری رونت اور مادی برکت (جس پرمخلوق کی خوشحالی کادارومدارہ) بارش يرموقوف ب،سال دوسال ميندندبر يق خاك النف كلي، مريد بارش كب موكى؟ كمال موكى؟ كتنى مقدار ميں ہوگ؟ كن كن نتائج كى حامل ہوگى؟اس كوبھى صرف الله تعالى جانتاہے۔اس كاعلم بھى صرف الله تعالی کوئی ہے کہ اُز حام میں کیا ہے؟ الر کے بیں یالو کیاں؟ اسکیے بیں یاجر وال؟ کالے بیں یا گورے؟ سیح الاعضاء ہیں یا ناقص الاعضاء؟ اور پیدا ہونے کے بعدان کی عمر کیا ہوگی؟ روزی کتنی ملے گی؟ کیا کیا کام کریں گے؟ سعید (نیک) ہو نگے یا تقی (بد بخت)؟ وغیرہ ۔ اور یہ بھی کوئی نہیں جانتا كهكل وه كياكر \_ گا؟ (خودساخته بروگرام كاكوئي سوال نبيس) تفع كمائے گايا نقصان؟ نيكي كرے گا یابدی؟ اور پچھ کرنے کیلئے زندہ بھی رہے گایانہیں؟ اورموت آئے گی تو کہاں اور کس نوعیت کی؟

حقائق-غلطفهميال

فلا يدره ولم يطلعه عليه كقوله عزّوجل وما يدريك لعل الساعة تكون قريبا وما تبين له وقتها-(۱)

مروه چز جوقر آن میں "وما أدر اك" كے لفظ سے ندكور ب قب شك اس چيز كاعلم تو الله تعالى نے حضور على الله تعالى نے فرما تا ہے: "كس چيز نے مجھے اطلاع دى ہ شايد كہ قيامت قريب ہے" تو الله تعالى نے اليے نبى كوقيامت كا وقت نہيں بتايا۔

سفیان بن عینیہ ہے بخاری شریف میں ای تم کی بات نقل کی گئے ہے۔ کشف کی حقیقت اور اس کا شرعی حکم!

اس عنوان کے تحت دراصل بیبتانا مقصود ہے کہ اولیاء کرام کوکشف کیوں ہوتا ہے؟ کیسے وہ بعض اموینید پرمطلع ہوجاتے ہیں؟ کشف سے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ علم ظنی ہوتا ہے بیاس سے بھی جو علم غیب ذات خداوندی کے ساتھ مخصوص ہے اس کے مانڈ قطعی اور بقی علم حاصل ہوتا ہے؟ تمام ہی ائم ہم اور اسلاف اس بات پر منفق ہیں کہ کشف سے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ علم ظنی ہوتا ہے، اسے علم غیب جو کہ ذات اللی کے ساتھ مخصوص ہے اس کے ساتھ کیا مناسبت؟ جو کہ علم بقنی کا فاکدہ دیتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ علم غیب اور کشف کے درمیان واضح اور بین فرق ہے، کشف پر علم غیب کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا، کشف سے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ ظن اور خین پر بنی ہوتا ہے اور علم غیب سے قطعی اور بین فرق ہے، کشف پر علم غیب سے قطعی اور بین کی مصل میں حاصل ہوتا ہے؛ چنا نچے علامہ ابن خلدون آپی بے نظیر کتا ب میں 'دعلم و تھو ق ن' کی قصل میں ریاضت ، مجاہدہ، ذکر وخلوت و غیرہ پر بحث کر تے ہوئے لکھتے ہیں :

ثم إن هذه المجاهدة و الخلوة والذكر يتبعها غالبا كشف حجاب الحس والإطلاع على عوالم من أمر الله ليس لصاحب الحس ادراك شيىء منها ، والروح من تلك العوالم وسبب هذا الكشف، ان الروح إذا رجع عن الحس الظاهر إلى الباطن

(پوراپورااورکامل وکمل)علم صرف الله تعالی کو ہے اور بیاس کے منافی نہیں ہے کہ الله تعالی اپ بعض خاص بندول کو ان پانچ میں ہے بعض مغیبات (غیب کی چیزیں) پر مطلع کردے؛ چنانچ چند گئے چنے واقعات اور معدود سے چند جزئیات ہیں۔

علامہ عبدالرؤف مناوی اورعلامہ آلوی کے حوالے سے یہ بات بالکل روش ہوگئی کہ ان پائج اُمور کا اصاطراور کا اللہ اللہ تعالیٰ کے اصاطراور کا اللہ اللہ علم اللہ تعالیٰ کے اصاطراور کا اللہ اللہ علم اللہ تعالیٰ کے بتانے سے بعض اولیاء کو بھی ہوجاتا ہے ، مگر بیصرف جزئیات کاعلم ہے اور بس ۔

ملاجیون" بھی اس آیت کی تفسیر میں بوں ارشادفر ماتے ہیں:

فعلم من كلامه أن الله تعالى يطلع الاولياء على بعض مايشاء من الغيوب الخمسة ـ (۱)

قاضی صاحب کے کلام سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ غیوب خمسہ میں سے بعض پر جس مقدار میں چاہے حضرات اولیاء کرام کومطلع کردیتا ہے۔

اوراس سے پہلے قاضی صاحب مفسر بیضاوی کے "العیب المخصوص" کی تفیر کرتے ہوئے معنی :

ولعله آراد بالغیب المخصوص هذه الخمسة أو علی ما سواها يطلع الأكثر وقيد بعلم بعضه ليخرج مثل علم الساعة. (٢) غيب مخصوص (جس پرالله تعالی کی کومطلع نہیں کرتا) یہ پانچ ہیں؛ کیونکه اس کے علاوہ پر اکثر مطلع ہیں اور بعض کے علم کی قیداس لئے لگائی ہےتا کہ قیامت کاعلم اس سے خالی موجائے (کہاس کاعلم بجز خدا تعالی کے کی کونہیں)۔

یعنی ان اُمورِخسہ (پانچ چیزوں) میں سے قیامت کے دقوع کاعلم سوائے اللہ عزوجل کے کسی کونیس، بقید امور پر جزوی طریقے بعض انبیاء کرام دادلیاء کرام دغیرہ مطلع ہو سکتے ہیں، اسی اصول کو شیخ عبدالقادر جیلانی یوں بیان فرماتے ہیں:

فكل ما في القرآن وما ادراك فقدأعلمه الله إياه وما فيه ويدريك

نيزآ گي ورفراتين

واعلم أن ما ذكرت لك أن العلم الحاصل للأولياء ظني، المراد به العلم الحاصل علمًا حصوليًا وذلك قد يكون بالإلهام بتوسط الملك وبغير توسط وقديكون بكشف الحجب كما ذكرنا حديث عمر رضي الله عنه "يا سارية الجبل" ومن هذا القبيل ماقيل أنه قد ينكشف على بعض الأولياء في بعض الأحيان اللوحا لمحفوظ فينظرون فيه القضاء المنبر والمعلق وقد يكون بمطالعة المثال في المنام او المعاملة (١) تحقيم معلوم ہونا جا ہے كميں نے تير سامنے جويد چيز پيش كى ب كد حفرت اولياء كرام كا علم ظنی ہوتا ہے تواس ہے مراعلم حصولی ہوتا ہے اور یہ بھی الہام سے یا فرشتے کے ذریعہ یا بغیر واسطے کے حاصل ہوتا ہے اور بھی درمیانی تجابات اور پردے اُٹھ جاتے ہیں ، جیسا کہ ہم نے ی طرف خیال کراورای قبیل سے ہےوہ جو کہا گیا کہ بھی بعض حضرات اولیاء کرام پر بعض اوقات لوح محفوظ منكشف موجاتا باوروه قضاءمبرم (اتل تقدير) اورمعلق (ردوبدل ہونے والی تقدیر) کود مکھ لیتے ہیں اور بھی خواب یا معاملہ بیداری میں عالم مثال کے مطالعہ سے ان کو بیرحاصل ہوتا ہے۔

فلاصة بحث

سے کی ملے علی خیب اور کشف وکرامات دو مختلف چیزیں ہیں علم غیب کسی چیز کا کامل اور کھمل اور اس کے متمام اجزاء پراطلاع کو کہتے ہیں اور کشف میں بعض امور غیبیہ پراطلاع ہوتی ہے اور وہ کامل طریقہ پر نہیں ہوتی محض اس کے بعض اجزاء معلوم ہوتے ہیں ،غیب کے حض بحض اجزاء پراطلاع کو بطور کشف مجبی ہوتی محض اجزاء پراطلاع کو بطور کشف محمل ہوتا ہے کہ ومجز ہ کے اس پر علم غیب کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا اور کشف بھی اولیاء کیلئے اس وجہ سے حاصل ہوتا ہے کہ ان کی روحانیت ذکر ، ریاضت مجاہدہ ، وغیرہ کی وجہ سے بے انہتاء بڑھ جاتی ہے اور روح عالم بالا کی چیز مشاہدہ کے درجہ میں ہوجاتی ہے ، اس کے عالم بالا کی مجانب رمطع ہوتی ہے ۔ علم غیب اور اسے عالم بالا کی چیز مشاہدہ کے درجہ میں ہوجاتی ہے ، نہ کہ وہ غیب پرمطع ہوتی ہے ۔ علم غیب اور

ضعف احوال الحس وقويت احوال الروح وغلب سلطانه ، وتجدد نشؤه وأعان على ذلك الذكر ، فإنه كالغذاء لتنمية الروح إلى أن قال ، وهذا الكشف كثيرا ما يعرض لأهل المجاهدة فيدركون حقائق الوجود مالايدرك سواهم ، وكذلك يدركون كثيرا من الواقعات قبل وقوعها-(۱)

پھراس مجاہدہ،خلوت اور ذکر کے بعد غالباایا ہوتا ہے کہ حس ظاہری کے پردے اٹھ جاتے ہیں اور ان عالم امر اللہ (اللہ کے احکام کی دنیا) پر اطلاع ہوجاتی ہے، صاحب حس کو (جس کے علم کے حدود سننے، سو تھنے، چھونے، دیکھنے اور چھنے تک ہوں) ان پر اطلاع نہیں ہوتی ، روح چونکہ اس عالم کی چیز ہوتی ہے، اور ان مکا شفات کا سبب ہوتی ہے اور اور روح جب ظاہری ہے حس باطن (روحانیت) کی طرف رجوع کرتی ہے اور حس کے احوال کر ور ہوجاتے ہیں تو روح کے احوال غالب ہوجاتے ہیں اور اس کا تسلط ہوجا تا ہے اور ورنی ونما میں ترقی ہوتی ہے اور ذکر اس کا ممداور معاون ہوتا ہے چونکہ ذکر روح کی نشو ونما کیلئے غذا کے درجہ میں ہوتا ہے، (پھر فر مایا) اور یہ کشف بسا اوقات اہل مجاہدہ کو پیش آتا ہے اور وہ حقائق وجود کا ادر اک کر لیتے ہیں اور دوسروں کو خبر تک نہیں ہوتی ۔ اس طرح وہ بہت سے واقعات کو وقوع سے پہلے بطور کشف کے دیکھ لیتے ہیں۔

اس عبارت سے صاف طور سے میں معلوم ہوا کہ کشف اس لئے واقع ہوتا ہے کہ انسان کی ظاہری حس (ظاہری معلومات کے ذرائع) کم زور پڑجاتے ہے اور روحانی حس بے انتہاء بڑھ جاتی ہے اور روح چونکہ عالم بالاکی چیز ہوتی ہے، جب روح کے احوال کا غلبہ ہوتا ہے تو اہل مجاہدہ عالم بالاکی بعض چیز وں پر مطلع ہوجاتے ہیں، کشف کے ذریعہ اولیاء کو علم حاصل ہوجاتا ہے، وہ ظنی ہوتا ہے اور آیت میں اُمور خسہ پر اطلاع نہ ہونے کی بات آئی ہے وہ علم یقنی ہے چنانچے قاضی ثناء اللہ صاحب قرماتے ہیں :

والمراد بالعلم العلم القطعى والعلم الحاصل للأولياء بالإلهام وغيره ظنى ليس بقطعى (٢) اورعلم تطعى علم مرادب اورجوعلم حفرات اولياء كرام كوالهام وغيره سه حاصل بوتا ب، وهلم ظنى بقطعى نبير \_

<sup>(</sup>I) تفسیر مظهری : ۱۹/۱۰

متعلق ہے۔ تمام انسان ،حیوان ، درندوں چرندوں کاعلم تو کجا؟ بلکہ خوداسے اپنے کفن فن اور قبر کی جگہ اور بعد کے مراحل کی بھی اے اطلاع نہیں ہے، اس برعلم غیب کا اطلاق کیے کیا جاسکتا ہے؟ ن ایک معتددوست نے راقم سے ایک خوش نویس اکھنو کی حکایت بیان کی ،ان کی عادت تھی کہ جب مجے کے وقت کتابت شروع کرتے تو اول ایک بار درود شریف ایک بیاض پر جو اس غرض سے بنائی گئی تھی لکھ لیتے ،اس کے بعد کام شروع کرتے ، جب ان کے انتقال کا وقت آیا توغلب فکرآ خرت سے خوف زدہ ہوکر کہنے لگے، دیکھئے وہاں جاکر کیا ہوتا ہے؟ ایک مجذوب آنكے، كہنے گے: بابا كيوں كھبراتا ہے؟ وہ بياض سركار ميں پيش ہے،اوراس پر صادبن رہے ہیں۔(۱)

اس واقعہ میں بھی بطور کشف کے ایک جزوی چیز پراطلاع حاصل ہوئی ہے۔ و جنات كاانساني شكل مين نظرة نا

عن أبي هريره رضي الله عنه قال: وكلّني رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكوة رمضان فأتاني اتٍ فجعل يحثو من الطعام، فأخذته إلى ان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم تعلم من تخاطب منذ ثلث ليالٍ يا اباهريرة، قلت: لا: قال: ذالك شيطان (٢) حضرت ابو ہریرہ فضی است ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ مجھ کورسول اللہ میں نے زکوۃ رمضان کی حفاظت کیلیے مقرر فرمایا (اورایک روز) ایک آنے والامیرے پاس آیا اور غلمیں سے لیں جرنے لگامیں نے اس کو پکڑلیا، یہال تک قصہ بیان کرے کہتے ہیں کدرسول اللہ عظمین نے ان سے ارشاد قرمایا کہ جم جانتے ہو کہ تین روز سے کس سے بات چیت کیا کرتے ہو؟ میں نے عرض کیا کئیں،آپ چھٹائیائے فرمایا کہوہ شیطان تھا۔ اس مدیث سے صاف طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ شیطان انسانی شکل میں ممثل ہوسکتا ہے۔

حقائق-غلط فهميان ` mp. كتبيفضائل

علم کشف میں ایک برا فرق یہ ہوتا ہے کیلم غیب سے قطعی اور یقین علم حاصل ہوتا ہے اور کشف سے ظنی اور غیریقین علم حاصل ہوتا ہے؛ اس لئے بزرگوں کے واقعات کوجو کہ بطور کشف وکرا ،ت کے پیش آتے ہیں،اے علم غیب کے مرادف قراردے کر دنہیں کیا جاسکتا، بزرگوں کا بعض امورغیبیہ پر مطلع ہونابالکل برحق ہے؛اس کئے بیواقعات جیے حضرت ذکریاصا حب ؓ نے اپن کتاب فضائل اعمال میں بزرگوں کے کشف وکرامات کے بیل سے ذکر کیا ہے اسے علم غیب پراطلاع کہ کررونہیں کیا جاسکتا؟ چونکه علم غیب اور کشف و کرامات میں زمین وآسان کا فرق ہوتا ہے۔

حضرت شیخ الحدیث زکریاصاحب کے ذکر فرمودہ چندوا قعات

O حفرت جنید کے قال کیا گیا ہے کہ ایک مرتبہ انہوں نے خواب میں شیطان کو بالکل نگاد یکھا انہوں نے فر مایا: مجھے شرم نہیں آئی کہ آدمیوں کے سامنے نگا ہوتا ہے، وہ کہنے لگا بیکوئی آدی ہیں ،آدی تو وہ ہیں جو شونیزید کی مجد میں بیٹے ہیں جنہوں نے میرے بدن کو دبلا كرديا ہے اور ميرے جگركوكباب كردئے ہيں ،حضرت جنيد فرماتے ہيں: ميں شونيزيدكي مجدیس گیا، میں نے دیکھا چند حفرات گھٹنوں پرسرر کھے ہوئے مراقبہ میں مشغول ہیں، جب انہوں نے مجھے دیکھاتو کہنے گئے ضبیث کی باتوں سے کہیں دھو کہ میں نہ رہ جانا۔(۱) اس واقعہ کو بیا کہہ کر رونہیں کیا جاسکتا کہ مراقبہ والوں کو دوسروں کے دلوں کے احوال حتی کہ دوسرول کے خواب کے بارے میں بھی کیونکر اطلاع ہوعتی ہے؟

O شخ ابو یعقوب سنوی کہتے ہیں: میرے یاس ایک مرید آیا اور کہنے لگا کہ میں کل ظہر کے بعدم جاو نگا؛ چنا نچہ دوسرے دن ظہر کے وقت وہ مجدحرام میں آیا ، طواف کیا اور تھوڑی دورجا کرمر گیا، میں ان کوسل دیااور فن کیا، جب میں نے اس کوقبر میں رکھا تواس نے آٹکھیں کھول دیں، میں نے کہا کہ مرنے کے بعد بھی زندگی ہے؟ کہنے لگا: میں زندہ ہوں اور اللہ کا

مرعاش زنده بی موتا ہے۔ (۲)

یہاں پر بھی اس محض کواپن موت کاعلم جو حاصل ہوا وہ جزئی علم ہے جوخوداس کی ذات سے

<sup>(</sup>٢) بخارى الوكالة، اذا وكل رجلا فترك الوكيل شيئًا فاجاره الموكل فهو جائز رقم:٢٣١١، ايضًا: بد، الحلق، صفة ابليس وجنوده ٢٥١٣، ايضًا: فضائل القرآن فضل سورة البقرة، رقم: ٥٠١٠،

ظاہر ہوتی ہی ہیں بھی بیداری کی حالت میں بھی بے چیزیں مثالی صورت میں نظر آتی ہیں،اس حدیث سے اس کااثبات ہوتا ہے کہ حضرت جریل بشری اورانسانی صورت میں متمثل ہوئے ، پیندھا کہ فرشتے سے آدى بن كئے قرآن مجيد يجى اس كا ثبوت ملتا ہے: "فت مثل لها بشرا سويًا" حضرت جركيل حضرت مريم عليها السلام كروبروا يكتيح سالم انساني شكل مين متمثل موئ اس سيكسي كوجواز تناسخ كا دھوکہ نہ ہوجائے کیونکہ صورت مثالیہ میں ذات کواپنی کسی حالت سے بدلنانہیں ہوتا اور تناسخ میں روح دوسری جنس کی طرف منقل ہوتی ہے۔اس سلسلہ کی مزید بحث (مرحومین کوحالت بیداری میں دیکھنا اس عنوان كے تحت مطالعه فرماليں)-

# عالم مثال كاثبوت اوراس كے احكام

بہت سے واقعات کی توجید میں عالم مثال اورجسم مثالی کا تذکرہ ضمنا آگیا،اس لئے ضروری تھا کہ عالم مثال، اس کی حقیقت، اس کے ثبوت پرشرعی دائل تفصیلی طور پرذکر کئے جا کیں، اس لئے اس مضمون کا

يه جان لينا جائية كه عالم دويس ، ايك عالم ونيا اورايك عالم آخرت اور برزخ جس كانام قبر بوه اسی دنیا کا حصہ ہے جس میں آخرت کے احکامات جاری ہوتے ہیں۔

ان دونوں عالم کےعلاوہ ایک تیسراعالم بھی ہے جس کوعالم مثال تے جبیر کیا جاتا ہے اور وہ چیزیں جواس وقت عالم دنیا میں موجود ہیں اور ہمارے مشاہدہ میں آرہی ہیں یہ بھی دراصل عالم مثال میں پہلے موجود تھیں۔حضرت شاہ ولی اللہ نے اس عالم مثال کی چند خصوصیات بیان فر مائی ہیں جو درج ذیل ہیں: وہ عالم غیر مادی ہے بعنی وہ عناصرار بعہ (آگ، ہوا، پانی مٹی) سے ہیں بنا۔

- اس عالم میں معانی یعنی حقائق کیلے جسم ہوتے ہیں اور بیاجسام مثالی ہیں، ہر معنی کواس کی حالت کالحاظ کر کےجسم دیا جاتا ہے مثلاً بردلی کوٹرگوش کا اور دنیا کوالی بوڑھی عورت کا جس کے سر کے بال کھچڑی ہور ہے ہوں۔
- اس دنیامیں چیزیں پائے جانے سے پہلے عالم مثال میں پائی جاتی ہیں، وہاں ان کا تحقق مخصوص نوعیت کا ہے۔

ا کتبونضائل حقائق-غلط فهميال

و الله الماري كالك دوسراوا قعدامام ترفدي في ابوابوب انصاري الفي كالله كالله كياب : أنه كان له سهوة فيها تمر، وكانت تجئى الغول، فتأخذ منه، قال: فشكا ذلك إلى النبي فقال:فاذهب، فاذا رايتها فقل: بسم الله اجيبي رسول الله، فقال: فاخذتها فحلفت ان لاتعود فذكر نحوه (١) کدان کے گھر میں ایک تابدان تھا،جس میں تھجور رکھے رہتے تھے ایک جنی آیا کرتی اور وہاں سے مجوراً تھا لے جاتی ، انہوں نے اس کی شکایت آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے کی ، توآپ نفر مایا: اب جاؤ پر اگروه تهمین دکھائی دے تو یوں کہو: بسم الله "اجیسی رسول الله" الله كنام ي تحج حضور الله عليه وسلم كي ياس حاضر موناب، ميس نے اسے پکرلیا، تو اس نے قتم کھایا کہ وہ دوبارہ نہ آئے گی، پھر آ گے حضرت ابو ہر برہؓ کی

مختلف صحابه وزياني سي جن مين معاذبن جبل ريس الدرير اصحاب ني وزيني سياس معاديم منقول ہے ان تمام واقعات سے پنہ چلتاہے کہ جنات انسان کی شکل اختیار کر سکتے ہیں۔

# مسئلة تَمَثُّلُ (لعنى صورت مثاليه من سي چيز كاظا مرمونا)

عندالنسائي في حديث ابي هريرة وأبي ذرجاء جبرئيل عليه السلام عن امور الدين،قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنه جبرئيل نزل في صورة دحية الكلبي (٢)

نسائی کی روایت میں اس حدیث میں کہ حضرت جبرئیل التیلیج پھے مسائل دین معلوم کرنے کیلئے حضور عِلْمَا لَيْنَاكِي خدمت مِين تشريف لائے تھے يہ بھي مذكور ہے كہ وہ جبرئيل العَليْفي تھے، وہ دحيه كلبي كي صورت میں تشریف لائے تھے۔

کوئی ذات اپنی عالت اصلیہ کے ساتھ دوسری صورت میں ظاہر ہوتو اے ممل کہتے ہیں اور اس دوسرى صورت كوصورت مثاليد كهتي مين ،خواب ومكاشفات مين تواكثر چيزين دوسرى شكل صورت مين

<sup>(</sup>۱) ترمذى: فضائل القرآن، باب ما جاء في سورة البقرة واية الكرسي: ۲۳۱۱ (۱) نسائى: الايمان، صفة الايمان والاسلام رقم:۲۳۱۱، عن ابي هريرة وابي ذر

• وقال: ان البقرة وال عمران. تاتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان، أو غيايتان أوفرقان من طيرٍ صوافٍ، تحاجان من أهلهما (١) بقره اورال عمران پڑھا گرو، وہ دونوں قیامت کے دن سفارشی بن کرحاضر ہوں گے، گویاوہ دوبادل ہیں یا دوسائبان ہیں، یا صف بسته اڑنے والے پرندوں کی دوقطاریں ہیں وہ اپنے پڑھنے والوں کی طرف سے جھکڑا کریں گے۔ • وقال: تبجئي الأعمال يوم القيامة: فتجئي الصلاة، ثم تجئ الصدقة، شم تجئی الصیام (۲) ارشادفر مایا کرقیامت کےدن اعمال حاضر ہوں گے، پس (سب سے يلے) نمازآئ كى پر فيرات آئ كى، پرروزه آئ كا (آخرتك مديث پر ھے)۔

میلی صدیث ہے، یہاں تو صرف یہ بات عرض کرنی ہے کہ بیا عمال جوجسم دارہیں ہیں، قیامت کےدن ایخ مثالی اجسام کے ساتھ حاضر ہول گے۔

• وقال: ألا لإنّ المعروف والمنكر لخليقان، تنصبان للناس يوم القيامة، فأما المعروف فيبشراهله، واماالمنكر فيقول: إليكم! إليكم!! ولا يستطيعون له إلا لزوما (٣) اورارشادفر ما يا كمعروف (الله كي مرضى كے موافق قول وقعل) اور منكر (الله كي مرضى كے خلاف قول وقعل) دو مخلوق ہيں۔ قيامت كے دن دونوں لوگوں كيليے کھڑی کی جا ئیں گی، پس معروف اپنے لوگوں کوخوش خبری دے گا اور رہامئر تو وہ کہے گا: اُوہٹو بچو، مراوگاس سے چیکتے ہی جائیں گے۔

• وقال: ان الله يبعث الأيام يوم القيامة كهيئتها، ويبعث الجمعة زهراء منیر ہ (۴) اوروہ فر مایا اللہ تعالی قیامت کے دن تمام دنوں کواٹھا ئیں گے، جیسے وہ ہیں اور جمعہ کو جيكتاروش اٹھائيں گے۔

 وقال: يؤتى بالدنيا يوم القيامة في صورة عجوز شمطاء، زرقاء، أنيابها بادية مشوّه خَلُقُها (۵) ونياقيامت كون اليى بورْهيا كي شكل مين لا كي جائي كي

(۱) رواه مسلم والترمذي: مشكوة، فضائل القرآن: ۲۱۲۰

(٢) مسند احمد: ٢٦٣٦، مشكوة: كتاب الرقاق: حديث: ٥٢٢٣

(۳) كنز العمّال حديث: ۱۲۵۲۳ (۲) مستدرك حاكم: ۱۲۵۲۱،

كنز العمال: حديث: ١٠٩٠ (۵) احياء العلوم: ١٨٣/٣

حقائق-غلط فهميال

پھروہ چیزیں اس دنیا میں خارج میں پائی جاتی ہیں تو یہ اوروہ ایک ہوتی ہیں۔رہی یہ بات کی اتحاد کی نوعیت کیا ہوتی ہے؟ تو اس کا تعین مشکل ہے، اتحاد کی ز آف صور توں میں ہے کوئی

اور بہت سے چیزیں وہ ہیں جن کیلئے عوام کے نزد یک جسم نہیں اور وہ عالم مثال میں ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہوتی ہیں'اوراتر تی چڑھتی ہیں،اگر چہلوگ ان کونہیں دیکھتے۔

یے عالم جس طرح مادی نہیں،مکانی اور ز مانی بھی نہیں،اس لئے اس کی جگہ متعین نہیں کی جاسکتی، بس اتنا كها جائے گا كدايساعا لم موجود ہے اور قرآن وسنت ہے اس كا وجود ثابت ہے۔

اس کوعالم مثال اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ وہاں دنیاوآخرت کی تمام چیزیں مثالی صورت میں پائی جاتی ہیں،اس کی ایک دوسری وجر تسمید یہ بھی ہے کہ اس عالم کی چیزیں اور اس دنیا کی چیزیں

عالم مثال يردلالت كرنے والى روايات

عالم مثال نے وجود پر بے شارروایتی دلالت کرتی ہیں،ان میں سے چندایک روایتی ہم یہاں

قال النبيي صلى الله عليه وسلم: "لما خلق الله الرحم قامت، فقالت: هذه مقام العائذ بك من القطيعة " (١)

کہا کہ یہ قطع رحی ہے آپ کی پناہ جا ہے والے کی جگہ ہے۔

الله تعالى فرمايا كدكياتواس يرراضى ب كرجو تقفي كافي مين اس كواي سے كاثوں اورجو تقب جوڑے میں اس کوایے سے جوڑوں؟ ناتے نے جواب دیا، میں اس پر راضی ہوں، اللہ تعالیٰ نے فرمایا "جابية تيرك لئے ب، يعني ميں اس كي گيار ني ديتا ہول" ـ

اس روایت بغور میخ ناتا ایک معنوی چیز ہےاس کاجم نہیں ہوتا، مرحدیث اس کےجم دار ہونے پردلالت کرتی ہے، یہ جسم مثالی ہے جواس کوعالم مثال میں ملاہے۔

<sup>(</sup>١) مشكوة : باب البر والصلة، حديث : ٩١٩

وقال: في حديث الاسراء: فاذا اربعة أنهار نهران باطنان، ونهران ظاهران، فقلت: ما هذا ياجبرائيل؟، قال: اما الباطنان ففي الجنة واما الظاهران فالنيل والفرات (1)

اورمعراج کی روایت میں فرمایا ہے کہ اچا تک چارنہریں سامنے آئیں دوباطنی یعنی بہد کر جنت میں جاربی ہیں اوردوظا ہری یعنی بہد کر باہر آربی ہیں آنخضرت و المنظم نے جرئیل النظم کی ہیں اوردوظا ہری نے انہوں نے بتایا: باطنی دونہریں جنت کی ہیں اور ظاہری نیل اور فرات ہیں۔

دریائے نیل یہ وسطی آفریقہ سے نکاتا ہے اور مصر میں داخل ہو کر بحرابیض متوسط میں گرتا ہے اور فرات عراق میں ہے جود جلہ میں شامل ہو کر خلیج فارس میں گرتا ہے، غرض مید دونوں زمین کے دریا ہیں، مگر حضور علی ہے ان کو عالم بالا میں دیکھا ہے، یہ ان کی مثالی صور تیں ہیں۔

وقال فی حدیث صلاة الکسوف: "صُوّرت لی الجنّة والنّار" وفی لفظ بینی وبین جدور القبلة" وفیه: أنه بسط یده یتناول عنقودًا من الجنّة، وانه تکعکع من النّار، ونفخ من حرّها، ورأی فیهاسارق الحجیج، والعرأة التی ربطت الهرّة حتی ماتت، ورأی فی الجنّة امرأة مومسة سقت الکلب. (۲) اورسورج گهن کی نماز کی روایت می ارشاد فرمایا یه که جنت اورجهم میرے لئے مُقوَّر کی گئی اور ایک روایت یم نماز کی دیوار کے درمیان می نظرآئی اوراس روایت میں یہ بھی ہے کہ آپ ورائی نے ہاتھ بردهایا! تا کہ جنت سے انگورکا خوشہ لیس اور یہ بھی ہے کہ وجب رک گئے اور کی میں عاجیوں کے سامان چرائے والے کود یکھا اوراس عورت کود یکھا جس نے بلی کو باندھ کر بھوکے ماردیا تھا اور آپ نے جنت میں ایک برکارعورت کود یکھا جس نے بلی کو باندھ کر بھوکے ماردیا تھا اور آپ نے جنت میں ایک برکارعورت کود یکھا جس نے بیا ہے کے کو پانی پلایا تھا۔

یہ بات بدیہی ہے کہ اس مسافت میں لینی آپ کے اور قبلہ کی دیوار کے درمیان میں جنت وجہنم کی اس مقد ارطول وعرض کے ساتھ جو عام لوگ جانتے ہیں کیے ساتی ، یہی تو جنت اور جہنم کی صورت مثالیتھی۔ كتبوفضائل ٢٣٣٦ حقائق-غلطفهميان

جس کے بال چوری ہوں گے جس کی آنکھیں نیلگوں ہوں گی ، دانت بھاڑر ہی ہوگی جونہایت بدشکل ہوگی۔ دنیا کوئی حسی اور جسم دار چیز نہیں ہے ، وہ اس عالم کی حقیقت ہے ، مگر قیامت کے دن وہ بڑھیا کی شکل میں آئے گی ، یہ عالم مثال میں اس کولی ہوئی شکل ہے۔

• وقال: رأيتُ امرأةً سوداء ثائرة الرأس خرجت من المدينة حتى نزلت بمهيعةٍ وهي الجحفة فاوّلتُ أنّ وباء المدينة نُقِلَ إليها (1)

آنخضرت و المنظم ماتے ہیں کہ میں نے ایک سیاہ فام پراگندہ بال عورت کو (خواب میں) دیکھا کہ مدینہ سے نکل کر حجفہ میں جا کر تھم کی، سومیں نے بیتعبیر کیا کہ مدینہ کی وباجھہ میں چلی گئے۔ (بیاس وبا کی صورت مثالیتھی)۔

وقال: اتیت لیلة اسری بی بقد حین من خمر ولبن، فأخدت اللبن، فقال الدی هداك للفطرة، لو أخذت الخمر لَغَوَتُ فقال الدی هداك للفطرة، لو أخذت الخمر لَغَوَتُ امتُك (٢) آپ المسلك : شبم مراج مین میرے پاس دو بیالے لائے گئے، ایک میں شراب میں اورایک میں دودھ میں نے دودھ فی لیا، (مرایی) فرشتے نے کہا کہ اللہ کاشکر ہے، جس نے آپ کودودھ پینے کی ہدایت کی اگر آپ شراب لیت تو آپ کی امت گراہ موجاتی۔

دوده صورت مثالید دین کی تھی اور شراب صورت مثالید لذات دنیا کی اوران پیالوں کا پیش ہونا ایک نوع کا امتحان تھا، اس صدیث ہے تھی عالم مثال کا ثبوت ہوتا ہے، جس کی تصریح اکابر کے کلام میں ہے۔ وقال: هل تسرون مااری ؟ فانسی لاری مواقع الفتن خلال بیوتکم کمواقع المصل (۳) اور فرمایا کیاتم وہ چیز دکھ رہے ہوجو میں دکھ رہا ہوں؟ لوگوں نے کہا: مہیں! آپ نے فرمایا: کہ میں تبہارے گھروں میں بارش کی طرح فتنوں کو گرتے دکھ رہا ہوں۔ فتنے بھی معنوی چیز ہیں اور ان کا بارش کی طرح برسنا مثالی جسم کے ساتھ تھا۔

<sup>(1)</sup> متفق عليه: مشكوة، باب في المعراج حديث: ٥٣٨٥

<sup>(</sup>٢) بخارى: الرقاق، القصد والمداومة على العمل، رقم: ١٣٦٨

<sup>(</sup>۱) بخاری: التعبیر: ۳۸/۷-۳۹-۵۰/۷۰/۱۰ ترمذی : الرویا، رقم:۲۲۹، ابن ِ ماجه: ۳۹۲۳

<sup>(</sup>۲) اخرجه البخارى: احاديث الانبياء رقم: ۳۳۹۳، مسلم: الايمان رقم: ۲۷۹/۲ ترمذى ونسائي ايضًا

<sup>(</sup>m) متفق عليه: مشكوة، كتاب الفتن: حديث: ۵۳۸۷

هل الرؤية بذات المصطفى بجسمه وروحه أولمثاله؟ الذين رأئيهم أرباب الأحوال يقولون بالثاني وبه صرّح الغزالي فقال: ليس المراد أنّه يرى جسمه وبدنه بل مثالًا له، صار ذلك المثال ايةً تأدّى بهاالمعنى الذي في نفسه (١)

حضور والمسلكي بيزيارت معجم اورروح كم بوتى بي يجم مثالى بارباب احوال دوسرے کے قائل ہیں، امام غزالی نے بھی دوسری صورت یعنی جسم مثالی کی وضاحت کی ہے اور فرمایا ہے مطلب نہیں کہ اس نے آپ کے جسم اطهر کودیکھاہے، بلکہ آپ کی مثال کودیکھاہے اوراس مثال سے وہ مطلب اور مقصد بورا ہوجاتا ہے جو براوراست آپ کی ذات سے ہوتا۔ لہذا فضائل اعمال میں مذکورہ سیداحدر فاعی کا واقعہ جس میں ان کے حج سے فارغ ہو کر قبرِ اطہر کی زیارت کی غرض سے روضہ کے مقابل کھڑ ہے ہوکراشعار پڑھنامنقول ہے کہ دوری کی حالت میں ایی روح کوخدمت اقدس میں بھیجا کرتا تھاوہ میری نائب بن کرآستانہ مبارک چومتی تھی اب جسموں کی باری آئی ہے اپنا دست مبارک عطافر مایے تا کہ میرے ہونٹ اس کو چومیں ) اس برقبر اطہر سے

دست مبارك كانكلنا اوراس كوچومنا ـ (۲) اس طرح کے دیگر واقعات جیسے سفیان توریؓ کا واقعہ جسے حضرت شیخ الحدیث صاحبؓ ابوقعیم ع حواله علال كياب كه:

میں ایک دفعہ باہر جارہا تھا کہ میں نے ایک نوجوان کودیکھا کہوہ قدم اٹھا تا یار کھتا ہے تو کہتا ہے اس سے اس کشرت درود کے بارے میں دریافت کیا تواس نے بتلایامیں اپنی مال کے ساتھ هج كو گيا تھا،ميري ماں و ہيں رہ گئي ليعني مركئي،اس كا منه كالا ہو گيا اوراس كا پيٹ پھول گيا جس سے اندازہ ہوا کہ کوئی بہت بڑا سخت گناہ ہواہے، اس سے میں نے اللہ جل شاند کی طرف دعا كيليّ باتها الله عن تويس في ديكها كرج إزاك ايك ابرآيا وراس ميس ايك آدى ظاہر ہوااس نے اپنامبارک ہاتھ میری مال کے منہ پر پھیراجس سے وہ بالکل روش ہوگیا اور پیٹ پر ہاتھ پھیراتو ورم بالکل جاتارہا، میں نے ان سے عرض کیا آپ کون ہیں کہ میری اور

حقائق-غلط فهميال كتبيفضاكل

• وقال : يؤتى بالموت كانه كبش، فيذبح بين الجنّة والنّار (١) ارشادفر مایا که قیامت کے دن موت کومینڈ سے کی شکل میں لایاجائے گااور جنت ودوزخ کے درمیان اس کوذن کردیاجائے گا۔

O وقال تعالى: " فَأَرُسَلُنَا إِلَيْهَارَوُ حَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَابَشَرَّاسَويًّا " (٢) لی ہم نے مریم کے پاس روح بینجی، پس وہ ایک دُرست انسان کی طرح اس کے سامنے ظاہر ہوئی۔ عام مفسرین کی بیرائے ہے کہ اس آیت میں روح سے مراد حضرت جرئیل التلفیل میں ، مرشاہ ولى اللهرجمة الله عليهروح سے جال مراد ليت بيں جوايك امررب اورمعنوى چيز ہے جس نے درست انسان کی شکل اختیار کی ، یہی مثالی جسم ہے۔ (۳۰)

اس طرح کی متعددروایتی کتب احادیث میں موجود ہیں،جس سے بید پہت چاتا ہے کہ عالم مثال کا وجود ہے ہرخار جی اورمعنوی چیز کی اشکال وہاں موجود ہوتی ہیں،ان کیلئے زماں اورمکان کی کوئی قیداور یا بندی نہیں ہے اور نہ عناصر سے مرکب ہے، یہ اترتی چڑھتی ہیں اور ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل موتی ہیں۔حضرت شاہ ولی اللہ نے بھی یہ بات اس لئے قائم فر مایا ہے کہ عالم مثال کو ثابت کیا جائے اوران احادیث کے سی محمل کو متعین کیا جائے۔

### فضائل إعمال ميں مذكوره واقعات

لبذا فضائل اعمال میں حضور اکرم علی کی زیارت وملاقات سے متعلق جو واقعات مذکور میں ، اگراس كوجهم مثالى قراردىية بين،آپكى ذات كاعين نبين قراردية توبهت سارے اعتراضات كا دفعيه وجاتا ہے كماس رؤيت سے ديكھنے والاحض صحابى كيون نہيں ہوتا،اس آمدے حضورا كرم عليك انی قبر اطهر پرموجوزئیں ہوتے ہول گے۔ یا بیک وقت متعددلوگوں کوشرف ملاقات کیول کرنصیب موتی ہے، اگراس جم کواوراس رؤیت (دیکھنے) کومثالی قرار دیاجا تا ہے توبیسب اشکالات خود بخو در فع موجاتے ہیں کیونکہ جسم مثالی متعدد ہوسکتے ہیں اس کوعلامہ سیوطی نے بول فر مایا ہے:

 <sup>(</sup>۱) متفق عليه : مسلم شريف كتاب الجنة : ۱۸۳/۱۷، مصرى

 <sup>(</sup>۲) المريم: ١٣٩٨
 (٣) رحمة الله الواسعة شرح حجة الله البالغة: ١٩٥/١

حقائق-غلط فهميال

میری ماں کی مصیبت کودور کیا ، تو انہوں نے فر مایا کہ میں تیرانی پاک عِلَی ہوں میں نے عرض کیا کوئی وصیت سیجے تو حضور عِلَی نے فرمایا کہ جب کوئی قدم رکھے یا اٹھایا جائے تو اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى محمد مُحَمَّدِوَّعَلَى آلِ مُحَمَّد رِرُ ماكر ـ (١)

اس قتم کے واقعات جو کتب نضائل میں مذکور ہیں اسے ناممکن اورمستبعد کہد کررونہیں کیا جاسکتا، چوتک روایات میں عالم مثال کا ثبوت ہے حضورایے جسم مثالی کے ساتھ بھکم خداوندی حاضر ہوئے ہوں اور بندول کی ضروریات بورے کرتے ہول اورجسم مثالی عین جسم سے مختلف ہوتا ہے جیسا کہ اویر فدكور بوابكين چونكه صورة اورشابية دونول ايك بوت بين،اس لئے اس پرجسم مثالي كااطلاق بوتا ہے۔ لبذا ياعتراض المخضرت والك غيرمرم ك چرك ادراس كے سينے پر ہاتھ كيسے بھرا، اس وجهد درست نبیس کمکن ہےوہ آپ کاجم مثالی تھا اورجم مثال پرجسم عینی وعضری کے احکامات جاری ہیں ہوتے۔

### ٥ مرنے كے بعدروح كالسى جگه موجود مونا

عن سلمي امرأة من الأنصار قالت: دخلت على ام سلمة رضى الله عنها وهي تبكيي، فقلت مايبكيك؟ قالت: رايت الأن رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنام وعلى رأسه ولحيته التراب، وهويبكي فقلت: ما يبكيك يارسول الله؟ قال: شهدت قتل الحسين انفأ ـ (٢)

حضرت سلمی سے جوانصار میں سے ایک بی بی بروایت کیا کہ میں حضرت ام سلم اے پائی آئی اوروہ رور بی تھی میں نے بوچھا کہ آپ کے رونے کا کیاباعث ہے؟ انہوں نے فرمایا: کہ میں نے اس وقت رسول الله عِلَيْ الوخواب مين اس حالت مين ويكها كرآب كرمبارك اورريش مبارك يركرو يرى باورآپ رور بين، مين في عرض كيا: يارسول الله عليها الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند ال آب عِلَيْ نَا فَر مايا: مِن حسينٌ كُولُ كَي جُدُريا تفا-

(۱) فضائل درود: ۱۲۱-۱۲۲

اس مدیث سے بیمعلوم ہوا کہ گرچرو ح کے اس دنیا سے چلے جانے کے بعداس کامقام دوسراہے، لیکن اللہ کے علم سے وہ خلاف عادت اس کا اس دنیا میں آنامکن ہے جبیا کہ حضور ﷺ کی روح مبارک كادنياميس أناد يكها كيا-

عن انس رضي الله عنه في حديث الاسراء لقاء ه مع موسى عليه السلام في اخرين من الانبياء عليهم السلام مع ماروي عن انس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اتيت ليلة أسرى بي على موسى عليه السلام قائما يصلي قبره عندالكثيب الاحمر (١)

دوسرے انبیاء کے مجمع میں ذکور ہے رہمی روایت ہے کدرسول الله علی نے فرمایا: شب معراج میں میراموی التانین پرگذرہوا کہ اپن قبریس جوسرخ ٹیلہ کے پاس ہے کھڑے ہوئے نماز پڑھ رہے تھے۔ ندکورہ بالا دونوں روایات سے بیہ پیتہ چلا کہ ہزرگوں کی روح اگر کسی جگہ جسم (جسم کے ساتھ) ہوکر نظرآئے تو ممکن ہے، کین بینہ ہمیشہ ہوتا ہے اور ندیکی کے اختیار میں ہوتا ہے، جبیا کہ حضرت موکی العَلَيْ الله كَ قبر مِن تشريف ركف كے باوجود دوسرى جگدد يكرانبيا عليهم السلام كے ساتھ ملے۔

O حضرت ابن عباس في بيان كي روايت ہے كہ ہم رسول الله و الله علی كي ساتھ مكه اور مدين ك درميان جارے تھے، ہماراایک وادی پر گذر ہوا آپ نے فرمایا: بدوادی کوئی ہے؟ ہم لوگوں نے عرض کیا وادی ارزق ہے آپ نے فرمایا گویا (میں اس وقت) موی کود کھے رہا ہوں اور آپ نے ان کے رنگ اور بالوں کی کچھ کیفیت بیان فر مائی اور یہ بھی فر مایا کہ ان کی بیرحالت ہے کہ اپنی انگلیاں کا نوں میں ر کھے ہوئے ہیں اور لبیک سے اللہ تعالی کو پکارر ہے ہیں، ابن عباس خوالی کہتے ہیں کہ پھر ہم آگے چلے، يهال تك كه بم ايك كها في رينجي آپ النظام في مايا: يولن كها في يم الوگول في عرض كيا" برشي" ہے 'لفت' ہے فرمایا: میں گویا (اس وقت) پونس کود کھے رہا ہوں ،ایک سرخ اونٹنی پرسوار ہیں ،ان پراون کا ایک کرتا ہے،ان کی اونٹنی کی ٹلیل تھجور کی تہنی کی ہےاوراس وادی سے گذرر ہے ہیں۔(۲)

(٢) مسلم: الفضائل، فضائل موسى التَكِيّل ، رقم: ١٩٢٠-٢٣٤٥ نسائي قيام الليل وتطوع النهار، ذكر صلاة نبي الله موسى التَكِيّل : ١٩٣٢ (٢) مسلم: الأسراء برسول الله عليه الى السموات وفرض الصلوات: ٢٧٩-٢٢٩

<sup>(</sup>٢) ترمذي: المناقب، مناقب ابي محمد بن على بن ابي طالب والحسين بن ابي طالب : ٣٤٤١، وقال : حديث غريب

بعض کے نزد کیے مونین کی رومیں اللہ کے پاس جنت میں رہتی ہیں خواہ شہید ہوں یا نہ ہوں، بشر طیکہ کوئی گناہ کبیرہ یا قرض حائل نہ ہو،ان سے ان کارب عفو ورحم کا معاملہ کرتا ہے، بیقول حضرت ابو ہر ریرہ رض لیے اور ابن عمر رض کیے کے۔

بعض کے نزدیک حدود جنت میں جنت کے درواز وں پر رہتی ہیں اور انہیں جنت کی شنڈی ہوائیں،اس کی فعتیں اور روزیاں پہنچتی رہتی ہیں۔

بعض کے نز دیک روحوں کی جماعت اپنی اپن قبروں کے صحنوں میں رہتی ہیں۔

o امام ما لک کابیان ہے کہ مجھے خبر ملی ہے کہ روسی آزاد ہیں جہاں جا ہتی ہیں آتی جاتی ہیں۔

صحابداورایک تابعین کی ایک جماعت کنزدیک مومنوں کی روحیں جابیہ میں اور کا فرول کی روحیں جابیہ میں اور کا فرول کی روحیں برہوت (حضر موت کے ایک کنویں) میں رہتی ہیں۔

مومنوں کی روحیں "علیدن" میں ساتوی آسان میں رہتی ہیں اور کا فرول کی روحیں ساتویں آسان میں رہتی ہیں اور کا فرول کی روحیں ساتویں زمین میں میں "سجین" ابلیس کے شکر کے ینچے۔

جنت میں ارواح کے قیام کے دلائل

جولوگ اس بات ك قائل بين كروهي جنت مين رئتي بين ان ك حب ويل ولائل بين : "فَامَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِيُنَ فَرَوُحٌ وَّرَيُحَانٌ وَّجَنَّهُ نَعِيدٌ" (1)

پراگروہ مقرب حضرات میں سے ہتو تھنڈی ٹھنڈی ہوا ہوارروزی ہواردوتوں کی تین تشمیں بیان روح کی بیوالت موت کے وقت جسم سے نگلنے کے بعد بیان کی گئی ہیں ،مقرب روحیں (ان کے بار بے میں بتایا گیا کہ پیغت والی جنت میں ہیں ) وائیس جانب والی روحیں (ان پر سلامتی کا تھم لگایا گیا جوعذاب سے محفوظ رہنے کو شامل ہوا ور گراہ روحیں ) ان کے بار بے میں بتلا گیا کہ ان کی کھولتے ہوئے پانی اور دخول جہنم سے تواضع کی جاتی ہو اول سورت میں بار باری کے بعد والے حالات بیان کئے گئے ہیں اور یہاں آخر سورت میں قیامتِ صغری (موت) کے بعد کے احوال بیان کئے گئے ہیں: " یَاالْیَتُهَا النَّفُسُ الْمُطُمَئِنَّةُ ، اِرُ جِعِی اِلٰی رَبِّكِ کَی بعد کے احوال بیان کئے گئے ہیں: " یَاالْیَتُهَا النَّفُسُ الْمُطُمَئِنَّةُ ، اِرُ جِعِی اِلٰی رَبِّكِ رَاضِیَةً مَّرُ ضِیَّةً ، فَادُ خُلِی فِی عِبَادِی ، وَادُ خُلِی جُنَّتِی " (ا)

الواقعه: ۸۹-۹۹
 الفجر: ۲۵-۳۰

كتب فضائل المسلمان الملم المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسل

اس حدیث سے بیمعلوم ہوا کہ موسی النگلینی اور یونس النگلینی آپ کونظر آئے اور بیان کی مثالی ارواح تھیں، ورندان کے جسد قبور میں تھے۔الغرض ان مجموعہ روایات سے بیہ پیتہ چلا کہ بزرگ اللہ کے حکم سے بسااوقات صورت مثالیہ میں نظر آتے ہیں بطور کشف وکرامت کے۔

لاز افغ اکل اعمال میں ذکر کی دیا ہم کے مقالی کی مشکل میا نہیں ہیں۔ اول خوج ا

لہذا فضائل اعمال میں ذکر کردہ اس تتم کے واقعات کوئی مشکل یا محال نہیں ہیں۔بطورِخرق عادت کے روحوں کا نظر آناممکن ہے۔

### فضائل اعمال کے واقعات

حفرت عبدالله بن سلام فرماتے ہیں کہ:

جب دشمنوں نے حضرت عثمان فی کھا گیا ہے کہ کو کھور کر رکھا تھا میں ان کی خدمت میں سلام کیلئے حاضر ہوا تو فرمانے گئے بھائی بہت اچھا کیا آئے ، میں نے اس کھڑکی میں سے آنخضرت عثمان کی دیارت کی ، حضور کی بہت اچھا کیا آئے ، میں نے اس کھڑکی میں سے آنخضرت کی دیارت کی ، حضور کی استان ارکھا ہے؟
میں نے عرض کیا جی ہاں کر رکھا ہے ، پھر حضور کی ایٹ ارشاد فرمایا : تہمیں پیاسا کر رکھا ہے؟
میں نے عرض کیا جی ہاں ، اس پر حضور کی آئے نے ایک ڈول پانی کا لئکایا جس سے میں نے پانی پیا، اس کی شخندگ اب تک میرے دونوں شانوں اور دونوں چھا ئیوں کے درمیان محسوس ہور جی ہے ، اس کے بعد حضور کی ایک ہور جی اس کے بعد حضور کی اس آگر ہی افطار کر لینا ، میں عرض کیا حضور کی جائے اور تہا را دل چا ہے تو یہاں ہمارے پاس آگر ہی افطار کر لینا ، میں عرض کیا حضور کی افکا خدمت میں حاضر ہونا چا ہتا ہوں ، اسی دن شہید کرد ہے گئے ۔ (1)

# موت کے بعد قیامت تک روعیں کہاں مظہرتی ہیں؟

موت کے بعد قیامت کے وقوع پذیر ہونے تک اس درمیانی وقفہ میں روحوں کا ٹھکانا کیا ہوتا ہے؟
کیاوہ آسان پر ہوتی ہیں یاز مین پر؟ کیا جنت میں ہوتی ہیں یا کی دوسرے مقام پر؟ اس بارے میں
مختلف اقوال ہیں، اس بارے میں علامہ ابن قیم نے سترہ اقوال ذکر کئے ہیں، جن میں سے چندا ہم اقوال
ہم ذکر کرتے ہیں:

عالم برزخ میں روحوں کا آرام و چین اور ہے اور قیامت کے دن بدنوں کے ساتھ جنت میں اپنے گھروں میں جانا اور ہے، برزخ میں روح کو جوغذا ملتی ہے وہ اس غذا ہے کہ ہے جوزندگی بعد الموت کے بعد جنت میں بدنوں کے ساتھ ملے گی ، معلوم ہوا کہ ان دونوں حدیثوں میں فکر اونہیں .....شہید اور غیر شہید موس دونوں کی روحیں جنت میں ہوں گی ، کیکن چونکہ شہید کے بہ ثار فضائل قرآن وحدیث میں بیان کئے گئے ہیں ، اس لئے ان کیلئے یہ خصوصیت اور امتیاز ہوگا ان کی روحیں سبز پرندوں کی پیوٹوں میں رکھی ہوں گی اور عام مونین کی روحیں پرند کے صورت یا شل پرندے کے ہوں گی جس پر پرندوں کی بوری کی دوری کی دوری مشل پرندے کے ہوں گی روایت میں بی چونکہ حضرت کعب والی روایت میں ہے کہ موس کی روح مشل پرند دے کے ہوگوں میں ہیں ، گویا رحمت و عالم مونین کی روح ایک موس کی روح ایک موس کی روح ایک بین سبز پرندوں کے پوٹوں میں ہیں ، گویا رحمت و عالم مونین کی روح مشل پرندہ کے ہوگوں کی روح ایک پرندہ ہے جو جنت کے پھل کھا تا ہے اور عام موس کی روح مشل پرندہ کے ہے۔ (۱)

روحوں کے مطانے کے بارے میں اکثر اقوال کامال (انجام) ایک ہی ہے جولوگ یہ کہتے ہیں کہ رومیں جنت میں نہیں ہوتی ، گرانہیں اس کے پھل اورخوشبو پہنچتی رہتی ہے اور اس روایت سے استدلال کرتے ہیں جھے امام احریہ نے اپنے مندمیں ابن اسحاق سے نقل کیا ہے وہ عاصم بن عمر سے ، وہ محمود بن لبید سے وہ ابن عباس سے نقل کرتے ہیں :

قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الشهداء على بارق نهر بباب الجنة في قبة خضراء يخرج عليهم رزقهم من الجنة بكرة وعشية شهيد جنت كورواز والى نهرك كنارك يرسز گنبديس بول گاور ان كارزق محوشام أنبيل جنت علار محالا

اس مدیث سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ وہ جنت میں نہیں ہوتے ، کیونکہ بینہ جو باب جنت پر ہے جنت ہی ہے آئی ہے، اس نہر کے کنارے پران کے کل ہوں گے اور جنت ہی میں روزی پیدا ہوگی ، گو جنت کے آخرت والے متوقع محلوں میں نہ ہوں ، اس تول کے قائل نے جنت میں نہ ہونے کی نفی ہے کہ وہ آخرت والے جنتی محلوں کی نفی ہے۔

(۱) کتاب الروح: ۸۷-۸۸-۸۸

بِ فضائل ٢٥٣ ﴿ حَقَا نُقَ - غلط فهميا ل

''اے مطمئن روح اپنے رب کی طرف راضی بخوشی لوٹ، رب بھی بچھ سے راضی ہے اور میرے بندوں میں شامل ہوکرمیری جنت میں داخل ہوجا''۔

ا کثر صحابہ د تابعین فرماتے ہیں کہ روحوں سے بیخطاب موت کے وقت جب کہ وہ دنیا سے رخصت ہوتی ہیں کیا جاتا ہے۔

امام ما لک نے موطامیں ابن شہاب سے وہ عبدالرحمٰن بن کعب بن ما لک سے قل کرتے ہیں ، وہ کہتے ہیں کدرسول اللہ عِلَی اُلْمَا نے فرمایا :

انما نسمة المومن طائر تعلق في شجر الجنة حتى يرجعه الله اليه الحياة يوم يبعثه مؤن كاروح الك پينده بجوجنت كورخول كال پين به جب تك الله تعالى است قيامت كون اس كجم بين نه لونا در د

#### أيك اعتراض اوراس كاجواب

ندکورہ بالااس قول پراعراض بیہ وتا ہے کہ بیات صدیث کے اس مفہوم کے معارض ہے اذا مات احد کم عرض علیه مقعدہ بالغداۃ والعشی ان کان من اهل النار الفیل النار فیمن اهل النار الفیل النار فیمن اهل النار مرد کے بعد مرد کے پراس کا جنتی بیٹ کھ کانائی وشام پیش کیا جاتا ہے۔ مندکورہ بالا آیات واحادیث ہے جس طرح موئن اور شہید دونوں کی ارواح کا جنت میں شکانا ہونا معلوم ہوتا ہے وہیں بیٹی معلوم ہوتا ہے کہ مرد کا جوٹھکانا اس پرت وشام پیش کیا جاتا ہے بیٹی میں دونوں (موئن اور شہید کی وہ خاص مزل جو اس کیلئے تیار کی گئے ہاس میں تو وہ قیامت میں داخل ہوگا کیونکہ شہید کا وہ فاص مزل جو اس کیلئے تیار کی گئے ہاس میں تو وہ قیامت میں داخل ہوگا کیونکہ شہیدکا کل وہ قدیلیں نہیں جن میں برزخ میں ان کی روسیں رہتی ہیں ،الہذاعام مومنوں کی طرح شہید بھی ان قدیلوں نے اپنے جنتی ٹھکانے روز انہ جو وشام دیکھتے رہتے ہیں۔ کیونکہ اصل گھر تو قیامت میں مائی خاتی ہی جاتی میں مائی نظیر جہنی بد بخت ہیں کہ ان پرضح وشام جہنم پیش کی جاتی میں کہ جاتی میں وہا کہ جنت میں مائی کی جاتی میں جاتی ہوگا کہ جنت میں مائی کا جو برزخ میں پیش کی جاتی رہی جو اگر جنت میں قیام جہنم پیش کی جاتی رہی جاتی ہوگا کہ جنت میں قیام جہنم پیش کی جاتی رہی معلوم ہوا کہ جنت میں قیامت کے دن بیاس میں وہا کہ جنت میں گئی جاتی رہی جاتی ہوگا کہ جنت میں گئی جاتی رہی ہوگی کی جاتی رہی ہوگا کہ جنت میں گئی کیا تھیں کے دن بیاس میں وہا کہ جنت میں گئی کی جاتی رہی ہوگا کہ جنت میں گئی کی جاتی رہی ہوگا کہ جنت میں قیام کہنے ہوگی کیا کیا کہ کوئی کی جاتی کی جاتی رہی کیا کی جاتی ہوگی کیا کہ کیا کہ کی کی کیا کی جاتی ہوگی کیا کہ کیا کیا کہ کوئی کیا کہ کیا کیا کیا کیا کی کیا کی جاتی ہوگی کیا کیا کیا کہ کی کیا کیا کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کیا کہ کی کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کی کیا کی کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کی کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کیا کیا کیا کی کیا کیا کہ کیا کیا کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا

حقائق-غلط فبهيال

پھراہن مندہ نے اساعیل بن اسحاق قاضی کی سندنقل کی ہے وہ علی بن عبداللہ ہے، وہ سفیان سے
وہ ابان بن تغلب سے رؤایت کرتے ہیں فرماتے ہیں اکیشخص نے بیان کیا کہ میں نے وادی برہوت
میں ایک رات گذاری، میں نے وہاں طرح طرح کی آوازیں نیس جیسے لوگ پکارر ہے ہیں اے دومۃ!
ائے دومہ! کسی اہل کتاب نے بتایا کہ دومہ وہ فرشتہ ہے جو کا فروں کی روح پرموکل ہے۔ سفیان
کہتے ہیں کہ ہم نے حضر میوں سے سنا کہتے تھے وہاں کوئی شخص رات نہیں گذارسکتا۔ (ا)

موت سے لے کروقوع قیامت تک روحوں کے ٹھکانے کے بارے میں اس بحث کا تذکرہ کامقصد سے کہ حضرت شخ الحدیث صاحب ؒنے فضائل صدقات ص ۱۹۵ میں تنبیدالغافلین کے حوالے سے ایک واقعہ قبل کیا ہے جس میں مونین کے ارواح کا برزمزم میں ہونا اور کفار کے ارواح کا برہوت نامی کنویں میں ہونے ذکر آیا ہے فرماتے ہیں :

"فقيه ابوالليث في الي عجيب قصه لكها به وه فرمات مين :

مکہ کرمہ میں ایک نیک شخص امانت دارخراسان کے رہنے والے سے ایک شخص ان کے پاس
دس ہزارا شرفیاں امانت رکھوا کراپنی کسی ضرورت سے سفر پر گیا' جب وہ سفر سے والیس آیا تو
خراسانی کا انتقال ہو چکا تھا' ان کے اہل وعیال سے امانت کے بارے میں دریافت کیا تو
انہوں نے انکار کردیا، چونکہ قم بری تھی۔ اس نے علاء مکہ سے مسئلہ پوچھا کہ کیا کرنا چاہئے،
انہوں نے کہا کہ وہ آدمی تو بڑا نیک تھا، ہمارے خیال میں جنتی تھا تو ایک ترکیب ہے کہ
جب آدھی یا تہائی رات گذر جائے تو زمزم کے کنویں پرجا کراس کا نام لے کرپکار کراس سے
دریافت کہ اس نے تین دن تک ایسابی کیا وہاں سے کوئی جواب نہ ملاتو اس نے پھرجا کر
علاء سے تذکرہ کیا انہوں نے انا اللہ پڑھا اور کہا ہمیں تو یہ ڈرہے کہ وہ شاید جنتی نہ ہوتو قلال جگہ جا

اس قول پرتبھرہ کہ مومنوں کی روحیں جابیہ یا جا ہ زمزم اور کا فروں کی حضر موت کے ایک کنویں برہوت میں ہیں

پر ندوں کی شکلیں اختیار کرلیتی ہیں اور اس چکر میں رہتی ہیں، یہی ان کاعذاب و تواب ہے اور اس کی سروں کی شکلیں اختیار کرلیتی ہیں اور اس چکر ہیں ہوگا، زندگی میں سروکی نہیں ہوگا، زندگی اور اس سے انہیں ہوگا، نہیں ہوگا، یہی وہ باطل تناخ ہے جو تمام انبیاء کے متفقہ حقیقت بعد الموت کچھ ہیں، کی وہ باطل تناخ ہے جو تمام انبیاء کے متفقہ حقیقت (زندگی بعد الموت) کے خلاف ہے اور یہی اللہ اور آخرت کا انکار کرتے ہیں، اس گر اوفرقہ کے نزد یک روحوں کا متعقر بدن سے جدا ہونے کے بعد مناسب حیوانوں کے اجسام ہیں۔ بیا نتہائی گھنا وُنا اور فلا قول ہے۔ (ا)

with the contract of the second of the secon

talian de la companya de la companya

(۱) كتاب الروح: ٩٩-١٠٠

كتب نضائل ٢٥٨ ٢٥٨

مکان کے اندراس کوگاڑ دیا ہے، میر بے لڑکے سے کہدوہ تخفیے وہاں پہنچادے، وہاں سے زمین کھود کر نکال لے چنانچہاس نے ایساہی کیا اور مال ل گیا۔

روح کے بقاءاور فنا کے بارے میں چند بے بنیا دا قوال

بعض لوگوں کا بیعقیدہ ہے کہ روحوں کا بالذات اور ستقل وجود نہیں ہوتا، بیعوارض اجسام میں سے ہوتے ہیں بیابن باقلانی اور ابوالبزین خلاف وغیرہ کاقول ہے، بیلوگ کہتے ہیں کہ جسم کی موت سے دیگرعوارض کی طرح روح بھی مرجاتی ہے ان کا کہنا ہے کہ ایک عرض دوز مانوں میں نہیں پایا جاتا ،الہذا ہرتغیر کے بعد ایک نی روح کا پیدا ہونا ضروری ہے، یعنی زندگی کے تھوڑے سے زمانے میں انسان کی ہزاروں روحیں بیدااور ختم ہوتی رہتی ہیں اور مرنے پر پھیلی روح بھی ختم ہوجاتی ہے۔ بیقول قرآن وحدیث اوراجماع کے خلاف ہے اور عقلی وفطری ولائل بھی اسے روکرتے ہیں حق تعالی نے روحول کو نکلنے اور داخل ہونے کا اور لوٹ آنے کا تھم دیا ہے اور تھی صریح دلائل بتاتے ہیں کہ روحیں چڑھتی اور اترتی اور پکڑی اور چھوڑی جاتی ہیں،ان کیلئے آسان کے دروازے کھلتے ہیں وہ جدہ اور گفتگو کرتی ہیں، وہ پانی کے قطرے کی طرح جسم سے نکل آتی ہیں، جنت یا جہنم کے کفنوں میں لیٹی جاتی ہیں، انہیں ملک الموت این ہاتھ میں لیتا ہے، پھراس کے ہاتھ سے فرشتے لے لیتے ہیں، اس سے خوشبو یا بد بو تکلتی ہے۔ انہیں ایک آسان کے فرشتے دوسرے آسان تک پہنچاتے ہیں، پھروہ فرشتوں کے ساتھ زمین برجیجی جاتی ہے،روح کو نکلتے وقت مرنے والی آ کھدیمتی ہے،قرآن معلوم ہوتا ہے کدروس ایک جگہ ہے دوسری جگہ منتقل ہوتی ہیں، جی کہ حلق تک پہنچ جاتی ہیں، علاوہ ازیں ارواح کی باہمی ملاقات اوران كاباجى تعارف بھى موتا ہے اوروه ايك جگه جمع كيا موالشكر بيں وغيره - پھريكتنى فخش غلطی ہے کہ ایک انسان کی زندگی میں ہزاروں روحیں مانی جائیں اور مرنے کے بعد ایک روح بھی عذاب وثواب كيليح باتى نه مانى جائے يه بات عقل وفطرت كي محى خلاف باور قرآن وحديث كي محى-

باطل تناسخ

باطل تناسخ وہ ہے جس کے طور قائل ہیں اور جوزندگی بعد الموت نہیں مانتے ،ان کے فاسد کمان میں روسیں اجسام سے جدا ہوکر اپنے اپنے عملوں کے مطابق حیوانات الارض (کیڑے مکوڑے) اور

کہ دہ فلاں سے کلام نہیں کرے گا، پھراس کے مرنے کے بعد کلام کیا تو حانث نہیں ہوگا، چونکہ
یقتم اس بات پڑھی کہ دہ بچھ کر جواب بھی دے سکے ادر میت کے اندر بیصلاحیت نہیں ہوتی۔
اس مسئلہ سے بعض علاء نے بیا خذکیا ہے کہ امام ابو صنیفہ ساع موتی کے قائل نہیں ہیں، بلکہ اس کے منکر ہیں، ملاعلی قاریؒ نے امام ابو حنیفہ کی طرف اس قول کی نسبت کو غلط قرار دہیتے ہوئے ایک مستقل رسالہ تصنیف کیا ہے۔(1)

قائلین کےدلائل

حضرت ابن عرفظ اورجمهوردرج ذیل روایات نے "ساع موتی" کو ثابت کرتے ہیں:

ا - عن انس رضی الله عنه أن النبی صلی الله علیه وسلم قال: العبد اذا
وضع فی قبره و تولّی و ذهب اصحابه حتی إنه یسمع قرع نعالهم (۲)

حضرت انس فظی اس مروایت ہے بی کریم علی ارشاد فرماتے ہیں کہ جب مرده قبرین رکھا
جاتا ہے اور اس کے دوست واحباب اس کے پاس سے واپس ہونے لگتے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی
آبٹ سنتا ہے۔

۱- عن صالح قال: حدثنی نافع أن ابن عمر رضی الله عنه اخبره قال: اطلع النبی صلی الله علیه وسلم لی أهل قلیب فقال أو جدتم ماوعد کم ربّکم حقًا؟ فقیل له: تدعوا أمواتًا؟ قال: ماأنتم باسمع منهم ولکن لایجیبون (۳) صالح بروایت بفرماتے بین کہ جھ سے نافع نے بیان کیا کہ آئیس ابن عمر ضفی نے بیتلایا کہ وہ فرماتے بین: آنخضرت ضفی نه نالی قلیب (غزوه بدر کے موقع سے قلیب نامی کنویں میں کفار مشرکین کی نعیس ڈال دی گئیس) کو جھا تک کریوں فرمایا: تم سے جو تمہار سے دب وعده کیا تھا کیا تم نے برق پایا؟ کسی نے آپ سے کہا کہ آپ مردوں کو آواز دیتے بین فرماتے ہیں: تم ان سے زیادہ نہیں سنتے ، لیکن وہ لوگ جواب نہیں دے سکتے۔

كتبونضائل ٢٩٠ صفائق-غلطفهمال

# سماع موتى (مُردول كاسننا)

مُردے نِندوں کی پکارکو سنتے ہیں یانہیں؟ اوراگر سنتے ہیں تو اُس کا جواب دے سکتے ہیں یانہیں؟
اس بارے میں تفصیل ہے ساع موتی (مردوں کے سننے ) کا مسئلہ دور صحابہ ہی سے مختلف فیہ رہا ہے۔
ایک طرف عمر نظی اور ابن عمر نظی ہیں جو ساع موتی کے قائل ہیں دوسری طرف حضرتِ عائشہ اور ابن عباس نظی ہیں جو ساع موتی ہیں۔ ہرایک کے دلائل اور شواہد ہیں۔
اور ابن عباس نظی ہو ساع موتی کا افکار کرتے ہیں۔ ہرایک کے دلائل اور شواہد ہیں۔

منگرین کے دلائل چنانچ چھرت عائشہ اورابن عباس فظی کے متدل بیآیتی ہیں:

پیا چه صرف عاصه اورابن عبال طرح عنه کے متدل بیا ہیں :

اِنگُ لَا تُسُمِعُ الْمَوْتَی (۱) ''آپ مردے کو سانہیں سکت'
وَمَا أَنْتَ بِمُسُمِعِ مَنُ فِی الْقُبُورِ (۲) ''آپ مردول کو سانہیں سکت' بعض لوگوں نے اس ندہب کی نبست ابو صنف کی طرف بھی کی ہے (واضح ہو کہ امام ابو صنف سے صراحة سے بات میں نہیں ہے نہ بی انہوں نے صراحة اس کا انکار کیا ہے اور نہ بی اثبات بلکہ ایک دوسرا مسلہ ہے جس کو فقہاء نے کتاب الایمان میں ذکر کیا ہے، وہ یہ ہے کہ ''اگر کسی نے قتم کھائی کہ میں فلال شخص سے بات نہیں کرول گا، پھروہ مرگیا اور اس کی قبر پر جاکر کلام کیا تو اس سے حانث میں فلال شخص سے بات نہیں کرول گا، پھروہ مرگیا اور اس کی قبر پر جاکر کلام کیا تو اس سے حانث (قتم نہیں ٹوٹے گی) نہیں ہوگا چنا نچے علامہ ابن ہم مرش مرابہ یہ میں فرماتے ہیں :

<sup>(1)</sup> العرف الشذى على سنن الترمذى: ١٠١١

<sup>(</sup>٢) بخارى، كتاب الجنائز، باب الميت يسمع خفق النعال: ١٤٨١ قديمي

<sup>(</sup>سم) بخاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی عداب القبر: ۱۸۳۸ قدیمی بخاری، کتاب المغازی، باب قتل ابی جهل: ۲۳۳۲ قدیمی

<sup>(</sup>۱) النمل: ۸۰ (۲) الفاطر: ۲۲ (۳) مرقاة المفاتيح، كتاب الجهاد، باب ما يقول الرجل، اذا دخل المقابر: ۲۰۲۸ سعيد

الف۔ حدیث شریف میں ہے کہ جب میت کوقبر میں رکھ کرساتھی لوٹے ہیں تو وہ ان جوتوں کی آ ہث

سنتی ہے۔ ( بخاری ، کتاب البنائز )۔ اس میں نہ میت کے کان لگانے اور اختیار کودخل ہے اور نہ

جوتوں والوں کے بنانے اور میت تک آواز پہنچانے کو خل ہے۔ اس کے باوجود ہماع ثابت ہے۔

ب قبرستان پہنچ کرسلام کرنا اور دیگر کلمات کہنا مسنون ہے ، اتنی کثیر مٹی کے اندر مدفون میت تک

معمولی آواز کا پہنچادینا صاحب آواز کے قابوسے باہر ہے ، اس کے باوجود ہماع ثابت ہے۔

چنانچے حضرت ابن عماس من بھی فرماتے ہیں :

مرر سول الله صلى الله عليه وسلم بقبور المدينة فاقبل عليهم بوجهه فقال: السلام عليكم يا اهل القبور يغفر الله لنا ولكم وانتم سلفنا ونحن بالآثر (ا) رسول الشريق كالله عليكم يا مول الشريق كالله من كروبروبوكرفر مان كي "م پرسلامتي بوات قبروالو! الله بماري اور تمهاري مغفرت كريم مم سے پہلے جا بي مم تمهار فقد م پر بين -

ببر حال ساع ثابت ہے

ابھی اوپر ذکور ہوا کہ بندہ کے بس میں نہیں کہ وہ مرد ہے کواپی آ واز سنادے (یہی آیات کا محل ہے) اور نہ خود مردہ س سکتا ہے ہاں اگر اللہ چاہے تو باہر کی کسی آ واز اپنی قدرت سے میت کو سناسکتا ہے، جس میں نہ سنانے والے کو خل ہوتا ہے اور نہ میت کا اور احادیث میں جو سنانے کا ثبوت ہے اس کی

یمی صورت ہے۔

چنانچ علامه آلوی فرماتے ہیں

والحق أنّ الموتى يسمعون في الجملة، وهذاعلى وجهين، اولّهما ان يخلق الله عزّوجل في بعض اجزاء الميت قوة يسمع لها

(۱) ترمذى: الجنائز، باب ما يقول الرجل، اذا دخل المقابر: ۲۰۲/۱ سعيد

كتبونضائل ٢٢٢ صفائل -غلطفههاں

## آیات واحادیث کے درمیان تطبیق

دونوں جانب چونکہ اکابر صحابہ وی ہیں، جس طرح آیات اپ مفہوم میں قطعی ہیں، اسی طرح آیات اپ مفہوم میں قطعی ہیں، اسی طرح احادیث بھی ان اصحاب نبی وی ہیں۔ میں جنہوں نے براور است آپ کی ان اصحاب نبی وی ہیں، اس لئے آیات وا حادیث کے درمیان الی تطبیق دی جائے کہ ان کے درمیان بالکل تعارض نہ رہے۔

اولاً يهال تين چيزين غورطلب بين:

اول: اساع\_ دوم: استماع\_ سوم: ساع\_

#### ١- اسماع

اسماع (سنانا) کی فی توصراحة کلام الله مین ندکورے:

إِنَّكَ لَاتُسُمِعُ الْمَوْتَى (١) وَمَا أَنْتَ بِمُسُمِعٍ مَّنُ فِي الْقُبُورِ (٢) يَعْن بَي رَبِي الْقُبُورِ (٢) يَعْن بَي رَبِي الْقَبُورِ (٢) يَعْن بَي رَبِي الْقَبُورِ الْوَبْيِن سَاسِحَة بِين \_

#### ۱- استماع

است ماع کا حاصل بیہ کے مردے کان لگاکر کسی کی بات میں ، جب جسم سے روح جدا ہوجائے تو یہ جسم کا کام نہیں ہوسکتا ، کیونکہ اصل ادراک کرنے والی چیز روح ہے ادر بی قوت سامعہ (سننے کی صلاحیت) اس کیلئے آلہ اِدراک (سمجھنے کا آلہ) ہے، جب روح نے جسم کو اور جسم میں گئے ہوئے آلات کو ترک کردیا تو بیاس کیلئے آلات کارآ مرنہیں ہیں، جس طرح میت قوت باصرہ (دیکھنے کی صلاحیت) لامسہ (چھونے)، باطور کی گڑنے کو غیرہ سے کام نہیں لے کتی، اس طرح قوت سامعہ سے بھی کام نہیں لے کتی، اس طرح قوت سامعہ سے بھی کام نہیں لے کتی۔

#### ۳۔ سماع

سماع کا حاصل میہ کرکوئی خارجی (باہر) آواز اللہ تعالی اپنی قدرت سے میت کوادراک کرادیں جس میں نہ آواز دینے والے کا دخل ہواور نہ میت کا توبیہ بالکل ممکن ہے، اللہ کی قدرت سے باہر ہیں' اس کیلئے بے ثار دلائل موجود ہیں۔

(۱) النمل: ۸۰ (۲) الفاطر: ۲۲

جیبا کہ احادیث سے مردے کا وداع کرنے والوں کے جوتوں کی آواز سنناان کے لوٹے وقت اور آپ علی کی اور استخابات کے لوٹے وقت اور آپ علی کی اور آپ علی کی اسلام کہنا ٹابت ہے۔ غرض یہ کہ اساع کی نفی ہے نہ کہ ساع کی ۔

علامہ ابن جرعسقلانی نے بھی آیات کا سیح محمل تعین کرنے کے بعد ساع کی ندکورہ بالاصورت کو طابت کیا ہے اور یہ فرمایا ہے کہ ساع موتی کے قائل نہ صرف عمر ، ابن عمر ہیں بلکہ دیگر اصحاب نبی بھی ان کے ساتھ ہیں۔ فرماتے ہیں :

والجواب عن الأية أنّه لايسمعهم وهم موتى، ولكنّ اللّه أحياهم حتى سمعوا، كما قال قتاده رضى الله عنه، ولم ينفرد عمر ولا ابنه لحكاية ذلك بل وافقهما أبوطلحة كما تقدم وروى الطبراني من حديث ابن مسعود رضى الله عنه مثله باسناد صحيح (١) آیت کاجواب بیر کرده سنتے جہیں ہیں یعنی مردہ ہونے کی حالت میں لیکن اللہ عز وجل انہیں زندہ كرتا بتووه سنتے بيں جيسا كەحفرت قاده رغيظيند نے كہا ہاں واقعہ كفل كرنے ميں حضرت عمر وظلينه اورحضرت ابن عمر وظلينة تنهانبيل بين بلكه ابوطلحه نے بھى اس ميں ان كى موافقت کی ہے، طبر انی نے ابن معود فری ایک ہی حدیث سیجے سند سے قال کی ہے۔ بعض حفرات نے حفرت عائشہ کااپنے قول (عدم ساع موتی) سے رجوع بھی نقل کیا ہے: ومن الغريب أن في المغازي لابن اسحاق رواية يونس بن بكير باسناد جيدعن عائشة مثل حديث ابي طلحة وفيه "وما انتم باسمع لما اقول منهم" واخرجه احمد باسناد حسن. فان كان محفوظًا، فكأنها رجعت عن الانكارمما ثبت عندها عن رواية هولاء الصحابة، لكونها لم تشهد القصة (٢)

عجب بات یہ ہے کہ ابن اسحاق کی مغازی میں یونس بن بکیرنے جیدسند کے ساتھ حضرت عائشہ سے ابوطلحہ ضرفی ہے شال روایت نقل کی ہے اور اس میں یہ جملہ بھی ہے "و ما انتم

(۱) فتح البارى: ۲۳۲/۷

كتب نضائل ٢٦٣ - خلط فهميال

متى شاء الله السلام و نحوه مما يشاء الله سبحانه بسماعه ايّاه وثانيهما: أن يكون ذلك السماع بلاواسطة في البدن (۱) حق بات يه كون ذلك السماع بلاواسطة في البدن (۱) حق بات يه كون الجمله مردك سنة بين، اس كى دوصور تين بوكتى بين - ايك تويه كه الله وجل ميت ك بعض اجزاء مين الى توت دد دك جن عوه جب الله يا الله واس طرح كى ديمر جيزين ك له دوسرى صورت يه كه يسنناجم ك بغير صرف روح كيك مور كيك مور

ایک دوسری جگه بول فرماتے ہیں:

والحق أن الموتى يسمعون فى الجملة ولا يمنع من ذلك كونه تحت اطباق الثرى (٢) حق بات يه بكه بهر حال مرد عنت بين، ان كا كثير ملى كي ينج موناان كي عن كيكم الغنبين موتاد

علامہ ابن قیمؒ نے بھی ساعِ موتی کو بہر صورت ٹابت مانا ہے۔ (۳) تفسیر منیر میں آیات واحادیث کے درمیان یول تطبیق دی گئی ہے اور اس کے ضمن میں ساع کو ٹابت کیا گیاہے :

والمراد من نفى الاسماع للموتى الاسماع الذي يعقبه اجابة وتفاعل وتفاهم فلايعارضه ثبوت السماع من جانبهم دون أن يتمكنوا من الرّد، أواجابة من يكلّمه، كماثبت أنّ الميت يسمع قرع نعال المشيعين له اذا انصر فواعنه، وأن النبّى على قبور أهل بدر (١٩) مردكيك اسماع كنفى كامطلب يه كداييا نانا كدوه جواب من در سكاور مجي ميك البنام دول كي تعارض نبين، للذا مردول كي سفة مين اور بات كرف والى كاجواب نددين مين كوئى تعارض نبين،

<sup>(</sup>۲) فتح البارى: كتاب المغازى، باب قتل ابى جهل: ۲۸۵/۲۱-۲۸۹، قديمى

 <sup>(</sup>۲-1) روح المعانى، سورة الروم: ۵۷/۲۱، دار احیاء التراث العربي

<sup>(</sup>٣) كتاب الروح، المسئلة السادسة ، هل الروح تعاد الى الميت في قبره : وقت السوال ام لا: ٦٣، مكتبه فاروقيه پشاور.

<sup>(</sup>M) التفسير المنير: ۳۱/۲۰، دارالفكر المعاصر ، بيروت ، لبنان

<sup>(</sup>۵) سماع الموتى: محمد سرفراز خان صفدر : ص/ ۱۲۳/۱۲۳

حقائق-غلط فبميال

اور شخین پرسلام عرض کر گے انہوں نے عرض کیا: یارسول اللہ! میں آج رات کو آپ کا مہمان
بنوں گا، وہ یہ کہ کہ منبر شریف کے پاس سو گئے تو انہوں نے خواب میں حضور جو آپائے کا وہ یک کہ تشکیلات کے باس سو گئے تو انہوں نے خواب میں حضور جو گئے گئے کہ کہ تشریف فر ماہیں، دائیں بائیں شخیلات کے انہیں نے انہیں بلایا اور کہا کہ دیکھو حضور جو آپائے شخیل تشریف فر ماہیں وہ الحقے تو آپ جو آپائے آپائے نے انہیں روئی مرحمت فر مائی، انہوں نے آدھی کھائی اور جب آئے کھی تو آدھی روئی ہاتھ میں تھی۔ (ا)
حضرت شخ الحدیث صاحب سے بھی إن واقعات پر ساع موتی کے تعلق سے اعتراض کیا گیا تھا کہ مردول نے کیسے سن لیا۔

الدمردوں سے سے میں ہیں۔ آپ نے اس کا میہ جواب دیا تھا کہ اولا تو ہید واقعات خواب سے تعلق رکھتے ہیں اور خواب کوئی شرکی جسے نہیں اچھا خواب ہوتو بشارت ہوتا ہے اس پر اللہ کاشکر گذار ہونا چاہئے اور اس طرح کے واقعات کوئی مشکل بھی نہیں ہیں جیسا کہ احادیث سے ساع موتی (مردوں کا سننا) ثابت ہے وہ مشیت خداوندی پر موتوف ہے، وہ چاہے تو کسی بزرگ کو بلکہ عامی مسلمان کو بھی سنواد ہے اور نہ چاہتو کسی بوے ولی کو بھی نہ سنائے۔ (۲)

لہٰذااس قتم کے واقعات پر قبر پرسی کا بھی اشکال نہیں کیا جاسکتا کیونکہ سنانے اور سننے والے میں ابنا کوئی دخل نہیں ہوتا، بلکہ اللہ چاہتو سنادے اور نہ چاہتے تنہیں۔

\*\*\*

باسمع لما افول منهم "اس كى حن درج كى سندك ما تھا حمد نے بھى تخ تى كى ہے اگريد بات صحح تو ہے تو اس كايد مطلب ہے كه انہوں نے اپنے ا نكار كے قول ہے رجوع كرليا ہے، چونكه ان كوان اصحاب رسول فرقت كى روايات كے صحت كا پنة چل گيا تھا، چونكه وہ فدكورہ واقعہ كے وقت موجود نہيں تھيں۔

### إس مسئله كي شرعي حيثيت

یه سئله عقائد سے متعلق نہیں ہے، چنانچہ حضرت کیم الامت مولانا شرف علی تھانوی فرماتے ہیں: ''بیمسئلہ نہ عقائد ضرور بیہ میں سے ہے، نہ کسی عمل دین کا موقوف علیہ ہے، نہ مجتهد کی نص کا اس میں (تلاش) ضروری' نہ کسی ایک جانب کا جزم ضروری ہے۔ لہذا اس مسئلہ پرتشد د نہیں کرنا چاہئے۔''(ا)

## فضائل اعمال اورمسئله ساع موتى

ندکورہ بالاتحریک روشی میں فضائل اعمال مولفہ حضرت ذکریا صاحب پراعتر اض نہیں ہونا چاہے ' چنانچہ اس طرح کے واقعات کوئی مشکل اور مستبعد اور آیات کے مخالف نہیں 'اللہ اپنی قدرت سے مردہ کو بات سنا سکتا ہے، بطور کرامت میمکن ہے۔ فضائل اعمال میں ہے:

مصرکے ایک صاحب خیر ایک ضرورت مند کیلئے ایک تی کی قبر پر گئے اور وہاں درخواست گذار ہوئے ، رات کو وہ بزرگ اُنہیں خواب میں ملے اور کہا کہتم میرے گھر والوں کے پاس جا وَ اور اُن نے کہو کہ مکان کے فلاں حصہ میں جوچولہا بن رہا ہے اس کے پنچے ایک چینی کامر تبان گڑاہے، اُس میں پانچ سو( ۵۰۰ ) اشرفیاں ہیں، وہ اُس فقیر کودے دیں، پیخواب حرف بہرف نابت ہوااور اُس پڑل کیا گیا۔ (۲)

ایے بی بیداقعہ

شخ ابوالخیراقطع ایک مرتبہ مدینہ طیبہ حاضر ہوئے اور وہاں پر پانچ دن ایسے گذر گئے کہ نہ کھانے کو ملا اور نہ ہی کوئی چیز چکھنے کی نوبت آئی، وہ قیم اطہر پر حاضر ہوئے اور حضور ﷺ نہ کھانے کو ملا اور نہ ہی کوئی چیز چکھنے کی نوبت آئی، وہ قیم اطہر پر حاضر ہوئے اور حضور ﷺ

(۱) امدادا الفتاوى: ۵۷/۲۱، مكتبه دار العلوم كراچى، حاشيه الطحطحاوى مراقى الفلاح: ۲۱۸ قديمى، باب احكام الجنائز (۲) فضائل صدقات: ۲۱۲

٥ مسكلة حيات خضر العَلَيْكُالِ

جہورعلاء کا مذہب ہیے کہ حضرت خضر العَلیْ اللهٰ نیں، چنانچیرحافظ ابن رجب عبل تحریر رماتے ہیں:

'' کتاب الافصاح میں عجیب وغریب نکات مذکور ہیں۔ اس میں لکھا ہوا ہے کہ حضرت موکی النگائیں ہے۔ جن خصر کی ملا قات ہوئی تھی ، بعض کہتے ہیں کہ وہ فرشتے تھے، بعض کہتے ہیں وہ انسان تھے اور بہی بات صحیح ہے، پھر بعض علماء کا کہنا ہے کہ وہ نیک آ دمی تھے، نی نہیں تھے اور کہے مقتن کی تحقیق یہ ہے کہ وہ نبی تھے اور یہی قول درست ہے، ہمار ہزد یک صحیح ہے کہ وہ زندہ ہیں اور ان کا کسی خص کے دروازہ پر جا کر کچھ طلب کر نا اور دوسرے کا کام کر ناممکن ہے۔ یہ بات مجھ سے محمد یکی ذبیدی کی روایت یہ بات مجھ سے محمد یکی ذبیدی کی روایت سے بات کے بعد مصنف نے زبیدی کی روایت سے حضرت خصر کود کھنے اور ملنے کے مئی واقعات ذکر کئے ہیں'۔ (۱)

اس تحریر کی روشنی میں یہ پہتے چلا کہ صحیح قول کے مطابق حضرتِ خصر حیات ہیں اور وہ انبیاء کیہم السلام اس تحریر کی روشنی میں یہ پہتے چلا کہ صحیح قول کے مطابق حضرتِ خصر حیات ہیں اور وہ انبیاء کیہم السلام

عافظ ابن جر کر کر مربھی حیات ِ خضر پر بردی چثم کشاہے:

قال ابن الصلاح: هو حي عند جمهور العلماء والعامّة معهم في ذلك، وانما شدبانكاره بعض المحدثين وتبعه النووى، وزادأنّ ذلك متفق عليه بين الصوفية واهل الصلاح وحكاياتهم في رويته والاجتماع به، اكثر من ان تحصي، روى الدار قطني في الحديث المذكور قال: مذ للخضر في اجله حتّى يكذّب الدّجال ..... وقال عبدالرزاق في مصنفه عن محمد في قصته الذي يقتله الدّجال ثم يحييه: بلغني أنه الخضر. وكذا قال ابراهيم بن سفيان الراوي عن مسلم في صحيحه (٢)

(١) ذيل على طبقات الحنابلة : ٢٧٤/١

(1) فتح البارى: كتاب احاديث الانبياء باب حديث الخضر مع موسى التَّلَيْكُلُمْ

كتبي فضائل ٢٢٨ ها تقائق - غلط فهميال

# خضر العَلِيْ الله كى حيات كے بارے ميں

ائمَهُ اسلام میں دومسلک رہے ہیں ،محدثین عظام عموماً وفات کے قائل ہیں، جب کہ متشرع صوفیاء کرام احادیث وکشف کی بنیاد پر حیات کے،مگرایک مکتبه کو فرضائل جج وغیرہ میں مذکور حضرت خضر التکلیفی اسے ملاقات کے واقعات کو یک طرفہ دلائل پیش کر کے غلط قزار دیا ہے۔اس لیے ذیل کی تحریر میں اس مسکلہ پر مدلل گفتگو کی گئے ہے۔

حقائق-غلط فهميال

"ابن صلاح کہتے ہیں کہ وہ جمہور علماء کے نزد یک باحیات ہیں اور اکثر لوگ جمہور کے ساتھ ہیں،بعض محدثین نے حیاتِ خصر کا بختی ہے انکار کیا ہے۔نووی نے بھی انہیں کی پیروی کی ہے اور انہوں نے مزیدیہ بات کہی ہے تمام صوفیا اور اہل صلاح حیات خصریر متفق ہیں،ان کود کھنے اور ان سے ملاقات کے بہتار قصے ہیں....دار قطنی نے اس حدیث كے تحت روايت كيا ہے فرماتے ہيں كہ خصر كى مدت حيات اس قدر كمبى كى گئى ہے كہوہ وجال كو جھٹائیں گے۔عبدالرزاق اپن مصنف میں معرے اس قصے میں جس میں دجال کے آل کرنے اور زندہ کرنے کا ذکر ہے: فرمایا ہے: مجھے بیمعلوم ہواہے کہ وہ خضر ہیں۔ ایسے ہی ابراہیم بن سفیان نے جو سیح مسلم کے راوی ہیں فر مایا ہے۔''

امام نووی نے بھی شرح مسلم میں جمہور علاء کا یہ قول قل کیا ہے کہ:

"أن كے يہال حضرت خضر ماحيات ہيں اور ان كے در ميان موجود ہيں اور ان كے ديكھنے، ملاقات كرنے،أن سے سننے،سوال وجواب كرنے ،مقدس جگہوں پرأن كى موجودگى إس قتم كے بشاروب حساب ایسے واقعات ہیں جو چھیائے نہیں جاسکتے۔(۱)

اور بعض روایات سے میمعلوم ہوتا ہے حضورا کرم ﷺ کی وفات پرتعزیت کیلئے تشریف لائے اور صحابہ رفی الم الم میں تعزیت کی اور حضرت ابو بکر رضی الم نظامین نے فرمایا کہ بین خضر المطلب الم بین ، بیروایت حضرت انس رضيطن سيمنقول ہے،جس ميں انہوں نے ان كا مجھ حليہ بھى بيان فرمايا ہے:

عن انس بن مالك رضى الله عنه قال: لمّا قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم احدق به أصحابه فبكو احوله، واجتمعوا، فدخل رجل اشهب اللحية، جسيم، صبيح، فتخطّى رقابهم فبكي ثم التفت الى اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال إن في الله عزاءً من كلّ مصيبةٍ، وعوضًا من كلِّ فائتٍ، وخلفًا من كلِّ هالكٍ، فأنيبوا إليه، واليه فارغبوا، ونظره اليكم في البلاء فانظروا فانَّ المصاب من لم يجبر فانصرف، وقال

بعضهم لبعضٍ: تعرفون الرجل؟ قال: ابوبكر وعلى رضي الله عنهما: نعم هذا اخورسول الله صلى الله عليه وسلم الخضر عليه الصلوة والسلام (١) الس بن ما لك في المساق على المساق على المساق الله المساق ا آپ کے ارد کر دبیٹھ کررونے لگے؟ آپ کے اطراف اکٹھے ہوگئے ،ایک شخص جن کی داڑھی کے بال کچھ سفید تھے، کیم بھیم ، روش چېره والے اندرآئے۔لوگوں کی گردنوں کو پھلاندا پھر رویڑے، پھر اصحاب نبی کی طرف متوجہ ہوکر کہنے لگے: اللہ کی جانب سے ہرمصیبت میں تسلّی کا سامان ہوتا ہے، برفوت شدہ چیز کابدل ملتا ہے اور ہر کھوئی ہوئی چیز کاعوض حاصل ہوتا ہے، الله کی جانب متوجه رہو، اس كى جانب رغبت كروم صيبت مين تهارى نگاه اى برجو غورتو كروكداس مصيبت كى تلافى نهيل موسكتى، مجروہ چلے گئے ، صحابہ رہے ہے۔ ایک دوسرے ہے کہا: کیاتم لوگ ان کو جانتے ہو، حضرتِ ابو بکر رہے گئے؛ 

ندكوره بالاحضرت الس فطي الله الماروايت سے وفات نبوى كے بعد تك حيات خصر كا پية چلتا ہے، پھراس کے بعدموجودہ وقت تک ان کے حیات پراہل باطن ،صلحاء واتقیاء کے بے شار واقعات جو تواتر کے درج تک پنچے ہوئے ہیں صراحت کے ساتھ دلالت کرتے ہیں۔ (۲)

إن زوايات، ائمه سلف كاقوال اورجم بورعلاء كه فرجب سے حيات خضر كا ثبوت بوتا ہے، لہذا جولوگ حیات ِخصر کے قارئین کو کافر کہتے ہیں دراصل بیان کی ناوا تفیت اور علمی کم مالیکی کی وجہ سے ہے یا چوں کہ بیفروی اختلافی مسئلہ ہے اور فریقین کے زو یک دلائل ہیں، اس لیے اپنے موقف پر اصرار كر كے دوسرے كى تغليط كرنازيادتى ہے۔

چونکہ فضائل اعمال میں خضر التکلیفالا کے حیات ہونے سے متعلق جووا قعات آئے ہیں وہ دراصل جہور کا مذہب ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم للنووى، كتاب الفضائل، باب من فضائل الخضر: ۲۲۹/۲، قديمي وكذا في روح المعانى: الكهف، باب من فضائل الخضر: ۲۲۹/۲، قديمي

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة للبيهقي: باب ما جاء في عظم المصيبة التي نزلت بالمسلمين بوفاة رسول الله عِلَيْنَا: ٢٢٩/٠، دارالكتاب العلمية، جمع الفوائد:التعزية واحوال القبور، وزيارتها، رقم: ٢٧٣٧، ١/٢٢١، المكتبة الأسلامية باكستان. (٢) امداد الفتاوي : ٥٣٣/٣، زكريا بكاليو.

وهذا لا يعارض الحديث الأوّل فانّ ذلك قبل المائة حیات خضر کا بیمسکداس مدیث کے معارض نہیں ہے، اس کئے کہ حضرت خضر العَلَیْ الله اس سوسال سے پہلے سے باحیات ہیں۔ مطلب سے کہ آنخضرت کے اس حدیث مبارکہ کے اندرجن لوگوں کی عدم موجودگی کو بتلایا ہے وہ اس صدی کے دوران کے لوگ ہیں اور حضرت خضر التلین اس صدی سے پہلے سے باحيات بين، للذاوه اس حديث كمفهوم مين شامل بي نبين بين -(١)

#### \*\*\*

Line to me for it with went - without the training of

المراج والمراوع والمرج فالأران ويرايا المراج والمالية

ALTERNATIVE STATE OF THE STATE

of the control of the second o

SELECTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

كتبانضائل حقائق-غلط فبهيال " MZT -

حفرت شخ الحديث صاحب لكھتے ہيں:

ایک بزرگ کوخفر التقلیفی نے بتلایا میں صبح کی نماز مکہ میں پڑھتا ہوں عصر کی بیت المقدس میں اورعشاء کی سد سکندرید-(۱)

حیات ِخضر العَلیْ لا پراعتراضات کے جوابات

جولوگ حضرت خضر كوحيات نهيس مانت وواس آيت سے استدلال كرتے ہيں: " وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِّنُ قَبُلِكَ الْخُلُدُ " (٢) اور (اے مُر اللَّهُ اللَّهُ الْخُلُدُ " (٢) حیات ابدی نہیں دی ہے۔

اِس آیت کا جواب واضح ہے کہ کوئی بھی حیات خضر کی ابدیت کا قائل نہیں، بلکہ آئندہ قربِ تہیں کہا جا سکتا۔

حیات ِ خضر کا اِنکار کرنے والے مید مدیث بھی پیش کرتے ہیں:

حضرت عبدالله بن عمرية الله يفرمات بي كمايك شب نبي كريم والمناس فارغ بوك پر فرمایا كماس رات تم نے كياد يكھا؟ بيواضح ربك ؛ لا يسقى على وجه الأرض بعد مأة سنة ممن هو عليها اليوم احد (٣) آج جو تحض بهي بقير حيات ع، ايك صدى گذرنے پران میں سے ایک بھی زمین پرزندہ ندرہے گا۔

علامه جرعسقلانی نے اس روایت کے جواب میں یوں لکھاہے:

واجاب من اثبت حياته بأنه كان حنئذٍ على وجه البحر جوحیاتِ خفر کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں وہ اس وقت سمندر پر تھے، یعنی آپ وہ کہتے جس وقت بیردوایت بیان کی وہ زمین پرنہیں تھے وہ سمندر پر تھے ٰلہٰذااس حدیث کی صحت پر كونى اشكال نبيس اور حضرت خضر العَليْق لرباحيات بوسكت بين-

اس روايت كادوسراجواب يرب كه : الحمال المراجعة على المالية

(۱) فضائل ج: قصل ۱۰ الله والول كے قصے: ۹۲ (۲) الانبياء: ۳۳ (۳) بخارى ومسلم، كتاب الفضائل

مايت كالحارث في الماسلة المراجعة الموامل المنافقة (١) فتح البارى: كتاب احاديث الانبياء، باب حديث الخضر مع موسى التكنية إلى the first of the second second

سر- ابدال

ابدال بدبدل کی جمع ہے، انہیں بدل اس وجہ ہے کہاجا تا ہے کہ بدانبیاء کے ٹائب ہوتے ہیں، یا انہوں نے اخلاق سیئے کورک کر کے محاس اخلاق کو اپنایا ہوا ہے بیر چالیس لوگ ہوتے ہیں، بالمیس یابارہ شام میں اور اٹھارہ یا اٹھا کیس عراق میں رہتے ہیں۔

س\_ اوتاد

اوتا دانہیں کوبعض لوگ جبال بھی کہتے ہیں،ان کی حیثیت روئے زمین پر پہاڑوں کی اور میخوں کی ہوتی ہے جن سے زمین کامیسکون اور قرار قائم ہے۔ بیرچار ہوتے ہیں، عالم کے حیار کناروں میں ريخ بيل-

۵- تقباء

نقباء تين سوہوتے ہيں: ملك مغرب ميں رہتے ہيں ان كانا على موتا ہے۔

المجاء المسالم المسالة

نجاء سر ہوتے ہیں اور مصرمیں رہتے ہیں سب کانام حسن ہوتا ہے۔ ٧- اخار

اخیار پانچ سویاسات سوہوتے ہیں اوران کوایک جگه قرار نہیں، سیاح ہوتے ہیں، ان کانام حسین

اقطاب واوتاداورعوث وابدال كاثبوت احاديث سے

پہلے یہ بات محوظ رہے کہ حدیث میں جب ایک سم کا اثبات ہے تو دوسرے اقسام بھی مستجد ندرہے، ایک نظیرے دوسری نظیر کی تائیدامرسلم ہے،ان کے برکات تو درج ذیل احادیث سے ثابت ہیں، ان کے تصرفات کویدیہ قرآن مجید میں حضرت خضر کے قصے سے ثابت ہوتے ہیں۔

• قال الامام احمد بن حنبل في مسنده، حدثنا ابوالمغيرة، حدثنا صفوان عن شريح بن عبيد، قال: ذكر أهل الشام عندعلي بن ابي طالبٍ. وهو

(۱) شريعت وطريقت : ٣٣٨

كتبانضائل حقائق-غلط فهميال

## قطب وابدال كاشرعى ثبوت

ملفوظات ومكتوبات ِصوفياء ميں ابدال واقطاب اور اوتا دوغوث وغيره كے الفاظ اور ان كے مصداق، ان کے صفات و برکات اور تصرفات کا ذکر ملتا ہے، بے شارروایات وا حادیث سے ان کے وجود اور منجانب اللّٰدان کے کا کنات میں تصرف پر مامور ہونامعلوم ہوتا ہے، ان کے وجود کا محض ہے کہہ کرا نکار نہیں کیا جاسکتا کہ بیستیاں گویا کا کنات کے نظام کو چلانے میں اللہ کے ہیم وشریک ہیں، بلکہ اللہ جل شانہ بذات خودان کوان اوصاف و کمالات اورتصر فات کی صلاحیت عنایت کرتا ہے، وہ اپنے مجاہدات اور توجدالی اللداور مامورات شرعید کی کامل پابندی سے وہ اس مقام پر بحکم خداوندی فائز ہوتے ہیں، روایات کے مقابلے میں اپنے عقلی قیاس اور اپنے معمونی قہم وادراک کی بنیاد پر ان کے وجود کا انکار نہیں کیا جاسکتا لہذا فضائل اعمال میں حضرت مولا نا زکریا صاحبؓ نے جوروح البیان، جامع صغیر اورسخاوی کی مقاصد سے بروایت حضرت ابن عمر نبی کریم صلی الله علیه وسلم کایہ جوارشاد قال کیا ہے کہ: میری امت میں ہروقت یا کچ سو برگزیدہ بندے اور چالیس ابدال ہوتے ہیں، جب کوئی محض ان میں سے مرجا تا ہے تو فوراُ دوسرااس کی جگہ لیتا ہے۔(۱)

اس فتم كى روايات مختلف صحابه سے مختلف الفاظ ميں اس قدر تو اتر وسلسل كے ساتھ منقول بيں كه مجموعي طور پربيروايات اس قدرقوي اورطا قتور موجاتي بين محض ايئے عقلي گھوڑے دوڑ اکران کا انکارنہيں کیا جاسکتا اورخوداولیاءوبزرگان دین کے واقعات اس بارے میں اس قدر بڑی تعداد میں موجود ہیں کہ انکار کی گنجائش نہیں۔ اولا ہم ان الفاظ کی کچھتو چنج اورتشر تک بیان کرتے ہیں پھرروایات واحادیث کے ذیل میں ان کے وجود کو ثابت کرتے ہیں۔

#### ا۔ اقطاب

اقطاب بيقطب كى جمع ب، اصطلاح صوفياء مين قطب العالم ايك بوتا ب، اسے قطب اكبر وقطب الارشاد، قطب الاقطاب بھی کہتے ہیں اور عالم غیب میں اس کانام عبداللہ ہوتا ہے۔

غوث بدایک ہوتا ہے بعض نے کہاہے کہ قطب الاقطاب ہی کوغوث کہتے ہیں۔

(أ) فضاكل دمضان : ١١

حقائق-غلطفهميان

حکیم ترفدی نے نوادرالاصول میں کہا ہے: ہم ہے ہارے والد نے ،ان ہے سلیمان نے ان سے اساق بن عبداللہ بن ابی فروہ نے ،ان سے محود بن لبید نے ان سے حذیفہ بن ممان نے بیان کیا فرماتے ہیں: ابدال بید ملک شام میں ہوتے ہیں ان کی تعداد ہیں ہوتی ہے نیہ حضرات ابراہیم النظیم النظیم النظیم النظیم النظیم النظیم النظیم مقام کے طور وطریقے کے حامل ہوتے ہیں۔ان میں سے وئی جب مرجاتا ہے قودوسرے واس کے قائم مقام بنایا جاتا ہے، ان میں سے ہیں حضرت عیلی بن مریم النظیم کے طریقے پر ہوتے ہیں اور ہیں کو حضرت واؤد النظیم کی سریلی آواز دی گئی ہوتی ہے۔

و رحديث عبادة بن تُابت رضى الله عنه) قال الإمام احمد فى مسنده، تنا عبد الوهاب بن عطاء، انا الحسن بن ذكوان عن عبدالواحد بن قيس عن عبادة بن صامت عن النبى صلى الله عليه وسلم الحديث مثله، اخرجه الحكيم الترمذي فى نوادر الاصول، والخلال فى كرامات الأولياء، ورجاله رجال الصحيح غير عبدالواحد، وقد وثقة العجلى وابوزرعة.

احد بن ضبل اپنی مند میں فرماتے ہیں: ہم سے عبدالوہاب بن عطاء نے ہم سے حسن بن ذکوان نے ،ان سے عبدالواحد بن قیس نے ان سے عبادة بن ثابت نے بیان کیا: گذشتہ حدیث کے مانند کیم ترندی نے نوادرالاصول میں اورخلا ل نے "کر امات لا ولیاء" میں اس روایت کی تخ تج کی ہے عبدالواحد کے علاوہ اس کے تمام رجال میں عبدالواحد کی عجلی اور ابوذر عہنے اس کی توثیق کی ہے۔

O(حديث ابن عباس رضى الله عنه) قال الامام احمد فى الزهد ثنا عبد الرحمن، ثنا سفيان عن الأعمش عن المنهال بن عمرو وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: "ماخلت الأرض من بعد نوح من سبعة يد فع الله بهم عن اهل الأرض، اخرجه الخلال".

امام احركتاب الزمد ميں فرماتے ہيں ہم سے عبد الرحمٰن ، ان سے سفیان نے ان سے اعمش نے ،
ان سے منصال بن عمرونے ، ان سے سعید بن جبیر نے ، ان سے ابن عباس نے وہ فرماتے ہیں:
روئے زمین نوح علیہ السلام کے بعد سے اب تک سات ایسے اشخاص سے خالی نہیں رہی ہے جن کی
برکت سے اللہ دنیا والوں کی بلاؤں کو دورکرتے ہیں۔

بالعراق فقالو: العنهم يا اميرالمومنين؟ قال: لاسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: والابدال بالشام اربعون رجلًا كلمّا مات رجل ابدل الله مكانه رجلًا يُسقى بهم الغيث، وينتصر بهم على الأعداء، ويصرف عن اهل الشام بهم العذاب. (1)

MZY

شری بن عبیداللد سے روایت ہے کہ حضرت علی رفیج انگیانہ کے روبرواہل شام کا ذکر آیا کمی نے کہا: ا امرالمونين! ان يرلعنت يجيح فرمايا بنبيل - ميل نے رسول الله علي سے سنا ہے فرماتے تھے کہ:ابدال شام میں رہتے ہیں اور وہ چالیس آ دمی ہوتے ہیں، جب کوئی مخص ان میں سے مرجا تا ہے تو اللہ تعالی اس کی جگہ دوسر ابدل دیتا ہے ان کی برکت سے بارش ہوتی ہے اور ان کی برکت سے دشمنوں پرغلبہ حاصل ہوتا ہے اوران کی برکت سے اہل شام سے عذاب ( وُنیوی ہد جاتا ہے )۔ اس حدیث کے سب روا ہ سیج کے روات ہیں بج شریح کے مگر وہ بھی ثقہ ہیں اور ان کا ساع ان حضرات سے بھی ثابت ہے جو حضرت علی ری اللہ اسے لیا اس لئے حضرت علی ہونے کورج جے دی ہے: غرض میر کہ اس حدیث کے تمام روات سیح کے روات ہیں البتہ شرح بن عبید کی ملاقات حضرت علی رفظ الله است مستح طریقه سے ثابت نہیں البته اس مضمون پر دلالت کرنے والی مجموعی روایات سے بیرحدیث قوت کے درجے کو پہنچ جاتی ہے۔علامہ سیوطی نے اس روایت کو مزید سندول سے ذکر کیا ہے جن میں کچھ تو مرفوع اور کچھ موقوف، تقریباً یہ پندرہ اسنادات ہیں جس کیلئے (الحاوى للفتاوى مين ثامل علامه يوطي كارساله "الخبر الدال على وجود القطب والابدال" ١١٣١٨ الطه كياجات)-

O قال الحكيم الترمذى في نوادر الأصول حدثنا ابى ثنا سليمان، ثنا اسخق بن عبدالله بن أبى فروة عن محمود بن لبيد عن حذيفة ابن اليمان قال: الابدال بالشام وهم ثلاثون رجلاً على منهاج ابراهيم كلما مات رجل أبدل الله مكانه اخر، عشرون منهم على منهاج عيسى بن مريم وعشرون منهم قد أُو تُوُا من مزامير داؤد.

حقائق-غلطانه ياں

عبداللہ سے وہ مغیرہ بن قیس سے وہ شھر بن حوشب سے وہ عبدالرحمٰن بن غنم سے وہ معاذبین جبل فی اللہ سے روایت کرتے ہیں فرماتے ہیں: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: جوش تین صفات کا حامل ہوگا وہ ابدال میں سے ہوگا، جن پر دنیا کا دارومدار ہوتا ہے سے تقدیر پر راضی ہوتے ہیں اللہ کی حرام کردہ چیزوں سے رکتے ہیں اور اللہ کے بارے میں غضبنا کہ ہوتے ہیں، اس کی دیلمی نے مندالفردوں میں شخر تے کی ہے۔

أ (حديث ابى الدرداء رضى الله عنه) قال الحكيم الترمذي فى نوادر الأصول: قال: إنّ الأنبياء كانوا اوتادالارض، فلما انقطعت النبوّة أبدل الله مكانهم قوما من أمّة محمّد صلى الله عليه وسلم يقال لهم الأبدال لم يفضلوا آلناس بكثرة صوم ولاصلوة ولا تسبيح ولكن بحسن الخلق وبصدق الورع وحسن النيّة وسلامة قلوبهم لجميع المسلمين والنصيحة لله.

ارشادفرماتے ہیں: ہم سے عبدالرحیم بن صبیب نے ،ان سے داؤد بن محر نے ،ان سے میسرہ نے ،
ان سے ابوعبداللہ الشامی نے ، ان سے مکول نے ان سے ابوالدرداء نے فرمایا: انبیاء میہم السلام
روئے زمین پرادتادہوتے تھے جب نبوت ختم ہوگئ تواللہ تعالی نے ان کی جگہ امت محمد یہ کے کھی لوگوں کو
قائم مقام بنایا ، انہیں ابدال کہا جاتا ہے ، بیروزے ، نماز ، تبیج وغیرہ کی وجہ سے لوگوں پر فضیلت نہیں
حاصل کرتے ، بلکہ حسن اخلاق ، ورع وتقوی ، حسن نیت ، تمام مسلمانوں کیلئے صفائی قلب اور خیر خوانی
ان امور کی وجہ سے ان کو یہ فضیلت ہوتی ہے۔

علامه سيوطي في اپني رساله "الخبر الدال على وجود القطب والاوتاد والنجباء والابدال" مين متعددروايتي اورآ فارالي ذكرى بين جوصاف اورصري طور پر ابدال واوتاد ك وجود پردلالت كرتى بين -(1)

پ کارہ بالا روایات میں سے بیشتر ضعیف ہیں، کیکن مجموعی روایات سے ان مضامین اور اس کے مقصود و مدلول میں ایک قتم کی قوت آتی ہے، گویا بیمتواتر بالمعنی ہیں۔ ومدلول میں ایک قتم کی قوت آتی ہے، گویا بیمتواتر بالمعنی ہیں۔ چنا نچے اسی کو ابن عابدین شامیؓ نے یوں فرمایا ہے : O (حديث ابن عمر رضى الله عنه) قال الطبرانى ثنامحمد بن الخزر الطبرانى ثنا سعيد بن أبى زيد' ثنا عبد الله بن هارون الصورى، ثنا الأوزاعى، عن الزهرى عن نافع عن ابن عمرقال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "خيار أمتى في كلّ قرنٍ خمس مائة والأبدال أربعون فلا ينقصون وكلما مات رجل أبدل الله من الخمس مائة مكانه وأدخل من الأربعين مكانه" قال : يا رسول الله : دلنا على اعمالهم، قال : يعفون عمن ظلمهم، قال اليهم، ويتوا سون فيما أتاهم الله، أخرجه أبونعيم، اخرجه ابن عساكر من طرق اخر.

MLA

طبرائی کہتے ہیں ہم سے محمد بن الخررطبرائی نے ان سے سعید بن زیدنے ان سے عبداللہ بن ہارون نے ان سے اوز ای نے ان سے زهری نے ان سے نافع نے وہ عبداللہ بن عمر رض اللہ سے قال کرتے ہیں وہ ابدال رہتے ہیں'ان کی تعداد میں کی واقع نہیں ہوتی ان میں کا ایک مرجا تا ہے تو دوسرااس کی جگہ ك ليتائ صحابه ويني في في السالله كالله كرسول! بمين آپ ان كاعمال وعلامات بتلاد يجيئ فرمایا ظلم کرنے والوں سے درگذر کرتے ہیں غلط پیش آنے والوں سے اچھا برتا ؤ کرتے ہیں۔اللہ کے دیے ہوئے مال میں غریبوں کا خیال کرتے ہیں۔ ابولیم نے اس صدیث کی تخ تابح کی ہے۔ (خدیث معاذبن جبل رضی الله عنه) قال ابوعبدالرحمن السلمی فی كتاب سنن الصوفية: ثنا احمد بن على بن الحسن، ثنا جعفر بن عبد الوهاب السرخسي، ثنا عبيدبن آدم عن ابيه عن ابي ميسرة بن عبد ربه عن المغيرة بن قيس عن شهر بن حوشب عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلات من كن فيه فهو من الأبدال الذين لهم قوام الدنيا وأهلها الرضا بالقضا والصبر عن محارم الله والغضب في ذات الله" أخرجه الديلمي في مسند الفردوس.

ابوعبدالرحل سللی دسنن الصوفیه 'نامی کتاب میں فرماتے ہیں: ہم سے احمد بن علی بن حسن نے ' ان سے جعفر بن عبدالوهاب السرحسی نے 'ان سے عبید بن آ دم نے ، وہ اپنے باپ سے وہ میسرہ بن

حقائق-غلط فبهيال

قال الشهاب المنيبي قال طعن ابن الجوزي في أحاديث الابدال وحكم بوضعها تعقبه السيوطي بأن خبرالأبدال صحيح وإن شئت قلت متواتر وأطال ثم قال مثل هذا بالغ حدالتواتر المعنوى بحيث يقطع بصحة وجود الأبدال ضرورة. (١) شہاب منیم کہتے ہیں کہ ابن الجوزی نے ابدال کی احادیث پرطعن کیا ہے اور ان کے موضوع مونے کا فیصلہ کیا ہے،علامہ سیوطیؓ نے ان کی بات پر نقد وتھرہ کیا ہے کہ ابدال کی روایتیں

MA.

صحیح ہیں،اگر چاہے تواہے متواتر بھی کہاجا سکتا ہے، پھر فر مایاان جیسی روایات تواتر معنوی کو كېنى ہوئى ہیں،جس سے بالضرورة ابدال كے دجود كے صحت كاپنة چاتا ہے۔ رؤيت باري (الله تعالى كود يكھنے) كامطلب اوراُس كي شرعي حيثيت فضائل اعمال میں مولفہ حضرت مولا ناز کریا میں ایک واقعہ منقول ہے جس سے دنیا میں ذات باری کی

زیارت کا محقق ثابت ہوتا ہے۔ حضرت شبل فرماتے ہیں کہ ایک جگہ دیکھا کہ ایک مجنون محض ہے اڑے اس کو ڈھیلے مار رہے ہیں۔ میں نے ان کودھم کایا۔وہ لڑ کے کہنے لگے: کہ پیخص کہتا ہے کہ میں خدا کود مجھتا ہوں۔ مين اس كقريب كياتوه كي كهربه والقامين في خور سے سنا يوه كهد واقعا كرتونے بهت احجماكيا كذان الركول كومجھ يرمسلط كرديا- ميس نے كہايال كے جھ يرتبمت لگاتے ہيں، كہنے كك كيا كتي بين، مين نے كہايد كہتے بين كم خداكود يكھنے كے مدعى موءاس نے ايك چيخ مارى اوركها: شبلی!اس ذات کی قتم جس نے اپنی محبت میں مجھ کوشکت حال بنار کھا ہے اورا پے قرب و بعد میں مجھ کو بھٹکارکھا ہے۔ اگر تھوڑی در بھی وہ مجھ سے غائب ہوجائے (لیعن حضوری میں ندرہے) تو میں در دِفراق سے مکڑے مکڑے ہوجاؤں، یہ کہہ کردہ مجھ سے منہ موڑ کریشعر پڑھتا ہوا بھاگ گیا۔ خيالك في عيني وذكرك في فمي ومثواك في قلبي فاين تغيب تیری صورت میری نگاه میں جی رہتی ہے اور تیراذ کرمیری زبان پر ہروقت رہتا ہے تیرا کھکانا میرادل ہے ہی تو کہاں غائب ہوسکتا ہے؟ (۲)

(۱) مجوعدرسائل ابن عابين: ۲۷۳٫۲ (۲) فضائل اعمال: ۲۲۱

غور کیجئے اس واقعہ سے بظاہر دیدار خداوندی اور شرف رؤیت باری کا وہم ہوتا ہے اس طرح کے ويكرواقعات بهي كتابول من فدكورين ايك بزرك فرمات ين: "كلما نظرت في شيء الا رأيت الله فيه" لعني مين جس چيز كوسى ديكهاس مين خداى كوديكها خواجه الوحن نورى كا قول ہے: اگرایک لمحیمی ہمارے لئے مشاہرہ حق میسرنہ ہوتو ہم اپنے ہوش میں ہی ندر ہیں۔حضرت علی ضفظ ا بوچھا گیا: کیا آپ نے اپنے رب کود کھا ہے آپ نے فرمایا: میں نے بھی دیکھے بغیررب کی عبادت نہیں کی۔اس مسم کے بہت سے اقوال صوفیاء حضرات سے منقول ہیں اور حالانکہ اللہ عزوجل قرآن یاک مِين اس كا اتكار فرمار ب بين " لَا تُدُرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ الْأَبْصَارُ" تَكَابِين اس كُو نہیں پاستیں اوروہ نگاہوں کو پالیتا ہے(۱) ایسے ہی حضرت موی علیہ السلام نے اللہ عز وجل سے بيمطالبه كياتها كدوه اس كے ديدار سے مشرف موں تواللہ عزوجل نے فرماياتها "لن تراني" (٢) "تم مجے نہیں دیکھ سکتے" ایے بی قرآنِ کریم کی آیت ہے:

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنُ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحُيًّا أَوْ مِنْ وَّرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرُسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ، إِنَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ. (٣)

"اوركى آدى ميں يہ متنبيں كه (براه راست) الله اس سے بات كرے مر جى كے ذريعه یردے کے آڑ میں یا پیغام پہنچانے والافرشتہ سیج کر، بیشک اللہ تعالی جاننے والا اور رحمت والا ہے۔'' اس سم کی بے شارآ بیتی،ان بزرگان دین کے واقعات کے خلاف رؤیت باری کے اس دنیا میں نامکن ہونے پر دلالت کرتی ہیں اور علاء حق کا فرصب بھی یہی ہے کہ ان مادی آجھوں کے ذریعے وات بارى كامشامره نامكن ب، چنانچه فتى شفيع صاحبٌ "لَا تُلدر كُهُ الْأَبْصَارَ" والى آيت كى تشریح میں فرماتے ہیں کہ:

سارى مخلوقات جن وانس وملائكه اورتمام حيوانات كى نگابين ال كريسى الله جل شانه كواس طرح نہیں دیکی سکتیں کہ اس کی ذات کا پوراا حاطہ کریں اور اللہ تعالیٰ تمام مخلوقات کی نگاہوں کو يورى طرح ديمية بي-

تو پھرصوفیاء کے اِن اقوال کی کیام ادہے؟ جبکہ وہ یوں کہتے ہیں کہ ہم حق تعالیٰ کودیکھتے ہیں اور

(۱) انعام : ۱۰س (۲) اعراف : ۱۳س (۳) شوري : ۵۱

- حقائق-غلط فبهيال

مشاہدہ حق تعالی کے متعلق اُن صوفیا اور اولیاء اللہ کے اُس قدر اقوال ہیں کہ اُن کو جمٹلا یا بھی نہیں جاسکتا، آخر اُن کی کچھ نہ کچھ حقیقت تو ہوگی۔

MAT

### o دنیامیں رؤیتِ باری کی حقیقت

دنیامیں بزرگوں کےرؤیت باری اور مشاہدہ تق پر دلالت کرنے والے اس قتم کے اقوال کا سیجے مطلب وہ ہے جسے ہم بزرگان دین اور اکابرین اُمت کی تحریروں کی روشنی میں پیش کررہے ہیں۔ ملاعلی قاریؒ شرح فقد اکبر میں فرماتے ہیں:

واقره الشيخ علاء الدين القونوي في شرحه وقال: ان صح عن احدٍ دعوى نحوه، فيمكن تأويله بأن غلبة الأحوال تجعل الغائب كالشاهد، حتى اذا كثر الاشتغال المرء بشيء واستحضاره له، يصير كأنه حضر بين يديه، ويؤيده حديث: "الأحسان أن تعبد كأنك تراه" وكذا حديث عبدالله بن عمر رضى الله عنهما (حال الطواف كنا نترائ الله) وقال صاحب عوارف المعارف في كتابه "اعلام الهدى وعقيدة أرباب التقى" ان رؤية العيان متعذرة في هذه الدار، أنّها دار الفناء والأخرة هي دار البقاء (۱)

شخ علاءالدین القونوی نے اپنی شرح میں اس بات کی تصدیق کے اور فرمایا ہے ۔ اگر کی خض سے اس طرح کا دعویٰ (رویت باری عزوجل) پایڈ بوت کو پہنے جائے تو اس کی اس طرح تاویل کی جائے تو اس کی اس طرح تاویل کی جائے تو اس کی اس طرح تاویل کی جائے ہوں کی جائے تو اس کی اس طرح تاویل کی جائے ہوں کے ہائے ہوں ہوتی ہے کہ آئھوں کے سامنے موجود ہے۔ یہ صدیث بھی اس کی تائید کرتی ہے ''اسان یہ ہے تو اس طرح عبادت کرے کہ تو اللہ کود کھر ہاہے'' ایسے ہی حضرت عبداللہ بن عمر فری ہے'' دوران طواف ہمیں حق اللہ کو کہ کے دیوں کے دیوں ہوتی ہے۔ اللہ کی وعقیدہ جل مجدہ کا دیوار ہوجا تا ہے' صاحب وارف المعارف پی کتاب ''اعدام المهدی و عقیدہ ارباب التقی '' میں فرماتے ہیں: اپنی سرکی آئھوں سے دیکھنا ہے تو اس دنیا میں محال ہے چونکہ دارالفناء (ختم ہونے والاگھر) ہے اور آخرت دارالبقاء ہے (قائم ودائم رہنے والا)۔

(۱) شرح الفقه الاكبر للملاعلى القارى: ۱۲۳، قديمي

الفتاوی الحدیث میں بھی صوفیہ کے ان اقوال کی جورویة باری پر دلالت کر تی بین الیم ہی توضیح

وحال الشهود وليس له الرؤية، ولكنه كالرؤية كما قال صلى الله عليه وسلم: "أن تعبد الله كأنك تراه" وهذه هي حالة المشاهدة التي أشار إليها القوم بتوالي التجلي على قلبه، فصار كالعيان في حاله (۱) يمثابره كي حالت بوقي بي هي في ديدار خداوندي نبيس بوقي بيكن چونكه يبحى ديدارى كي يمثابره كي حالت بوقي بي هي ديدارة الله كي ايي عبادت كركواس كود كيور باب الى درجه بيس بجيبا كهار شادنبوى به: "توالله كي ايي عبادت كركواس كود كيور باب الى حضورى كي اس حالت كوجوانوارات البهيد كتلسل كساته دل بربر في كي وجه الن لوگول كي من هيته ديداركي ما نند بوجاتي به

ا مروں میں ایک میں اللہ صاحب رحمہ اللہ کے چھا اور اپنے وقت کے مشائخ کہار میں سے مشاخ کہار میں سے میں اللہ علی اللہ میں اللہ علی اللہ میں اللہ علی اللہ میں اللہ علی اللہ علی

ر المسئام و و المسئل المسئلة و الله و الله و الله و الله و الكار) كاظ حقيقت الحقائق كى المشام و و المسئلة و المسئلة و الكار) كاظ حقيقت الحقائق كى طرف ول كى توجه به حضرت على و المسئلة في المسئلة و المسئلة و المسئلة و المسئلة و المسئلة و المسئلة ا

کراس قول کا مطلب یہ ہے کہ بدن کی آئکھیں جو جہت، اشکال اور الوان کی متقاضی ہیں،
ان آٹھوں سے نہیں دیکھا، بلکہ وہ حق الیقین کے ساتھ دیکھا گیا"۔ (۲)
امام ربانی مجد دالف ثانی "اس سوال کے جواب میں اپنے ایک خلیفہ ہاشم شمی کو تحریر فرماتے ہیں:
د' آپ نے پوچھا ہے کہ بعض محققین صوفی دل کی آئکھوں سے اللہ تعالیٰ کی رؤیت اور مشاہدہ کو ثابت کرتے ہیں جیسیا کہ شخ عارف قدس سرۂ نے اپنی کتاب" العوارف" میں کہا ہے کہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الحديثية، مطلب معنى توحيد الصوفيه الموهم للحول والاتحاد الموجب لكثير من الفقهاء الاعتراض: صريحه، قديمي (۲) انفاس العارفين

كتبيفنائل

حقائق-غلطفهميال

كتبونضائل

اس و بخلی حق سیحے ہیں، جیسا کہ شخ عبدالقاور جیلائی "کے مرید کا ایک واقعہ المعارف میں لکھا ہے کہ:

ایک بزرگ جب اپنے حجر ہے میں گئے تو ان کو ایسا نور نظر آیا کہ بے ساختہ جی اُٹھے کہ میں نے حق تعالیٰ کی زیارت کی ۔ ان کے شخ کو جب اپنی بصیرت باطنی ہے اس کاعلم ہوا تو وہ ان کے پاس آئے اور کہا کہ بیرحق تعالیٰ کی جملی نہیں تھی، بلکہ بیرتو تمہارے وضواور طہارت کے انوار تھے۔ یعنی باطنی یا گیزہ اور اعمال کی بلندی اور اس کے انوارات کو مشاہدہ حق تصور کر لیا۔ (۱)

رضائے خداوندی اور دیدار الہی سب سے عظیم نعت ہے

مام ين الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اذا دخل وعن صهيب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اذا دخل أهل الجنة الجنة يقول الله تعالى تريدون شيئاً ازيدكم فيقولون ألم تبيض وجوهنا الم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار قال فيرفع الحجاب فينظرون

مثاہد کی جگہدل کی آنکھ ہے اور شخ ابواسحاق کلابادی قدس سرہ نے آئی کتاب ' تھرف'
میں بیان کیا ہے کہ سب کا اتفاق ہے اللہ تعالی کو دنیا میں نہ آنکھوں سے دیکھا جا سکتا ہے اور
نہ دول سے مگریفین کی جہت ہے۔ ان دونوں تحقیقات میں تطبیق کی کیا صورت ہے اور اس میں
آپ کی کیا رائے ہے۔ اس مسئلہ میں فقیر کے نزد کی پہندیدہ قول صاحب عارف قدس سرہ
کا ہے اور یہ فقیر جا نتا ہے کہ دل کو اس دنیا میں سوائے یفین کے اللہ تعالیٰ کی ذات سے اور پچھ
حصنہ میں اس کوروئیت کہدلیں یا مشاہدہ اور جب دل کوروئیت نہ ہوگی تو آئکھوں کی کیا حیثیت؟
خلاصۂ کلام میہ ہے کہ یفین کا معنی جو دل کو صاصل ہوا ہے الم مثال میں روئیت کی صورت میں
خلاصۂ کلام میہ ہے کہ یفین کا معنی جو دل کو صاصل ہوا ہے الم مثال میں روئیت کی صورت میں
خاہر ہوتا ہے جب سالک اس کو مثال کے آئینہ میں مشاہدہ کرتا ہے تو آئینے کے واسطے کو بھول
خا ہم ہوتا ہے جب سالک اس کو مثال کے آئینہ میں مشاہدہ کرتا ہے تو آئینے کے واسطے کو بھول
جا تا ہے اور صورت کو حقیقت جانے ہوئے یہ خیال کرتا ہے کہ اس کو حقیق روئیت حاصل
ہوگئی ہے۔ حالانکہ وہ روئیت اس کے یفین کی صورت کی ہے، بیر تھائتی اشیاء سے صورت اشیاء کا اسٹیاہ ہے '۔ (1)

بزرگوں کی اس وضاحت ہے معلوم ہوا کہ سالکین کوا کٹر اپنی باطنی بصیرت وانوار کا ظاہری بھر (دیکھنے) سے اشتباہ ہوجا تا ہے، جیسا کہ حضرت غوث الاعظم جیلانی قدس سرۂ کے ایک مرید کو پیش آیا کہ وہ دعویٰ کرنے لگا کہ مجھے رؤیت باری تعالیٰ ہوئی ہے حالانکہ وہ اس کی اپنی ذات کے انوار تھے یاروح کی مجلی کہہ سکتے ہیں، جس نے اس کو غلط نہی میں ڈال دیا۔

خلاصة كلأ

فضائل اعمال اورديگر كتابول من مذكوراس قتم كواقعات جواس دنيا ميس رؤيت بارى پردلالت كرتى بين ان واقعات كي حقيقت مذكوره بالا احاديث بزرگانِ دين كاتوال وارشادات كي روشي ميس يمعلوم بوتى به كدرؤيت بارى تعالى اس دنيا ميس جهم كي آنهول سنبيس بوسكتى اورجن حضرات صوفياء سيمعلوم بوتى به كدرؤيت بارى تعالى اس دنيا ميس جهم كي آنهول سنبيس بوسكتى اورجن حضرات واور "ان سيمال قتم كي اقوال منسوب بين كه بم نے خداكود يكھا تو اس يقين كا اعلى درجه مراد به اور "ان تعبد الله كانك تر اه" (ايس عبادت كروجيسے كه تم اسے دكھر به به و) كے مقامات عاليه كي طرف اشاره به اوربعض حضرات كوا بي باطنى بصيرت يعنى جي روحيدا بي آنهوں سے نظر آتى بة و وه

(۱) مکتوب : ۲۰ دفتر سوم

## شیخ ابوالخیراقطع کے واقعہ پراعتراض (خواب میں آنخضرت ﷺ کے روٹی دینے کاذکر)

" دعفرت شیخ آنے (فضائل جی سر ۱۲۸ پر) شیخ ابوالخیراقطع" کاواقد کھاہ، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ سلسل پانچ دن کے فاقہ کے بعد حضور چھنگی قیر اطہر پر حاضر ہوئے، آپ کواور حضرات شیخین کو سلام کیااور حضور شیک ہے عرض کیا کہ میں آج رات کو آپ کامہمان بنوں گا، اس کے بعد وہ منبر شریف کے پیچھے سو گئے تو خواب میں آنحضرت پیکی ، حضرت ابو بکر صدیت ، حضرت عمر فاروق اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ رہنے گئی کی زیارت ہوئی ، حضور پیکی نے انہیں ایک روٹی مرحمت فرمائی انہوں نے خواب ہی میں آدھی روٹی کھالی اور جب آنکھ کھلی تو آدھی ہاتھ میں تھی۔

بعض لوگوں کواس واقعہ پر بیاعتراض ہوا کہ آخرت کی چیز دنیا میں کیوں کر آسکتی ہے حالانکہ قرآن وحدیث سے بیہ بات صراحة ثابت ہے کہ آخرت کی چیز کا دنیا میں آنا کوئی محال اور دشوار چیز نہیں ہے بلکہ قرآن میں اس قتم کے واقعات بصراحت موجود ہیں کہ آخرت کی چیزیں دنیا میں آتی ہیں:

مَّ مُ لَمَّا دَخَلَ عَلَيُهَا زَكَرِيًّا الْمِحُرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزُقًا، قَالَ يَا مَرُيَمُ اَنَّى لَكِ هَذَا، قَالَتُ هُوَمِنُ عِنْدِ اللَّهُ (۱) جب بهي ذكريان كياس عمده مكان مين تشريف لك هذَا، قَالَتُ هُوَمِنُ عِنْدِ اللَّهُ (۱) جب بهي ذكريان كياس عمده مكان مين تشريف لا تتوان كياس كها مي يحيزين تمهار دواسط كهان سات مين وه كهتى كمالله كياس سات مين -

جلالین شریف میں من عنداللہ کی تغییر "یا تیسی به من الجنه" سے کی ہے، یعنی جنت سے میرے پاس آیا ہے۔ حضرت تھا نو کی حضرت شخ الہندگئی مفسرین نے اس آیت کی تفییر میں فرمایا کہ حضرت مریم کیلئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہموسی پھل جمیع جاتے تھے، سردی کے پھل گرمی میں اور گرمی کے پھل سردی میں تفییر ابن کثیر میں مجاہد، عکرمہ، سعید بن جبیر، ابوالشعثاء، ابراہیم مخفی، ضحاک، قادہ، ربیع بن انس، عطیداو فی "اورسدی سے اس آیت کی یہی تفییر نقل کی گئی ہے اور اس کو صحیح قرار دیا گیا ہے:

(1) Was minor (2) Wally with his made of

(۱) آل عران : ۲۷

۳۸۲ حقائق-غلطفهیاں

الى وجه الله فما اعطو شيئًا احب اليهم من النظر إلى ربهم ثم تلا "للذِينَ أَحُسَنُوا الْحُسُني وَزِيَادَةً" (1)

حضرت صہیب رومی روسی سے روایت ہے کہ رسول اللہ بھی نے بیان فرمایا کہ جب جنتی جنت میں بینج جا ئیں گے تو اللہ تعالیٰ ان سے ارشاد فرما ئیں گے کہ کیا تم کوایک چیز مزید عطا کروں، وہ بندے مِن کریں گے کہ آپ نے ہمارے چہرے روشن کے (لیخی سرخروئی اور خوب روئی عطا فرمائی) اور دوز نے ہے کہا کہ جنت میں داخل کیا (اب اس کے آگے کیا چیز ہو کتی ہے، حضور نبی کریم جھی فرماتے ہیں کہ ان بندول کے اس جواب کے بعد لیکا یک جاب اٹھ جائے گا یعنی ان کی آٹھوں کا پردہ اٹھ جائے گا یعنی ان کی آٹھوں کا پردہ اٹھ جائے گا، پس وہ جمال الہی اور روئیت می کوب پردہ دیکھیں گے، پس ان کا بیمال ہوگا کہ جو پکھ اب تک انہیں ملاتھا، ان سب سے زیادہ مجبوب اور بیار کی چیز ان کیلئے بہی دیدار کی فعت ہے یہ بیان اب تک انہیں ملاتھا، ان سب سے زیادہ مجبوب اور بیار کی چیز ان کیلئے بہی دیدار کی نعمت ہے یہ بیان فرما کر آپ نے قر آن مجد کی آئیت تلاوت فرمائی لیگذین آئے سنٹوا النہ خسننی وَزِیاٰدَهُ جن اور میار کی کے اس دنیا میں بھی بندگی والی زندگی گزاری ان کیلئے اچھی جگہ ہے (جنت اور اس کی چیزیں) لوگوں نے اس دنیا میں بھی بندگی والی زندگی گزاری ان کیلئے اچھی جگہ ہے (جنت اور اس کی چیزیں) اس برایک مزید نعمت (یعنی دیدار حق)۔

دیکھے اس حدیث نے بغیر کی ابہام کے بتادیا کہ دیدار خداوندی کے مقابلہ میں جنت اوراس کی تمام نعتیں کمتر نظر آئیں گی تو اگر کسی بندہ کو دنیا ہی میں بید مقام حاصل ہو کہ اسے دیدار کے شوق میں اُسے جنت کی طرف النفات نہ ہوتو اس میں کوئی گمراہ کن یا خلاف شرع بات ہے، لہذا فضائل اعمال میں مذکورہ یہ واقعہ اوپر ذکر کر دہ تفصیلات کی روشنی میں یاجے۔

حضرت ممشاد دینوریؒ کے انتقال کے وقت ایک بزرگ ان کے پاس بیٹھے تھے وہ ان کیلئے
جنت کے ملنے کی دعا کرنے لگے حضرت ممشاد ہنے اور فرمایا تمیں برس سے جنت اپنی ساری زینوں
سمیت میرے سامنے آتی رہی میں نے ایک مرتبہ بھی اس کو نگاہ بھر کرنہیں دیکھا۔ (۲)
اس واقعہ میں ان کے اس قول سے کہ میں نے اسے ایک مرتبہ بھی نگاہ بھر کرنہیں دیکھا کوئی قباحت
منہیں ، چونکہ اللہ کی رضایقیناً جنت سے بڑی چیز ہے، اس لئے انہوں نے جنت کی طرف نہیں ، بلکہ
جنت والے کی طرف یوری عمر تک توجہ میذول رکھی۔

(۱) صحیح مسلم، باب اثبات رؤیة المؤمنین بالاخرة ربهم سبحانه و تعالی حدیث:۲۹۸، مع تحقیق محمد فؤاد عبد الباقی (۲) فقال مدقات: ۳۵۳

حقائق-غلط فهميان

مستحق ہیں یہ بھی کہا کرتے کہ صحابہ کرام اعظیٰ ہوں جھتے ہیں (کہ جنت کے سارے درجے)
وہی اڑا کر لے جائیں گے نہیں ہم ان سے (ان درجوں میں )اچھی طرح مزاحت کریں گے،
تاکہ ان کو بھی معلوم ہوجائے کہ وہ بھی اپنے چیچے مردوں کو چھوڑ کرآئے ہیں۔'(1)
بعض لوگوں کو فضائل صدقات کے ذکورہ بالا واقعہ پریہ شبہ ہوا کہ گویا ابو سلم خولائی مصابہ کرام منظیٰہا
سے ان کے مقام ومرتبہ میں مقابلہ آرائی اورزور آزمائی کررہے ہیں ،حالانکہ کوئی غیر صحابی کم درجے کے صحابی کے دنی عرب کا کہ کا کہ درجے کے صحابی کے دنی مرتبہ کو بھی نہیں بہنچ سکتا۔

یاعتراض دراصل اس وجہ ہے ہوا کہ فدکورہ واقعہ کو بغوز نہیں پڑھا گیا، بس اس واقعہ کی حقیقت ہیہ ہے کہ حضورِ اقدس علی آئی کی مبارک صحبت کی وجہ ہے صحابہ کرام کے ہیں کاعلاج کرنا آسان تھا، لیکن بعد والوں کوتز کیہ کیلئے سخت مجاہدات کرنا نا گزیم ہوگیا ہے، حضرت مسلم خولانی بھی نفس کاعلاج کرتے ہوئے شدیدریاضتیں کرتے تھے، جب نفس ست ہوجا تا تھا تو حضرات صحابہ کرام کی تھے تھے اوات کو یا دکر کے نفس کو مجاہدہ پر برا بھیختہ کیا کرتے تھے وفئہ قصے کے یہ جملے

پر میں ہے۔ ا- صحابہا کرام یوں بیجھتے ہیں کہ (جنت کے سارے درج ) وہی اڑا کرلے جا کیں گے۔ ۲- نہیں، ہم ان سے (ان درجوں میں ) اچھی طرح مزاحمت کریں گے، پہلے جملہ سے صاف معلوم ہوتا کہ وہ صحابہ رہوں گئے وجنت کے تمام درجات کا مستحق سمجھتے تھے۔

دوسراجلہ بتارہا ہے کہ صحابہ کرام رہ اپنے اعمال کی وجہ سے خودکو جنت کے تمام درجات کا حق دار بنالیا تھا ہم بھی مجاہدوں کے ذریعہ کچھ درجات حاصل کرلیں۔

ی دار بنالیا ہا، م کی جاہدوں کے در بیابی ہود رجائے ہا کہ اور ہے کہ چانج اور مقابلہ آرائی یہ قو ساوی شخص ہے ہوتی ہے اور یہاں سے صحابہ کرام رحی ہے کہ اور یہاں سے صحابہ کرام رحی ہے کہ اور یہاں سے صحابہ کرام رحی ہے کہ اور امام شافعی حصور اکرم رحی ہے کہ اور انساری کا ایک غزوہ سے دائیں کے درات کی گرانی اور چوکیداراورانساری کودورانِ نماز تیر گئے اور خون کے بہہ جانے کا ذکر

اس آیت بین ایک نبی کی آسان سے کھانا نازل کرنے کی دعابی سے اس کاممکن ہونا معلوم ہوجاتا ہے اوراللہ تعالیٰ کا وعدہ کرلینا، اس امکان کوقوی ترکردیتا ہے، حضرت عمار بن یاسر رضی ہیں دوایت جو ترفدی شریف جلد ٹانی ص ۱۳۳ پر ابواب تغییر میں آئی کہ وہ خوان اتارا گیا تھا، اس میں روئی اور گوشت تھا، صدیث کے الفاظ ہے ہیں: عن عمار بن یاسر قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم انزلت المائدة من السماء فیه حبزًا ولحمًا (۲) مبرحال قرآن وحدیث سے بیٹابت ہوگیا کہ آخرت کی چزیں دنیا میں آسکتی ہیں اس لئے اس قتم کے واقعات کودشوار اور محال کہ کررد کرنا، دراصل بیقر آن وحدیث سے ٹابت شدہ حقیقت کا انکار ہے۔

ابوسلم خولانی کاایک واقعہ (صابہ کوچینج کرنے کاشبہ)

فضائل صدقات مين حضرت شيخ "تحريفرمات بين:

'' حضرت ابوسلم خولانی '' نے ایک کوڑا اپنے گھری معجد میں لٹکارکھا تھا اور اپنے نفس کو خطاب کر کے کہا کرتے کہ اٹھ کھڑا ہو، میں مجھے (عبادت میں) اچھی طرح گھییٹوں گا، میں نہیں تھکوں گا اور جب ان پر پچھ ستی ہوتی تو اس کوڑے کو پہال تک کہ تو تھک جائے گا، میں نہیں تھکوں گا اور جب ان پر پچھ ستی ہوتی تو اس کوڑے کو اپنی پنڈلیوں پر مارتے اور فرماتے کہ یہ پنڈلیاں پیٹنے کیلئے میرے گھوڑے کی نسبت زیادہ

<sup>(</sup>۱) فضائل صدقات : ۲۳۱-۲۳۲

لتبيفضائل

حقائق-غلط فبميال

كتبفضائل

لکن ان مسائل پھل کرنے والوں کوخفی، شافعی یا اس زمانہ میں صدیث بیان کرنے والا بخاری یا مسلم کی صدیث نہیں کہتا تھا، مطلب ہے ہے کہ فقیر شافعی اور صدیث بخاری اور صدیث مسلم ہے تمام تعارفی نام ہیں۔ اس تعارف کی مثال ایسے ہی ہے کہ پہاڑوں پر بارش برتی ہے تواس پانی کوبارش کا پانی کہتے ہیں، بلکہ یہاں بھی کہتے ہیں، وہی پانی اکھا ہو کر دریائے شکل میں بہہ پڑتا ہے تواس کو دریا کے جہلم کا، یدوریائے سندھ کا، اس کے نام مختلف ہوجاتے ہیں کہ بیدریائے نرم کا پانی ہے، وہ دریائے جہلم کا، یدوریائے سندھ کا، ہردریائے آس پاس کی زمینیں اس سے سیراب ہورہی ہیں، یہ بارانِ رحمت کا پانی ہے اگر چہ بادلوں ہی سے برسا، مگران دریا وک کے نام دریائے سندھ، دریائے جہلم وغیرہ ہیں، حالا تکہ وہاں بادل نہیں برسے، یعلاقہ ہی کی نسبت سے رکھ لئے گئے ہیں، ان مختلف ناموں سے پانی کی حقیقت نہیں برتی، جس طرح نی کریم وی نسبت سے رکھ لئے گئے ہیں، ان مختلف ناموں سے پانی کی حدیث ہے۔ وہ برلتی، جس طرح نی کریم وی نی پاک ویکھنگ کی صدیث ہے۔ وہ برلتی، جس طرح نی کریم وی پاک ویکھنگ کی صدیث ہے۔ وہ برلتی، جس طرح نی کریم ویکھی وہ نی پاک ویکھنگ کی صدیث رہتی ہے۔ ان تعارفی ناموں کے بدلنے سے حقیقت نہیں بدی ، اس کے بعد بھی وہ نی پاک ویکھی کی مدیث ہے۔ کی علاقہ میں اسے نیوں کا مام فقد شافعی ہے۔ سے خلیقت نہیں بدی ، اس کے بعد ہیں وہ کی کانام فقد شافعی ہے۔

مجتهد كي حيثيت

یہ جی معلوم ہونا چاہئے کہ کسی امام یا مجتہد کی تقلید کا ہر گزید مطلب نہیں ہونا ہے کہ اسے بذات خود واجب الا طاعت سمجھ کرا تباع کی جارہی ہے یا اسے ''شارع'' یعنی شریعت بنانے والا اور قانون ساز کا درجہ دے کراس کی ہر بات کولا زم الا تباع سمجھا جارہا ہے ، بلکہ ان سب کا مطلب صرف یہ ہے کہ پیرو کی تقو آن وسنت کی مراد کو سمجھنے کیلئے بحثیت ''شار بِ قانون'' ان کی قر آن وسنت کی مقصود ہے ، کیکن قرآن وسنت کے قطعی اور واضح احکام میں بیان کی ہوئی تشریح تجھیے ہوئی تشریح کو تبایل جارہا ہے ، یہی وجہ ہے کو آن وسنت کے قطعی اور واضح احکام میں کسی امام یا مجتبد کی تقلید ضروری نہیں تھجھ گئی ، کیونکہ وہاں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کا اصل مقصد اس کے بغیر باسانی حاصل ہوجا تا ہے۔

اس کی مثال یوں سبھے کہ ہندوستان میں یا کسی بھی ملک میں جوقانون نافیذ ہے، وہ حکومت نے کتابی اس کی مثال یوں سبھے کہ ہندوستان میں یا کسی بھی ملک میں جوقانون نافیذ ہے، وہ حکومت نے کتابی شکل میں مدون اور مرتب کر کے شائع کر رکھا ہے کیکن ملک کے کروڑوں عوام میں سے کتنے آدمی ہیں، شکل میں مدون اور مرتب کر کے شاؤی کر اس بھل کر سکتے ہیں؟ ان پڑھالوگوں کوتو جھوڑ ہے، جو براہِ راست قانون کی عبارتیں دیکھ دیکھ کر اس بھل کر سکتے ہیں؟ ان پڑھالوگوں کوتو جھوڑ ہے،

کیا ہا اور انہوں نے بیر واقعہ بہتی اور ابودا و د کے حوالہ سے نقل کیا ہے اور فوا کد کے ذیل میں دورانِ نماز خون کے بہہ جانے سے وضو کے ٹوٹ یانڈ ٹوٹ میں انکہ کے اختلاف کا ذکر کیا ہے چنانچ فرماتے ہیں:

'' یہاں ایک فقہی مسکلہ اختلافی ہے کہ خون کے نکلنے سے ہمارے امام یعنی حضرت امام ابو حنیفہ ہے کے دخون کے نکلنے سے ہمارے امام میں خوش ہے کہ امام ابو حنیفہ ہے کہ دخون ہے اتا ہے اور امام شافع کی کے زد یک نہیں ٹو بڑا ہمکن ہے کہ ان صحافی کا مذہب بھی یہی ہو ۔ یا اس وقت اس کی شخیل نہ ہوئی ہوکہ حضور میں اس میں تشریف فرمانہ تھے ، یا اس وقت تک ہے تھم ہی نہ ہوا ہو''۔

نشان زدہ عبارت سے بعض لوگوں کو بیرہ ہم ہوا، بلکہ بیداعتراض ہوا کہ' دممکن ہے ان صحابی کا مذہب بھی یہی ہو' بیعنی کیا امام شافعی حضور ﷺ کے زمانے میں موجود تھے کہ جس کی وجہ سے ان صحابی ﷺ نے ان کے مذہب کواختیار کیا؟۔

اس کا جواب میہ ہے کہ اس عبارت کا مطلب وہ نہیں ہے جو سمجھا گیا، بلکہ اس قول کا منشا میہ ہے کہ امام شافعی نے احادیث کی روثنی میں دورانِ نمازخون کے جاری ہوجانے پر نماز کے نہ ٹوٹے کی جورائے اپنائی ہے، ہوسکتا ہے کہ ان صحابی کی رائے بھی اس مسئلہ میں امام شافعی جینیں ہو، اس کا یہ مطلب نہیں کہ امام شافعی حضور ﷺ کے دور میں موجود تھے کہ جس کی بناء پر ان صحابی نے اس مسئلہ میں ان کی رائے اور مذہب کو اپنایا ہو۔ بلکہ محض اتفاق رائے کو بتلانا ہے۔

فقرِ فَي ، فقير شافعي ، حديث بخاري ، حديثٍ لم ، بيسب تعارفي نام بي

یہاں پر میہ بات بھی ملحوظ رہے کہ جوائمہ جمہتدین ہوتے ہیں میہ بذات خود شریعت نہیں بناتے بلکہ میقر آن واحادیث کی روشنی میں شریعت بتاتے ہیں جو خفی ہوہ بھی حدیث پر ممل کر رہاہے، جوشافعی ہو وہ بھی قر آن وحدیث سے ہٹا ہوا نہیں ہے۔ جو صرف تکبیر تحریمہ کے وقت ہاتھ اٹھاتے ہیں وہ بھی سنت کے خلاف سنت پر ممل کر رہے ہیں اور جورکوع میں جاتے وقت اورا شحے وقت اٹھاتے ہیں وہ بھی سنت کے خلاف نہیں کرتے ہیں۔ اس طرح آن مسلکوں سے اللہ تعالیٰ نے سرکار دوعا لم جھی گر جو مسائل امام ابو صنیف نہیں کرتے ہیں۔ اس طرح آن مسلکوں سے اللہ تعالیٰ نے سرکار دوعا لم جھی گر جو مسائل امام ابو صنیف نہیں کرتے ہیں۔ امام ابو صنیف اور امام بخاری بھی زمانہ نبوت میں نہیں تھے، مگر جو مسائل امام ابو صنیف نہیں مام شافع نے نہوں وہ تمام رسول اللہ جھی کے دور میں تھیں، امام شافع نے نہوں وہ تمام رسول اللہ جھی کے دور میں تھیں،

آپ ایس محقف بیاریوں سے شفایاب ہونے کی خوشجری سنائی۔ حضور میں کے فضلات پاک ہوں ایسا ہوسکتا ہے کہ اس بارے میں آپ کی خصوصیت ہو، چونکہ حضور میں گئے بعض با تیں جائز ہیں؛ لیکن اُمت کیلئے وہ با تیں نا جائز وحرام قرار دی گئی ہیں۔ مثلاً اُمتی کیلئے بیک وفت چارے ذاکد بیویاں حرام ہیں، لیکن حضور اکرم میں کیلئے جائز، اس قتم کی چیزیں بیآب وقت خصائص میں سے ہیں۔

ایسے ہی عوام کے میل کچیل پر کھی بیٹھتی ہے گرآ تخضرت اللے کا کے جسد اطہر پر کھی نہیٹھتی تھی اوربی مفق علید هققت ہے کہ عوام کالسینہ بدبودار ہوتا ہے مرآ تخضرت و المنظم کی السینہ مبارک دنیا کی اعلی ترین خوشبوؤں کوشر ما تا تھا۔ آپ کی نیندمبارک کوبھی نیندہی کہا جا تا تھا مگروہ نیندہاری ہزار بیدار یوں سے اعلی وار فع تھی۔ آپ کا خواب بھی وی ہوتا تھا۔ آپ کی نینرِمبارک سے وضونہیں ٹو ثنا تھا تو میے آپ انکاکا بسین مبارک بسینہ بی کہلاتا ہے مگریکس نے کہا کہ آپ کے بسینہ مبارک کو عام انسانوں جیساسمجھا جائے۔وہ آپ کیلئے بسینہ بی تھا مگرعشاق کیلئے بہترین خوشبو، بادام روغن نکالنے کے بعد جوفضلہ بادام کا بچتاہے وہ بادام کا تو فضلہ ہی ہے گر بنولہ کے کہ میرے فضلہ جسیا ہے تو الله تعالى نے نواز اتھا،ان خصائص كاانكار كيول كياجائى؟ \_ ياقوت بھى پھر چر اسود بھى ايك پھر ہے، مگرياقوت اس كامقابله كهال كرسكتا بي؟ حجر اسود جنت سيآيا بوائ حضرات انبياء يبهم السلام ك اجمام مقدمه ومطهره مين الله تعالى في جنت كي خواص ركه ديت ين ال لئ إن اجمام مطهره كالهين مثل جنت کے بینے کے خوشبودار بنادیا گیا'ای طرح دوسرے فضلات بھی اگر خصوصیت طہارت ر کھتے ہوں تواس میں اشکال کیا ہے۔

حضورِ اکرم عِلَی کے فضلات کی پاکی پردلالت کرنے والی روایات ن ابویعلی اور پہن نے دلائل میں عامر بن عبداللہ بن زبیر رفظ انسے نقل کیا ہے کہ ان سے ان کے والد نے بیان کیا کہ:

والدح بين على الله عليه وسلم وهو يحتجم، فلمّا فرغ قال: يا عبد الله! أنّه اتى النبى صلى الله عليه وسلم وهو يحتجم، فلمّا فرغ قال: يا عبد الله! اذهب بهذا الدم فاهرقه حيث لا يراك احد، فلمّا برزعن رسول الله كتبي فضائل ٢٩٢ - خلط فهميال

ملک کے وہ بہترین تعلیم یافتہ افراد جنہوں نے قانون کا با قاعدہ علم حاصل نہیں کیا، اعلی درجہ کی انگریزی جاننے کے باوجود میجرائے نہیں کرتے کہی قانونی مئلہ میں براوراست قانون کی کتاب دیکھیں اوراس پڑمل کریں، اس کے بجائے جب انہیں کوئی قانون بیجھنے کی خرورت پیش آتی ہے تو وہ کی ماہر وکیل کوتلاش کرتے ہیں، کیا کوئی شجھ انعقل انسان اس طرز کمل کا میمطلب مجھسکتا ہے کہ انہوں نے اس ویل کوقانون سازی کا اختیار دے دیا ہے اور وہ ملکی قانون کے بجائے وکلاء کواپنا حاکم تنہوں نے اس ویل کوقانون سازی کا اختیار دے دیا ہے اور وہ ملکی قانون کے بجائے میں؟ بالکل بہی معاملہ قر آن وسنت کے احکام کا ہے کہ ان کی تشری کی کھور نے والوں کو کیلے انکمہ جبتہ ین کی طرف رجوع کرنے اور ان پڑمل پیرا ہونے کا نام تقلید ہے لہٰذا تقلید کرنے والوں کو میالا اس کے فقہ شافی مقد بھی میں میں بیات معلوم ہوئی کہ فقہ خفی ، یا شافعی محد بیث مسلم، حد بیث بخاری کی طرح صرف تعارفی نام ہیں ورنے میں ہوتا کہ بیہ بذات خود ان کا اپنا بنایا ہوا کوئی قانون ہیں، اس لئے فقہ شافعی ، فقہ خفی کا سے مطلب نہیں ہوتا کہ بیہ بذات خود ان کا اپنا بنایا ہوا کوئی قانون ہے، بیشار کے (بنانے والے) قانون نہیں ہوتے بیگ ان کی حیثیت تو محض شارح قانون کی ہوتی ہے، بیشار کے (بنانے والے) قانون نہیں ہوتے ہیں۔ بیشار کی حیثیت تو محض شارح قانون کی ہوتی ہے، بیشار کی (بنانے والے) قانون نہیں ہوتے ہیں۔ بیشار کی دیشت تو محض شارح قانون کی ہوتی ہے، بیشار کی (بنانے والے) قانون نہیں ہوتے ہیں۔

# فضلات نبي عِلَيْنَا پاک ہیں

<sup>(</sup>۱) تقلید کی شرعی حیثیت : ۱۴

حقائق-غلطفهميال

صلى الله عليه وسلم عمد الى الدم فشربه فلمّا رجع قال: يا عبد الله ما صنعت بالدم؟ قال جعلته في اخفي مكانٍ علمت انَّه يخفي على الناس قال: لعلُّك شربته؟ قال! نعم قال! ولم شرَّبت الدم؟ ويل للناس منك، ويـل لك من الناس"قال ابوموسى قال ابوعاصم فكانوا يرون القوّة التي به من ذلك الدم (١)

ووصفوراكرم على كان آئو آپ الله الكوارب تع، جب آپ الكاس فارغ ہو گئے تو فرمایا: عبداللہ!اس خون کو لے جاؤاورا سے ایسی جگہ بہادو جہاں تمہیں کوئی نہ دیکھے، جب بيد حضورا كرم ويكل كالهول سے اوجهل مو كئے تو اس خون كولے كر بي كئے ، كر حضور عليا ك ياس والبس آ محية آب عِلْمَا في المنافقة وريافت فرماياكه عبداللهم في خون كوكيا كيا؟ انهول في فرمایا، میں نے اسے ایس جگہ ڈال دیا کہ لوگوں کیلئے اس سے زیادہ مخفی جگہ کوئی دوسری نہیں ہوسکتی تم نے خون کیوں پی لیا؟ تم سے لوگوں کی تابی ہوگی اور لوگوں سے تمہاری ، ابوموی کہتے ہیں کہ ابوعاصم نے فرمایا:ان کی قوت وطاقت کا اصل پیش خیمہ یہی خون تھا۔

ایک روایت میں ہے تمہیں جہم کی آگ نہ چھوئے گی طبرانی نے حضرت سفینہ سے بیروایت نفل کی ہے فرماتے ہیں:

احتجُم النبي صلى الله عليه وسلم قال: خذ هذا الدم، فادفنه من الدواب والطير والناس، فتغيّبتُ فشربته ثمّ ذكرت ذلك له فضحك (٢)

حضورِ اکرم عِلْمَا نَ مِحْضِلُوائِ ، فرمایا بیخون لے جاؤاوراسے جانوروں ، پرندوں اورلوگوں سے بچا کر دفن کردو، میں نے تنہائی میں جا کراہے پی لیا، پھر میں آنخضرت و کا کا کا دکر کیا تو آپ بھے مکراد کے۔

O طبرانی نے اوسط میں ابوسعید خدری دین ایک سے بیروایت تقل کی ہے کہ:

(1) كذا في الاصابة: ٨٠٠٨، واخرجه الحاكم: ٥٥٣/٣، قال الهيثمي: ٨٠٠٨، رواه الطبراني والبزار باختصار ورجال البزار رجال الصحيح غير هنيد القاسم وهو ثقة وفي رواية لا تمسّك النار عند ابي نعيم في الحلية: ٣٣٠/١. (٢) قال الهيثمي: ٨/٠٧٤ رجال الطبراني ثقات

أن اباه مالك بن سنان لما اصيب رسول الله صلى الله عليه وسلم في وجهه مصّ دم رسول الله صلى الله عليه وسلم واذ دَرَدَهُ، فقيل له: أتشرب الدم؟ فقال: نعيم، اشرب دم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم من خالط دمي دمه لاتمسه النار (١)

ان كوالد ما لك بن سنان في المنظنية ني جس (غردة أحد) كم موقع برحضور أكرم والمنظن كا چرة انور زمی ہوگیا تھا تو انہوں نے آپ علی کا خون چوں کرنگل لیا تھا۔ ان سے بوچھا گیا: کیا آپ نے خون پیاہ، فرمایا: بال میں نے حضور اکرم عظیما خون پیاہ اور حضور اکرم عظیمانے اس موقع سے یوں فرمایا ہے: اس کے خون کے ساتھ میراخون شامل ہوگیا ہے لہذا جہنم کی آگ اُسے نہ چھوئے گی'' (بیتی کہتے ہیں کہ میں نے اس سند میں کسی ایسے خص کونہیں دیکھاجو با تفاق ضعفاء میں ثار ہوتا ہو)۔

O طرانی نے حکیمہ بنت امیمة سے اور وہ اپنی والدہ سے نقل کرتی ہیں کہ فرماتی ہیں: كان للنبي قدح من عيدان يبول فيه ويضعه تحت سريره فقام فطلبه فلم يجده فسأل، فقال أين القدح؟ قالوا: شربتُه سِرّة خادمة امّ سلمة التي قدمت معها من ارض الحبشة، فقال النبي صلى الله عليه وسلم لقد احتضرن من النار بحضارٍ (٢)

نی کریم علی کے پاس کٹری کا ایک پیالہ قاجس میں آپ علی پیٹاب کرتے تھے اور اسے ا پن تخت کے نیچ رکھا کرتے تھے۔ایک مرتبہ آپ اٹھ کراسے تلاش کرنے لگے،وہ نیل سکا تواس کے بارے میں دریافت کیا، فرمایا: کہ بیالہ کہاں ہے؟ لوگوں نے بتلایا کہام سلمہ کی خادمہ سرہ نے جوان كساته ملك مبشه سة أئى بين في لياب، ني كريم المنظيظ نے فرمايا: اس نے اپ آپ وجنم كى

آگ ہے محفوظ کرلیا ہے۔ حسن بن سفیان نے اپنی مند میں ، حاکم ، دارقطنی ، طبرانی اور ابوقیم ہے وہ ابوما لک انھی ہے اوروہ اسود بن قیس سے وہ می العزی سے وہ ام ایمن سے روایت کرتے ہیں فرماتے ہیں: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم من الليل الى الفحارة في جانب البيت.

(I) قال الهيشمي: ٢٧٠/٨ لم ار في اسناده من اجمع على ضعفه.

(٢) قال الهيشمي: ١٤١٨ رجاله رجال الصحيح غير عبد الله بن احمد بن حنبل وحكيمه وكلاهما ثقة

حقائق-غلطفهميال

ان روایات سے ہمارے متقدیمن علاء وغیرہ نے حضورِ اکرم بھی کی کے فضلات کی پاک کو ٹابت کیا ہے۔ کیا ہے، متاخرین کا متفقہ طور پر یہی مسلک رہا ہے، اس پر بے شار دلائل ہیں اور ائمہ نے اس کو حضورا کرم بھی کے خصائص میں شار فرمایا ہے اور بید کہا ہے کہ: چونکہ آپ کی طن مبارک کوش کیا گیا تھا اور اس کی اندرونی صفائی کی گئی تھی۔

شای جوفقة حفی کی معترکتاب ہاس میں وہ فرماتے ہیں:

"صحّح بعض ائمة الشافعية طهارة بوله صلى الله عليه وسلم وسائر فيضلاته وبه قال ابوحنيفه كما نقله في المواهب اللدنية عن شرح البخاري للعيني، و صرّح به البيري في شرح الأشباه وقال الحافظ ابن حجر: تظافرت الأدلَّة على ذلك، وعدَّ الأئمة ذلك من خصائصه، ونقل بعضهم عن شرح المرقاة للملا على القاري أنه قال: اختاره كثير من اصحابنا واطال في تحقيقه في شرحه على الشمائل في باب ما جاء في تعطر عليه السلام (١) بعض ائمہ شافعیہ نے حضورا کرم میں کیا ہے بیٹاب اور آپ کے نضلات کے پاک ہونے کو مسيح قرارديا باورامام الوحنيفه كابهى يبى قول بحبيا كمواهب لدنيه مي علامه عنى كى شرح بخاری کے قال کیا گیا ہے، شرح اشباہ میں علامہ بیری نے اس کی صراحت فرمائی ہے، حافظ ابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں کہ: حضور و اللہ کے فضلات کی طہارت پردلائل بہت زیادہ ہیں۔ تمام ائمے نے اس بات کو صفور ویکی کی خصوصیتوں میں شارکیا ہے، ملاعلی قاری جو بہت بوے فقی عالم ہیں فرماتے ہیں: اس مذہب کو ہمارے بیشتر اصحاب نے اختیار کیا ہے اوراس بارے میں انہوں نے شرح شائل میں تفصیلی گفتگو کی ہے۔ ۔ ندكوره بالاحواله جات ميں ان ائمه كاس مسلك كوا پنانے كاذكر آيا ہے

ا-إمام اعظم ابوصنیفه ۲-إمام شافعی ۳-علامه عنی ۸-عافظ ابن مجر ا ۵-علامه شای ۲-علامه سیدی ۷-قاضی عیاض مالکی ۸-ملاعلی قاری وغیره دکاره ایم مسلک می ندوره ایم کی در کی حضور اکرم میلی کی فضلات پاک بین اور جمهور کا بھی یمی مسلک ہے۔

(1) درالخار: كماب الطهارة ، باب الانجاس ، مطلب في طهارة بوله على الماهم، سعيد

فبال فيها. فقمتُ من الليل وانا عطشانة فشربتُ مافيها وانا لا اشعر، فلمّا اصبح النبي صلى الله عليه وسلم قال: يا أمّ ايمن! قومي فأهر يقي ما في تلك المفخّارة فقلتُ: والله! شربتُ مافيها، قالت: فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه، ثم قال: والله لا يجعن بطنك ابدًا (١)

نی کریم بھی اس کے دفت گھر کے ایک کونے میں مٹی کے برتن کے پاس تشریف لے گئے اور وہاں پیشاب کیا، میں رات کو بیای بیدار ہوئی، میں نے بے شعوری میں اس برتن کا پیشاب پی لیا، میں ہونے کے بعد آنخضرت بھی نے فرمایا: امّ ایمن کھڑی ہوجا و اور اس مٹی کے برتن کو بہادو، میں نے کہا: اللہ کی قتم میں نے اس برتن میں جوتھا اسے پی لیا ہے فرماتی ہیں کہ حضور اکرم بھی میں میری اس بات سے اس قدر مسکر ادیے کہ آپ کے دندانِ مبارک نظر آنے گئے، پھر فرمایا: بھی بھی تمہارے پید میں در دنییں ہوگا۔

"وصح ابن رمیه أنّهما قصّتان وقعتا للإمر أتين" (۲) ابن رميه سے برسند سيح يدروايت منقول بكريدو قصدو مختلف عورتوں كرماتھ پيش آئے ہيں۔

# حضورِ اكرم عِلْمَا كُنْ كُفْتِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله

ابن جرند کورہ بالا روایات کے ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

و بهذا استدل جمعُ من ائتمنا المتقدمين وغيرهم على طهارة فضلاته صلى الله عليه وسلم وهو المختار وفاقاً بجميع من المتأخرين، فقد تكاثرت الأدلة عليه وأعده الأئمة من خصائصه وقيل: سبقه شق جوفه الشريف، وغسل باطنه (٣)

(۱) شرح الشفاء للقاضي عياض مع شرحه للملا على القارى، الباب الثاني في تكميل الله تعالى له المحاسن خلقًا وخلقًا

(٢) المواهب اللدنية مع شرحه للعلامه الزرقاني، الفصل الاول في كمال خلقته وجمال صورته: ٥٤٥-٥٤٥ عباس احمد الباز مكة المكرمة.

(۲) كذا في جمع الوسائل شرح الشمائل: ۳۲٪۲۲ عمدة القارى: ۵۲٪۳۰ كتاب الوضوء باب الماء الذي يغسل به شعر الانسان، دار الكتب العلمية، فتح البارى: ۱۱/۱ مكتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الانسان قديمي.

حضرت ابو ہر یره دین است ہے ایان کرتے ہیں کہ: (رسول اللہ و اللہ علی کے زمانہ میں)

الله كااك بنده النيخ اال وعيال كے پاس پہنچا، جب اس نے ان كوفقروفا قد كى حالت ميں ويكھاتو

(الحاح كساته الله عدوعاكر في كيليع) جنگل كى طرف چل دياجب اس نيك يوى في ويكها

( كمثو برالله تعالى سے مانكنے كيلي كئے تو الله تعالى ك فضل وكرم ير بجروسه كر كے اس نے تيارى

شروع کردی) اور اٹھ کر چکی کے پاس آئی اور اس کو تیار کیا (تا کہ اللہ تعالی کے علم ہے کہیں ہے کچھ

غلہ آئے تو جلدی ہے اس کو پیسا جاسکے) پھروہ تنور کے پاس کئی اور اس کوگرم کیا (تا کہ آٹا پس

جانے کے بعد پھرروٹے پکانے میں دیرنہ لگے) پھراس نے خود بھی دعاکی اور اللہ تعالی سے عرض کیا کہ

اے مالک: ہمیں رزق دے اب اس کے بعد اس نے دیکھا کہ چک کے گردا گردآئے کیلئے جوجگہ

بی موئی ہے وہ آئے سے بھری موئی ہے۔ پھر وہ تنور کے پاس می تو دیکھا کہ تنور بھی روٹیوں سے

بھراہواہے (اورجتنی روٹیاں اس میں لگ سکتی ہیں، لگی ہوئی ہیں) اس کے بعداس بیوی کے شوہر

والس آئے اور بیوی سے پوچھا کہ میرے جانے کے بعدتم نے کچھ پایا؟ بیوی نے بتایا کہ ہاں!

میں اپنے پروردگاری طرف سے ملاہے ( یعنی براوراست خزان غیب سے اس طرح ملاہے) بین کر

يجى چى كے پاس كئے (اوراس كوا تھا كرو يكھا، يعنى تعجب اور شوق ميس غالباس كا پاف اٹھا كرد يكھا)

پھر جب یہ ماجرارسول اللہ علی ہے ذکر کیا گیا تو آپ نے ارشادفر مایا کہ معلوم ہونا جا ہے کہ اگر

یاس کواٹھا کرندد کھےتو چی قیامت تک یوں ہی چلتی رہتی اوراس سے ہمیشہ آٹا لکا ارہتا۔(۱)

كتبونضائل m91 -

ان احادیث اور ائم کے اقوال اور جمہورامت کے ندہب کے مطابق حضورا کرم عظمانے فضلات کی پاکی کا ذکرفضائل اعمال میں کوئی ٹی چیز اور اچھنے کی بات نہیں ہے کہ اس کو ہدف تقید بنایاجائے جو صحابہ کے واقعات دکایات صحابہ ۲۵۱-۳۵۱ پر فدکور ہیں۔ہم نے اسے عربی عبارت كے ساتھ مع حوالداور سندكي تحقيق كے ساتھ ذكر كرديا ہے۔ حضرت مي كان واقعات كے ذيل ميں فوائد كي ذكر مين ميفرمانا: "حضور عِنْ كَ فضلات، بإخانه، پيثاب وغيره سب پاك بين "ان كا

حقائق-غلط فهميان

ضعیف خاتون صحابیگی دُعاسے مردہ زندہ ہوگیا (واقعہ دُرست ہے) حضرت انس تضعینه فرماتے ہیں کہ:

ہم ایک انساری کے پاس گئے، وہ بہت ہارتھ، ہم ان کے یہاں تھرے، یہاں تک کدان کی روح پرواز کرگی، ہم نے ان پر چاور ڈالدی، ان کے سرکے پاس ان کی بوڑھی والدہ کھڑی ہوئی تھیں، ایک مخص نے ان کی طرف د کھے کر کہا: امال جان!اس مصیبت پراللہ کے پاس تواب کی اُمیر رکھیں، اس براس خاتون نے کہا: کون ی مصیبت؟ کیا میرے بیٹے کا انقال ہوگیا؟ ہم نے کہا کہ: ہاں! انساری کی مان نے یو چھا کیاتم بالکل سے کہدر ہے ہو؟ ہم نے کہا: ہاں! انہوں نے پھروہی سوال کیا كياتم كي بول رہے ہو؟ ہم نے كہا: ہاں! تب انہوں نے اللہ كے سامنے اسنے ہاتھ كھيلائے اور دعا كرنے لكيس كما الله! آپ جانع بين كميس سلمان موكى اورآپ كے رسول كى طرف جرت كى ال امید برکہ آپ ہر مصیبت و پریشانی کے وقت میری مدوفر مائیں گے۔اے اللہ! آج مجھ پر بیم صیبت مت ڈال دیجئے۔حضرت انس ری فی فرماتے ہیں کہان کے چرو کو کھولا گیا اور ہم نے ان انساری كے ساتھ كھانا تناول كركے وہال سے رخصت ہوئے۔(١)

دُعا كى بركت سے چكى چلنے لكى (واقعدورست ب)

(١) صفوة الصفوة : ٨٢/٢

اس روایت کومند احمر میں حضرت ابو مربرہ رضائی است کیا گیا ہے، ہم اس حدیث کا ترجمہ نقل كئ دية بن:

(١) مسند احمد، محقق شعيب الارنؤط، حديث:١٥٢٠١، مطبوعة مؤسسة الرسالة (بحواله معارف الحديث: ٣١٨/٢)

یقول مذکورہ بالا دلاکل کی روشن میں ہے اس لئے اس پراعتر اض کی گنجائش نہیں رہ جاتی۔

حقائق-غلطافهميال

## عبادات كىكثرت بدعت نهيس

بزرگانِ دین ،اللہ کے محبوب اور مقبول بندوں سے منقول کثر تعبادات مثلاً نماز ، تلاوتِ قرآن اورروزے وغیرہ کو بعض لوگ و شوار، ناممکن اور محال سمجھتے ہیں۔ اِس تتم کے واقعات کو بدعت، رہانیت اوردین میں غلوقر اردیتے ہیں حالانکہ کثرت عبادت مطلقاً منع نہیں ہے اور نہ ہی اُسے بدعت اور رہانیت یادین میں غلوکا نام دیا جاسکتا ہے بلکہ اِس طرح کے واقعات خود حضورِ اکرم ﷺ،آپ کے اصحاب، تابعین، تبع تابعین اور بعد کے اُسلاف ہے تواتر کے ساتھ ثابت ہیں جس کا اِ نکار آ فتاب نیم روز کا انکار ہے۔ اِس کی حقیقت وہی لوگ اچھی طرح جانتے ہیں جنہیں عبادت کی لذت وحلاوت کا چسکہ لگ گیا ہو۔جولوگ دنیا کی ہرلذت اور جا ہت کے مقابلہ میں عبادت کی حلاوت اور چاشنی کوگراں قدر متاع عزیر سجھتے ہوں۔ پہلے ہم بدعت کی تعریف کرتے ہیں، تا کہ ہم اس کی روشیٰ میں سے جھ سکیں کہ کشرت عبادت سے متعلق میداسلاف اور بزرگانِ دین کے واقعات بدعت کی حقیقت کے تحت آتے ہیں یانہیں؟ چنانچ علام عبد الحی الصوی اپنے رسالہ "إقامة الحجة على أنّ الاكثار فى التعبد ليس ببدعةٍ " مين شرعة الاسلام" كحواله سے بدعت وسنت كى يتعريف فرماتے ہيں: وفي شرعة الاسلام، المرادمن السنة التي يجب التمسك بها ما كان عليه القرن المشهودلهم بالخيرو الصلاح والرشاد وهم الخلفاء الراشدون ومن عاصر سيدالخلائق ثم الذين بعدهم من التابعين، ثم من بعدهم وما أحدث بعد ذلك من امرٍ على خلاف مناهجهم فهو من البدعة وكل بدعةٍ ضلالة. (١)

(١) الاكتار في التعبد ليس ببدعة: ٩

# عبادات کی کثرت بدعت نہیں

المحال والمعالي المحالية المحا

اساء الرجال اورسوائے وسیر کی کتابوں پرنگاہ رکھنے والے بخوبی جانتے ہیں کہ صحابہ، تابعین، اولیاء اور علاء کے بکثر ت عبادت کرنے کے واقعات حدِ تو اتر کو پہنچے ہوئے ہیں۔ طویل ممارست ومز اولت مزید برآ ک اللہ تعالی کی ان کے ساتھ خصوصی عنایت و برکت کی وجہ سے ان کے خضر اوقات میں بڑے بڑے جرت انگیز کارنا ہے یاا عمال کا انجام دینا ایک ایک حقیقت ہے جو زمانۂ قدیم ہی میں نہیں بلکہ ان پونتن، قط الرجال سے متاثر دورِ حاضر میں بھی اس قتم کی چیزیں اللہ والوں کی زندگیوں میں محسوس کی جاتی ہیں۔

ذیل کی تخریر میں عبادات کی کثرت کا بدعت نہیں؛ بلکہ عزیمت ہونا اور بہت سے صحابہ رہنے ہیں افرون کے احوال ذکر کئے گئے ہیں اور کثر سے عبادت کی جواز کی شرطیس مفصلاً بیان کی گئی ہیں۔

كما قال الحافظ ابن حجر. مالم يُفض إلى الملال، لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان اكمل الأحوال، فكان لا يملّ من عبادة ربّه وإن اضرّ ذلك ببدنه بل صحّ أنّه عليه السلام قال: "وجُعلت قرّة عيني في الصلاة" كما اخرجه النسائي من حديث انس رضي الله عنه.

ابن بطال کہتے ہیں:اس حدیث سے سہ بات معلوم ہوتی ہے کہ انسان کثر ت عبادت کو اختیار كرسكتا ہے، گرچه كيوه اس كے جسم كيلئے نقصاندہ ہى كيول نہ ہؤچونكہ جب نبى كريم عِلَيْنَ نے آپ كے بخشے بخشائے ہونے کے باوجودعبادت کواس کثرت سے اپنایا ہے تو اس کی کیا حالت ہوگی جواپنے انجام کونہیں جانیا؟ حالانکہ اس کا جہنم سے مامون ہونا بھی معلوم نہیں ہے۔ ابن حجر کہتے ہیں: کشر عبادت کی پیاجازت اس وقت تک ہے جب تک کے طبیعت میں اکتاب پیدانہ ہو چونکہ حضور ﷺ کے احوال سب سے اعلی درجہ کے تھے، وہ اللہ عزوجل کی عبادت سے نہیں اُ کتاتے تھے گرچہ یہ چیزآپ عِلیٰ کے جسم کیلئے نقصان دہ بھی نہیں تھی، بلکہ بچے حدیث سے یہ ثابت ہے کہ آپ ایک ناز میں ہے'۔

 حضور ﷺ کے کثرت عبادت پردلالت کرنے والی ایک دوسری روایت حضرت ابوؤر ﷺ کے سے منقول ب: عن أبي ذرٍّ أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قام حتّى اصبح باية "ان تعذَّبُهم فإنَّهم عبادك وان تغفرلهم فانَّك أنت العزيز الحكيم. (١) صِح مَك يِرْ يَت رِحْ عِرْب "وَإِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ إِنْ تَغْفِرُلَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الُعَزِين أُ الْحَكِيمِ" (الرآب أنهين عذاب دي كيتووه آپ كے بندے ميں اگرآپ آهيں معاف کردیں گے آپ ہی زبردست اور حکمت والے ہیں)۔

حضرت مولا نااشرف علی تھانوگ اس حدیث کے ذیل میں فرماتے ہیں

بعض لوگوں پران کے کثر ت مجاہدات کے بارے میں متقشفین نے اعتراض بدعت ہونے کا کیا ہے، اس صدیث سے اس کی سنت ہونا ثابت ہوتا ہے بعض احادیث میں جواس کی

(١) نسائي: الافتتاح، ترديد الأية، رقم: ١١٠١١

حقائق-غلط فبهيال

الغرض بدعت اس كو كهتم بين كوئي اليا كام كرناجس كي اصل كتاب وسنت اور قسرون مشهود لهابالحير مين نه مواوراس كودين اورثواب كاكام مجهر كياجائي-(١) بدعت كي تفصيلي بحث علامه عبدالحيّ كي مذكوره بالاكتاب مين ملاحظه بو، (٩-٢١)\_

حضور اكرم والمسلم كالترت عبادت

و امام بخاری نے حضرت عائشہ سے بدروایت نقل کی ہے کہ:

كان النبي صلى الله عليه وسلم ليقوم ليصلّي حتّى ترم قدماه فيقال له؟ فيقول: افلا اكون عبدًا شكورًا (١)

نی کریم ایک اس قدر نماز میں کھڑے رہتے تھے کہ آپ کے قدم مبارک پرورم آجا تا تھا،آپ ہے جب اس كثرت عبادت كمتعلق يوجها جاتاتوآپ فرمات: كيايل شكر گذار بنده نه بنول نه ترندی نے بھی الفاظ کی تبدیلی کے ساتھ حضرتِ مغیرہ سے بیروایت یو لقل کی ہے:

صلِّي رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى انتفخت قِدماه، فقيل له اتشكلف هذا وقد غفرلك ماتقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: افلا اكون عبدًا شكورًا (٢)

آنخضرت عِلَيْ ن ال قدر نماز پڑھی کرآپ کے قدم مبارک پھول گئے،آپ سے پوچھا گیا کہ آب اس قدر تكليف اور مشقت كيول الهاتي بين، حالانكه آب كا كلي اور يجهل كناه بخش جا حكم بين، آپ نے فرمایا کیا میں شکر گزار بندہ نہ بنوں۔

بعینہ ای روایت کونسائی اور ابن ماجہ نے حضرت مغیرہ در فیلی کا سے قبل کیا ہے: قطلانى نے "مواهب اللدنية " ميں يوں كہا ،

قال ابن بطّال: في هذالحديث اخذالانسان على نفسه بالشدة في العبادة وان اضرّ ذلك ببدنه الأنه صلى الله عليه وسلم إذا فعل ذلك مع علمه بما سبق له، فكيف بمن لم يعلم بذالك؟ فضلًا عمّن لم يأمن أنّه استحق النّار ..... ومحلّه.

<sup>(</sup>۱) تفسيرِ عثماني (۲) بخارى: باب قيام النبي الله عثماني د كتور (۱) مصطفَى ديب البغا، مطبوعة بيروت

<sup>(</sup>٣) ترمذي: باب الاجتهاد في العباده، حديث: ٣١٢، مع تحقيق احمد محمد شاكر

آپکاپوری رات عبادت کیلئے جاگنا میروایات سے ثابت ہے، چنا نچمسلم، ابوداؤدوغیرہ نے روایت نقل کی ہے کہ حضرتِ عاکشہ سے مروی ہے۔

وكان النبي صلى الله عليه وسلم اذا دخل العشر الأواخر من رمضان الحي الليل، وايقظ اهله، وشد المئزر". (۱)

رحی اللیں، وابست اللہ واللہ اللہ واللہ وا

برے ہے۔ "احیاء الیل" کی تشریح امام نوویؒ نے کمل شب بیداری سے کی ہے۔ لہذابیدوی کہ "اورنہ بھی آپ تمام شب جاگے" غلط ہے۔

الی ہی ایک دوسری روایت جے عبد بن حمید اور ابن الی الدینا نے " کتاب التفکر" میں ابن حبان نے اپنی وصحیح ابن حبان (٢) میں ابن مردویداور اصبهانی نے "کتاب التر غیب والتر جیب" نے قال کیا ہے کہ ابن عسا کرعطائے آل کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ سے بوں کہا:حضور الم كاسب سے زیادہ تعجب خیر مل بتلائے، تو انہوں نے كہا: حضور علی اگر اوا حیرت كن نتھى۔ ایک مرتبہ آپ میرے پاس تشریف لائے میری لحاف میں آرام فرما ہوئے پھر کہنے لگے" بھائی چھوڑومیں اپنے رب کی عبادت کروں' چنانچہ آپ ویشن نے وضوفر مایا اور نماز کیلئے کھڑے ہو گئے آپاس قدرروئے كه آپ كے آنسوسينے پر بہد پڑے بھرركوع فرمایا ، پھررونے لگے ، پھر بجدہ كيا پررونے لگئ پرآپ نے سجدہ سے سراٹھایا اور رونے لگے" فیلم یزل کذلك حتى جاء بلال يؤدنه بالصلاة" آپى يې مالتريى يهال تك كدهرت بالل فراينه آپ والت كونماز فجركى اطلاع دين كيلية آئے ميں نے آپ ہے كہا: اے الله كرسول! آپ اس قدركيوں "میں اِس طرح کامجامدہ کیوں نہ کروں 'جبکہ اللہ عزوجل نے اِسی رات بیآیت نازل فرمائی ہے: إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرُضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَايَاتٍ الْأُولِي الْأَلْبَابُ. "آسانوں زمینوں کی پیدائش رات ودن کے آنے جانے میں عقلندوں کیلیے نشانیاں ہیں۔"

"ا عالول زيبول في پيرا ل رائد ورك الله التوبة، حديث: ١٢٠، مع تحقيق الأرنؤط (١) مسلم: ١٢١، مع تحقيق الأرنؤط

كتبونضائل ٢٠٠٨ حقائق-غلطلهمال

نہی آئی ہے تو خود ہی ان حدیثوں میں تصری ہے کہ وہ اس شخص کیلئے ہے جس کواس میں نشاط نہ ہواوراس پر دوام نہ کر سکے۔(1)

ايك اعتراض اورأس كاجواب

حضورِ اکرم عِلَیْکُنگی ان کثرتِ عبادت پر دلالت کرنے والی روایات کے مقابل ووروال اس ذکر کی جاتی ہیں جس سے میہ چہ چہتا ہے کہ آپ نے بھی بھی پوری رات شب بیداری نوٹن کی ا آپ نے ایک رکعت میں مکمل قرآن نہیں پڑھایا آپ نے رات میں گیارہ رکعت سے زیادہ اللہ ادانہیں کی ، چنانچہ ابودا وُرسعد بن ہشام سے اوروہ حضرتِ عائشہ نے قل کرتے ہیں:

حضور ﷺ مجھی بھی مکمل رات عبادت نہیں کرتے تھے، اور نہ آپ ﷺ نے بھی پوری رات اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا تلاوت قرآن میں گذاری ہے اور نہ ہی ماہِ رمضان کے علاوہ کسی مہینہ کے مکمل روز بے زکھا ہے، آپ جوبھی نماز پڑھے تو پابندی کے ساتھ۔

بخاری وغیرہ نے بیروایت نقل کی ہے:

ما كان يزيد رسول الله صلى الله عليه وسلم لا في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة (٣)

<sup>(</sup>I) مسائل تصوف: ١٦٤ (٢) ابوداؤد: داري، في سنه مسلم، ابن ماجه

<sup>(</sup>۳) بخاری: باب فضل من قام رمضان، حدیث: ۱۹۰۹، تحقیق دکتور مصطفی دیب البغا

كتب فضائل

حقائق-غلط فبهيال

P.4

كتبيفضائل

ایک دوسری روایت اس طرح ب

ہم سے ابراہیم بن عبداللہ نے ان سے محد بن اسحاق نے ان سے قتیبہ بن سعید نے ان سے علقہ بن محد نے ان سے علقہ بن محد نے ان سے عثمان بن عبدالرحمٰن التیمی نے بیان کیا کہ وہ مقام ابراہیم کے پاس تھے کہ حضرت عثمان رفیجی تشریف لائے بسورة الفاتح شروع فرمائی یہاں تک کہ سارا قرآن ختم فرمایا پھررکوع سحدہ کیا، پھرآپ نے اپنے جوتے لئے نہیں معلوم کرآپ نے اس سے پہلے بچھ پڑھایا نہیں۔ مزیدا یک روایت جو کہ بہ سند محمد ابن سیرین مروی ہے فرماتے ہیں:

مزیدایک روایت بولد به سلامدان میری کردن به رفت یک حضرت عثمان رفیجینه کی اہلیہ نے جس وقت لوگ حضرت عثمان رفیجینه کے آل کے ارادہ سے ان کے گھر کا چکر نگار ہے تھے یوں فر مایا:

ان تقتلوه اوتتركوه فانّه كان يحي الليل كلّه في ركعةٍ يجمع فيها القرآن خواهم لوگانيد كوه فانّه كان يحي الليل كلّه في ركعةٍ يجمع فيها القرآن خواهم لوگ أنبين قل كروالوياان كى حالت برچهور ووه توسارى رات جاگ كرايك ركعت ميس مكمل قرآن پر هته بين -

٥ حضرت عمر بن الخطاب نفوي ٥

ابن کشرنے اپنی تاریخ میں جو "البدایة والنهایة" کے نام موسوم مے حضرت عمر کے حالات میں یون فرمایا ہے:

کان یصلی بالناس العشاء ثم یدخل بیته فلایزال یصلی الی الفجر آپاوگوں کوعشاء کی نماز پڑھا کر گھر تشریف لاتے اور پھر فجر تک نماز کا سلسلہ جاری رہتا۔

عبدالله بن عمر نقطه

ابوقيم نے حلية الاولياء من يوں كما :

بریم اسے سلیمان نے ان سے ابویزیدالقر اطبیعی نے ان سے اسد بن موی نے ان سے ولید بن معلم نے ان سے ابن جابر نے ان سے سلیمان بن موی نے ان سے نافع نے بیان کیا ہے کہ ابن عمر ساری رات نماز پڑھتے ہوئے گذاردیتے " کان یحی اللیل صلاة" مجر فرماتے: نافع کیا سحری کا وقت ہو چکا وہ کہتے نہیں تو پھر دوبارہ نماز شروع کردیتے "پھر فرماتے: نافع کیا سحری کا وقت ہو چکا وہ کہتے نہیں تو پھر دوبارہ نماز شروع کردیتے "پھر

ان روایات سے یہ پھ چلا کہ تمام رات نہ جاگئے ہے متعلق جوروایتیں ہیں وہ آپ کے مام معمول کو بتلاقی ہیں، ایسے ہی گیارہ رکعت سے زیادہ نفل کا پڑھنا یہ اغلب احوال پرمحمول ہے، ور خبکہ بخرت روایات سے اس بات کا ثبوت ماتا ہے کہ آپ نے پندرہ رکعت بھی ادا فرمائی ہیں۔(۱) کہ شرت روایات سے اس بات کا ثبوت میں کہ آپ جی گئی نے کم مل رات شب بیداری نہیں گئی نہ کی رات میں قرآن پڑھا اور نہ ہی آپ نے گیارہ رکعت سے زیادہ نفل پڑھی تو اس کا جواب ہے کہ کرت اور شدت پر دلالت کرنی والی روایات تو آپ جی گئی ہے تا ہو تا ہ

○ آپ ﷺ اس طرح کے جاہدے اس وجہ سے نہیں کے ہیں کہ اُمت کیلئے حرج اور علی نہ ہواور آپ ﷺ اس قدر شفق اور رحیم تھے کہ امت کی پریشانی آپ کیلئے نا قابل برداشت تھی اس طرح کہ بیر مجاہدے آپ ﷺ کے اصحاب نے جن کی اقتداء و پیروی اور جن کے سلوک اور طریقے کو اپنانے کے ہم مکلف قرار دیئے گئے ہیں انہوں نے بکثرت کئے ہیں؛ للبذااسے کیوں کر بدعت قرار دیا جاسکتا ہے؟

صحابه رفي ليم كي كثرت عبادت

O خفرت عثمان بن عفان رضيطياء

حافظ الوفعيم اصبهاني " " حلية الاولياء " ميس فرماتي بين :

ہم سے احمد بن جعفر بن حمد ان نے ان سے عبد اللہ بن احمد بن خبل نے ان سے ان کے والد احمد بن خبل نے ان سے ان کے والد احمد بن خبل نے ان سے حماد بن خالد نے ان سے زبیر بن عبد اللہ نے اوروہ اپنے دادی جورهیمہ کے نام سے موسوم تھیں بیان کیا کہ : کان عشمان یصوم الله ہو ویقوم اللیل الله هجعة من اوله حضرت عثمان صائم الدهر تھے اور آپ سوائے رات کے ایک جھے کے پوری رات عبادت میں گذارتے تھے۔

(۱) بخاری: ۱۰۲/۱، مسلم: ۲۵۲/۱، کذا ذکره النووی فی شرح مسلم

م على بن ابوطالب رضيعة

یا یک دن میں آٹھ قرآن کمل پڑھ لیتے۔ شراح بخاری نے ان کامیمعمول ذکر کیا ہے۔ تابعین کی کثرتِ عبادت تابعین کی کثرتِ عبادت

رپڑھا کرتے۔ o اولیس قرنی

جن كوسط صفور و المنافي نا بنا المحاب كومغفر ت طلب كرن كاهم فر ما يا تها الوقيم كهته بيل الوبكر محر بن احمد في أن سعيد بن اسد بن الوبكر محر بن احمد في أن سعيد بن المد بن الموبكر محر بن احمد في أن سعيد بن المد بن الموبك في الموبك حتى كان اويس القرنى اذا المسلمي يقول: هذه ليلة السحود فيسجد حتى يصبح و كان إذا المسلمي يقول: هذه ليلة السحود فيسجد حتى يصبح و كان إذا المسلمي توليل كمتح بيركوع كارات من بالمركوع بن روع بمن رجت الويس قرنى جب رات بوتى توليل كمتح بيركوع كارات من بالمركوع بن رجم بن المركوع بن رجم بن المركوع ب

و عامر بن عبدالله بن قيسٌ

و رون بالمربن عبید نے ان سے الو بن الحجمہ بن محجمہ العبدی نے ،ان سے الو بکر بن عبید نے ،ان سے الوقیم کہتے ہیں کہ ہم سے محمد بن البی جعفر رازی نے ،ان سے جعفر السائح نے ان سے ابن محمد یجی از دی نے ،ان سے جعفر بن البی جعفر رازی نے ،ان سے جعفر السائکے نے ان سے ابن محمد عبیان کیا :

(۱) سنن الترمذي، باب ما جاء في الدعاء اذ انتبه من الليل، حديث: ٣٣١٥، مع تحقيق احمد محمد شاكر كتبونضائل المهما المعمال المعم

فرماتے: تافع کیا محرموگی وہ کہتے: ہال قربیر کھر استغفار کرتے اور شیح تک دُعامیں مصروف رہتے۔ فرکورہ بالا کتاب میں ایک دوسر سے طریق سے بیروایت نقل کی گڑہ ہے: ان ابن عمر اذا فاتته صلاة العشاء فی جماعة احبی بقیة لیلته ابن عمر تقطیب کی جب عشاء کی نماز چھوٹ جاتی تو بقیرات عبادت میں گذارد ہے۔

٥ تميم بن اوس بن خارجه الداري رضيطه

جن کی دجال کی خبریں دینے سے متعلق روایات ابوداؤدوغیرہ میں مذکور ہیں، ابوسعد السمعانی نے کتاب 'الانساب' میں یوں فرمایا ہے:

كان تميم يختم القرآن في ركعةٍ و ربما ردّد الأية الواحدة الليل كلّه حتّى الصباح، وكان من عبّاد الصحابة و زها دهم ممن جانب اسباب العز، ولزم التخلّى بالعبادة الى ان مات.

کہ تمیم ایک رکعت میں سارا قرآن پڑھ جاتے ،بسااوقات ایک آیت کا ساری رات ورد کرتے رہتے ای میں صبح ہوجاتی ، بی عابد زاہد صحابہ میں سے تھے۔ اُنہوں نے جاہ وعظمت کے اسباب کوترک کر کے مرے دم تک عبادت کیلئے خلوت نشینی اختیار کر لی تھی۔

يكى بات ابن حجر المكى الهيثمى في "فتح المبين في شرح الاربعين" في مرح الاربعين" في مرح الاربعين المربعين المربع

و شراد بن اوس ضويطنه

ابونعیم کہتے ہیں کہ ہم سے ابراہیم بن عبداللہ نے ، اُن سے محمد بن اسحاق نے ، اُن سے قتیبہ بن سعید نے ، اُن سے شداد بن اوس انصاری نے بیان کیا ، وہ فرماتے ہیں :

أنّه اذا دخل الفراش يتقلّب على الفراش لايأتيه النوم فيقول: اللّهُمّ انّ النار أذهبت عنى النوم فيقوم فيصلى حتى يصبح جبوه بسرّ پرتشريف لات تونيندنه آتى اوروه كروئيس بدلتة ريخ يول فرمات جنم ك آگ في ميرى نيندازادى كيم كمر عه كرنمازشروع كردية كيم ضبح تك نماز كاسلسله چلتار بتار

### ن سعيد بن ميتب، ابو محد المخزومي

ابونعم کہتے ہیں: ہم ہے ابومحر نے ، اُن ہے احمد بن روح نے ، اُن ہے احمد بن حامد نے ، اُن سے عبد اللہ علی اللہ عم بن ادریس نے ، وہ اپنے والد نقل کرتے ہیں فرماتے ہیں :

صلّٰی سعید بن المسیب الغداة بوضوء العتمة خمسین سنهٔ سعید بن میتب نے بچاس مال تکرات کے وضوے چاشت کی نماز پڑھی۔

و عروه بن زبير بن عوامٌ

زمِی کہتے ہیں: کان یقر اُکل یوم ربع الختمة فی المصحف، ویقوم الليل به، فما ترکه الاليلة قطعت رجله. يهمردن چوهائی قرآن پڑھتے، ای کو تهجر میں دوبارہ پڑھتے، آپ کے معمول میں اس دن ناغہ واجس دن آپ کا پیر کا تا گیا تھا۔

صله بن اشيم

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے ابو محد بن حیان نے ، اُن سے عبداللہ نے ، اُن سے نجدہ بن مبارک نے ، اُن سے عبد اللہ عن ا اُن سے مالک بن مغول نے بیان کیا کہ فرمائتے ہیں کہ :

بھرہ میں تین عبادت گذار اشخاص تھے، صلہ بن اشیم' کلثوم بن اسود اور ایک فخف ۔ صلہ جبرات ہوتی تو جنگل دبیابان میں نکل جاتے اور وہاں مصروف عبادت رہے' ایک فخص کو جب اس بارے میں معلوم ہوا تو وہ جنگل میں کھڑے ہوکران کی عبادت کا نظارہ کرنے گئے ایک درندہ آیا' اس کے پاس صلہ تشریف لائے اور کہا کہ جاکر رزق تلاش کر'وہ درندہ چلاگیا' پھرعبادت کیلئے کھڑے ہوگئے جب محرکاوت ہونے لگا تو کہنے گئے اے اللہ صلہ آپ سے بھرعبادت کیلئے کھڑے ہوگئے جب محرکاوت ہونے لگا تو کہنے گئے اے اللہ صلہ آپ سے جنت کے طلب کا استحقاق نہیں رکھتا' کیکن اے جہنم کی آگ ہے بچا لیجئے۔

٥ ثابت بن اسلم البناني

سمعانی کہتے ہیں: یہ بھری تابعی ہیں، یہ ابن زبیر اور ابن عمر سے روایت کرتے ہیں، اُنہوں نے حضرت اِنس مَن اُنہوں نے حضرت اِنس مَن اُنہوں کے عابدین وزاہدین میں حضرت اِنس مَن اِلْدِین وزاہدین میں سے تھے۔ یہ کالھ میں وفات پاگئے۔

کتبونضائل ۱۰۰۰ حقائق-غلطنهمیاں

انَّ عامر بن عبدالله كان من افضل العابدين و فرض على نفسه في كل يوم الف ركعةٍ.

عامر بن عبدالله بهت بڑے عبادت گذار تھے، ہرروز ایک ہزار رکعت اُن کامعمول تھا۔

مسروق بن عبدالرحمان ابوعائشه الهمداني الكوفي

ابونیم کہتے ہیں: ہم سے محمد بن علی نے ،ان سے عبداللہ بن محمد نے ،ان سے جعد نے ،ان سے معمد نے ،ان سے شعبہ نے ،ان سے ابواسحاق نے بیان کیا فرماتے ہیں: حب مسروق فمابات الا ساحلاا: مسروق نے دوران مج تمام را تیں مجدہ میں گذاردیں شخ الاسلام ابوعبداللہ الذہبی نے "العبر فی اخبار من غبر "میں یوں فرمایا ہے:

کان مسروق یصلی تورّم قدماه و حج فما نام الا ساجدًا مروق اس قدر نمازی پر ه ته کدان کے پرول میں درم آجا تا تھا انہوں نے دوران مج تمام راتیں تجدے کی حالت میں گذاری ہیں۔

يافعي كي "مرآة الجنان" اور" تاريخ ابن كثر" من يبي بات نقل كي تى ہے۔

## O اسود بن يزيد النجعي الكوفي

ذہبی اور یافعی کہتے ہیں:

ورد أنه كان يصلّى في اليوم والليلة سبع مائة ركعة يردن ورات من سات سونمازي پرهاكرتـــ

حلیۃ الاولیاء میں ہے: ہم سے ابو بکر بن مالک نے ، اُن سے عبداللہ بن احمد بن ضبل نے ، اُن سے عبداللہ بن احمد بن ضبل بن عیاض کے ، اُن سے منصور نے ان سے ابراہیم نے قال کیا ہے فرماتے ہیں :

كان الاسود يختم القرآن في رمضان في كل ليلتين وكان ينام بين المغرب والعشاء، وكان يختم في غير رمضان في كل ست ليال اسود رمضان مين بردورات مين تم قرآن فرمات بيم غرب اورعثاء كورميان سوجات اورغير رمضان مين برچورات مين ايك فتم فرمات \_

محود بن سليمان الكفوى كى اعلام الاخبار من طبقات فقهاء مذهب النعمان المختار مين عكم الماك في الماك في

كان سعيد بن جبير يؤمنًا في رمضان، فيقرأ ليلة بقرأة ابن مسعود، وليلةً بقراءة زيدبن ثابت.

و بیله بفراء ه ریدبن قابت. سعید بن جبیرٌ رمضان میں ہماری إمامت فرماتے، ایک رات ابن مسعود کی قراک میں قرآن پڑھتے، دوسری رات زید بن ثابت کی قراک میں۔ یہی بات ذہبی نے"طبقات القرّاء" میں کہی ہے۔

#### و محربن واسع ، ابوعبد الله

ابعیم کہتے ہیں: ہم سے عبداللہ بن محمد نے ، اُن سے احمد بن نصر نے ، اُن سے احمد بن کثر نے ، اُن سے شابہ نے ، اُن سے ابوالطیب موکی بن بیار نے بیان کیا فرماتے ہیں: مجھے محمد بن واسع کی مکہ سے بھرہ تک صحبت حاصل رہی ہے۔

فكان يصلّى الليل اجمع عصلى في المحمل جالسًا يؤمى برأسه أكان يصلّى الليل اجمع يصلى في المحمل جالسًا يؤمى برأسه ايماء وربّما عرّس بالليل فينزل فيُصلّى فاذا اصبح ايقظ اصحابه رجلًا رجلًا يجئ عليه. فيقول:الصلاة الصلاة.

ر پوری رات نماز پڑھتے رہتے' یہ اپنے کجاوے میں بیٹھ کر سرکے اشارے سے نماز اور کے اشارے سے نماز اور کے اشارے سے نماز اور کے ایک ایک ساتھی کو اور کے ایک ایک ساتھی کو اور کے ایک ایک ساتھی کو اس کے پاس آگر جگاتے کہتے: نماز ،نماز۔

### م مالك بن وينارّ

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے ابو حامد نے ، اُن سے محمد بن اسحاق نے ، اُن سے ہارون بن عبداللہ نے ، اُن سے حیار نے ، اُن سے جعفر نے نقل کیا ہے ، فرماتے ہیں کہ میں نے مغیرہ بن حبیب ابوصالح اُن سے سیار نے ، اُن سے جعفر نے نقل کیا ہے ، فرماتے ہیں کہ میں نے مغیرہ بن حبیب ابوصالح اُن کے بنا ہے :

صليتُ العشاء مع مالك، و جاء فأكل ثم قام إلى الصلاة، صليتُ العشاء مع مالك، و جاء فأكل ثم قام إلى الصلاة، فاستفتح ثم اخذ بلحيت فجعل يقول: اذا جمعت الأولين كتبونضائل الماس حقائق-غلطفهميان

''حلیہ''میں ہے کہ ہم سے ابو بکر بن مالک نے ، اُن سے عبداللہ بن احمد بن حنبل نے ، اُن سے اُن سے اللہ اُن کے والد نے ، اُن سے معلی کے بیان کیا کہ فرماتے ہیں :

كان ثابت يقرأ القران في يوم وليلة ويصوم الدهر المرتصد المرسم الدهر على المرادن المرارات من الكراك في المرابع المرابع

ذہی ای کتاب "العبر" میں فرماتے ہیں:

كان يصلى في اليوم والليلة الف ركعة الى ان مات قاله مالك ؛ وقال: وكان يسمّى زين العابدين لكثرة عبادته.

یہا پی وفات تک ہردن ورات میں ایک ہزار رکعت ادا فر ماتے رہے، ما لک نے یہ بات کہی ہے۔ فر ماتے ہیں' یہا پی اس کثر ت عبادت کی وجہ سے'' زین العابدین'' کے نام سے جانے جاتے تھے۔

#### ن قاده بن رعامة

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے محر بن احد نے ، اُن سے محد بن ابوب نے ، اُن سے موی بن اساعیل نے ، اُن سے سلام بن ابی مطبع نے بیان کیا کہ :

أن قتادة كان يختم القرآن في كل سبع ليالٍ مرّة، فاذا جاء رمضان في كل ثلات ليالٍ مرّة، فاذا جاء رمضان في كل ثلات ليالٍ مرةً فاذا جاء العشر ختم في كل ليلةٍ مرة. كقاده برسات رات بي أيكتم قرآن فرماتي، رمضان كي آمدك بعد برتين رات بي أيك خمّ قرآن كياكرتي، پرجب رمضان كا آخرى عشره بوتا تو بررات بي أيك قرآن كافتم كرتيد

### ٥ سعيد بن جبير

یافعی نے "مرأة الجنان" میں یوں کہاہے:

رُوى أنه قرأ القرآن في ركعة في البيت الحرام.
أن سيرمردي كانهول في بيت الله من الكركعت من قرآن حتم فرمايا-

MID

كتبفضائل

میں ادر منصورا یک ساتھ نماز پڑھا کرتے تھے جب رمضان آتا تو وہ مغرب اور عشاء کے درمیان دوختم قر آن فرماتے پھر جماعت کھڑی ہونے سے طواسین (سور ہُ فیل یاروم تک) پڑھ لیتے پیلوگ اس وقت عشاء کورمضان چوتھائی رات کا موخر کرتے تھے۔

## على بن عبداللد بن عباس بن عبدالمطلب المدنى

طافظ ابن مجرع سقلانی تهذیب التهذیب میں یون فرماتے ہیں: کان یدعی: (السخاد) لکثرة صلاته.

ان كوبكثرت نماز مين مشغول رہے كى وجدسے" جانماز" كہاجا تا تھا۔

ضمرہ کہتے ہیں جھے سے علی بن ابوحملہ نے بیان کیافر ماتے ہیں

كان على بن عبدالله يسجد كلّ يوم الف اسجدة

على بن عبدالله مرروزايك مزار تجدے كياكرتے تھے۔

ميمون ابن زياد العدوى كہتے ہيں:

یہ ہردن ایک ہزار رکعت پڑھا کرتے تھے۔

## ابوحنيفه نعمان بن ثابت الكوفي ، إمام اعظم م

ان کی کشرے عبادت کو تمام معتبر اور معتمد کتابوں میں ذکر کیا گیا ہے۔ حضرت امام اعظم کی کشرے عبادت، قر اُت قر آن کریم، جج وعمرہ اور زہد وتقویٰ کے بے شار واقعات منقول ہیں، جس کا اِنکار دراصل آفاب نیمروز کا انکار ہے۔ حضرت اِمام اعظم نے اپنی زندگی میں پچپیں جج کئے۔(۱) اور صرف ایک رمضان میں ایک سومیں عمرے کئے ہیں گویار وزانہ چار عمرے (۲) اور آپ ساری رات جا گئے اور ایک ہی رکعت میں سار اقر آنِ کریم فتم کردیے تھے اور رات کو خوف خداکی وجہ سے گریہ وزاری کا بی عالم تھا کہ اُن کے پڑوی اُن پر ترس کھاتے تھے۔(۲۰)

(1) مفتاح السعادة: ٢١/٢، ذيل الجواهر: ٣٩٥/٢ (٢) ذيل الجواهر: ٣٩٥/٢

(۳) بغدادی: ۱۵۲/۱۳

حقائق-غلط فهميال

MIL

كتبيفنائل

والأخرين، فحرّم شيبة مالك على النّار، فوالله مازال كذلك حتى غلبتُنى عينى، ثم انتبهت فاذا هوعلى تلك الحال، لما زال كذلك حتى طلع الفجر.

میں نے مالک کے ساتھ عشاء کی نماز پڑھی ، نماز سے فراغت کے بعد آپ تشریف لائے کھانا کھایا پھر نماز کیلئے کھڑ ہے ہوگئے اور نماز شروع کردی ، پھراپی ڈاڑھی کو پکڑ کر کہنے لگے اے اللہ جب آپ انگلوں اور پچھلوں کوا کھٹے فرمائیں گئے قام الک کے بوڑھا پے پرجہنم کو حرام کردینا، آپ کی بہی حالت رہی ہتی کہ جھے نیندلگ گئی، پھر جب میں بیدار ہواتو آپ کی ابھی یہی حالت تھی ، پھر فجر تک آپ ای کیفیت میں رہے۔

#### ٥ سليمان بن طرخان العتمة

ابونیم کتے ہیں: ہم سے محد بن ابراہیم بن عاصم نے ، اُن سے محد بن تمام الممصی نے ، اُن سے مستب بن واضح اور وہ ابن مبارک سے نقل کرتے ہیں، فرماتے ہیں:

اقام سليمان التيمي اربعين سنةً امام جامع البصرة ' يصلى العشاء والصبح بوضوء واحدٍ .

سلیمان تیمی بھرہ کی جامع متجد کے سامنے چالیس سال تک رہے وہ اس دوران عشاءاور مبح کی نماز ایک وضو سے پڑھتے تھے۔

#### ٥ منصور بن زادان

ابوقیم کہتے ہیں: ہم سے ابو محد بن حیان نے ، اُن سے احمد بن الحسین نے ، اُن سے احمد بن ابر اہیم الدور قی نے ، اُن سے محمد بن عید نہ نے ، اُن سے مخلد الحسین نے ، اُن سے مشام بن حسان نے بیان کیا فرماتے ہیں : فرماتے ہیں :

كنت اصلّى انا ومنصور جميعًا، وكان اذا جاء رمضان ختم القرآن فيما بين المغرب والعشاء ختمين، ثم يقرأ الى الطواسين قبل ان تقام الصلاة وكانوا اذ ذاك يؤخرون العشاء في رمضان الى ان يذهب ربع الليل. ٥ ابراہيم بن ادهم

ابونيم كهتم بين: بم سعبرالله بن محرجعفر نے ،أن سے اسحاق بن احمد نے ،أن سے حجاج بن حزه نے ،أن سے عبرالله بن محرد نے ،أن سے ابواسحاق نعز ارى نے بیان كیا ہے فرماتے ہیں:

کان ابر اهیم فی شهر رمضان یحصد الزرع بالنهار ویصلی باللیل، فمكث ثلاثین یوماً لاینام باللیل ولا بالنهار.

فی کست فار میں ہوت ہاتا ہے۔ ابراہیم رمضان کے مہینے میں دن میں کھیتی کاٹ لیتے اور رات میں نماز میں مصروف رہتے ، تمیں دن ایسے گذر ہے ہیں کہ وہ دن ورات میں بالکل نہیں سوئے۔

و شعبه بن حجاج

کان شعبة يصوم الدهر کله وکان الثوري يصوم في کل شهرِ کان شعبة يصله على شهرِ ثلاثه ايّام قال الهروى، رأيتُ شعبة يصلّى حتى ترم قدماه شعبه صائم الدهر تهم بم مهيني تين روز در کها کرتے تھے بروی کہتے ہیں کہ میں نے شعبہ کو شعبہ کو کرتے نازی وجہ سے ان کے پيروں ميں ورم ديکھا ہے۔

ن فتح بن سعيد الموسلي

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے ابوز رعة محمر بن ابراہیم نے ، اُن کومحمد بن قارن نے ، اُن کو ابوحاتم نے ، اُن کومحمد بن روح نے ، اُن کو ابراہیم بن عبداللہ نے بیان کیا فرماتے ہیں:

صُدِع فتح الموصلي ففرح فقال! ابتليتني ببلاء الأنبياء فشكر هذا أن اصلى اللية اربع مائةِ ركعة.

ھدا ان اصلی اللیہ ارہے معمر و فتح مو کے سرمیں در دہوگیا تو خوش ہو گئے، کہنے گئے، تونے مجھے انبیاء کی سی پریشانی میں مبتلا کیا، اُس کاشکرانہ ہیہے کہ میں (آج) رات چارسور کعت پڑھوں۔ كتبونضائل ٢١٦ هائق-غلطفهيال

اِن کے متعلق میہ بات نقل کی گئی ہے کہ اُنہوں نے جس جگہ وفات پائی وہاں سات ہزار **قرآن** تم کئے۔(1)

ُ خطیب نے لکھا ہے کہ تمیں چالیس سال تک امام اعظم ابوحنیفہ ؒ نے ایک وضو سے نماز عشاءاور صبح پڑھی ۔ (۲)

ال طرح کے بشارواقعات کتب تاریخ وغیرہ میں امام اعظم ابوصنیفہ کے متعلق اس کے گئے ہیں۔
آپ کے اس طرح کے تقوی وطہارت اور جہدوعبادت کے بے شار واقعات کوصاحب ہدایہ فی مخارات النوازل میں اور "العبر باخبار من غبر" میں کفوی نے "اعلام الأخیار فی طبقات فقهاء مذهب النعمان المختار" میں سیوطی نے تبییض الصحیفة بمناقب الامام ابی حنیفة اورائن فلکان نے وفیات الاعیان میں اس طرح بے شارمتقد میں ومتاخرین نے آپ کے کثرت عبادت کے واقعات کونقل کئے ہیں نیان کی تعداد صد تو اثر تک پہنے جاتی کے جوجزم ویقین کیلئے کافی ہے۔

تبع تابعین کی کثرت ِعبادت صعد بن ابراہیم بن عبد الرحمٰن بن عوف الزهری

ابوقیم کہتے ہیں:ہم سے احمد بن محمد نے ، اُن سے محمد بن اسحاق نے ، اُن سے عبید الله بن سعد نے ، اُن سے ارائیم بن سعد نے ، اُن سے اُن کے والد نے وہ فر ماتے ہیں:

کان ابی سعد بن ابراهیم اذا کانت لیلة احدی وعشرین وخمس وعشرین وسبع وعشرین لم یفطرحتّی یختم القرآن.

میرے والد سعد بن ابراہیم اکیسویں، پچیسویں، ستائیسویں رات کوختم قرآن سے پہلے افطار نہ فرماتے۔

"عبر" اور "ألمراة" مين مجعى كمتي بين:

سعد صائم الدهر (ہمیشہروز ور کنے والے) تھ، مرروز ایک قرآن خم کرتے تھے۔

(١) مفتاح السعادة: ٢٨/٢ (٢) ذيل الجواهر: ٣٥١/١٣

كتب نضائل ١٩٩ حقائق - غلط فهميال

## ٥ احد بن محمد بن سهل بن عطاء ابوالعباس

ابونعيم كمت بين من في ابوالحن محد بن على عاسا كمت بين :

اوی م ہے یں الوالعباس بن عطا کی صحبت میں ان ہے آداب واخلاق کو کیھنے کی غرض سے کئی سال کے رہا ہوا، آپ ہردن میں ایک قرآن ختم فرماتے، ہررمضان میں ہردن ورات میں تین قرآن شریف کے ختم فرماتے، و کان له فی کل یوم ختمه ، وفی کل شهر رمضان فی کل یوم ولیلة ثلاث ختماتِ.

# ٥ منصورا بوعمّا بالسلمي الكوفي الحافظ

ز جی نے "العبر" میں اس ایھے کو اقعات میں یوں کہا ہے: قال زائدہ: صام اربعین سنة، و کان یبکی اللیل کله زائدہ کہتے ہیں کہ مفور نے جالیس سال روزے رکھے وہ تمام رات رویا کرتے۔

## ٥ محد بن عبدالرحن بن المغيرة ابوالحارث

انہوں نے نافع اور عکرمہ وغیرہ ہے روایتی نقل کی ہیں ذہبی اور یافعی نے واقع کی واقعات میں یوں کہاہے :

قال الواقدى كان يصلّى الليل اجمع، ويجتهد في العبادة واقدى كمتم بين كريد يورى رات نماز يرصم اورعبادت مين بكثرت مجابده فرمات-

## ٥ وكيع بن جراح الكوفي

یہ امام ابوصنیفہ کے شاگر داور امام احمد کے اساتذہ میں سے ہیں: کفوی نے ''اعلام الاخیار'' میں کہا ہے' کی بن اکثم فرماتے ہیں:

محبتُه في الحضروالسفر وكان يصوم الدهر، ويختم القرآن كل ليلة، وعن محمد بن جرير قال: مكث وكيعُ بعبّادان اربعين ليلة، وختم اربعين مرّة، تصدق باربعين الف درهم کتب فضائل ۱۸ م ۲۱۸ ها نهمیان

## ٥ محمر بن ادريس الامام الثافعي

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے محمد بن علی نے ان سے حسن بن علی نے اور انہوں نے رہیے بن سلیمان سے اب کہتے ہیں: اے کہتے ہیں:

كان محمد بن ادريس الشّافعي يختم في شهررمضان ستين ختمة، مامنها شيئ الافي صلاةٍ.

محمد بن ادریس الشافعی رمضان میں ساٹھ قر آن ختم فرماتے تھے، یہ تمام ختم نماز میں ہوتے تھے۔ مجھ سے میرے والدنے ، اُن سے ابراہیم بن محمد ابن اُحن نے بیان کیا فرماتے ہیں: رہے بن سلیمان کہتے ہیں میں امامِ شافعی "کویہ کہتے ہوئے سنا:

"كنت اختم القرآن في رمضان ستين مرّة"

(ميں رمضان ميں ساٹھ قر آن ختم کيا کرتا ہوں)۔

" نووی کی تہذیب الاساء واللغات" میں ہے: رہیج کہتے ہیں:

نمتُ في منزل الشافعي ليالي، فلم يكن ينام الايسيرًا من الليل وقال الحمد عن كلم الشافعي ليالي، فلم يكن ينام الايسيرًا من الليل وقال

الحميدي كان الشافعي يختم القرآن كل يوم ختمة.

میں نے امام شافعیؒ کے گھر پر کئی راتیں گذاری ہیں، وہ رات گا پچھ حصہ ہی سوتے تھے، اِمامِ شافعیؒ ہردن ایک قرآن ختم فرماتے تھے۔

## 0 احد بن عنبال

ابونعیم کہتے ہیں: ہم سے سلیمان بن احمد نے ، اُن سے عبداللہ بن احمد بن عنبل نے بیان کیا فرماتے ہیں:

كان أبي يصلّى في كلّ يوم وليلة ثلاثمائه ركعة، فلما مرض من تلك الأسواط اضعفته فكان يصلّى في كلّ يوم وليلة مائه وخمسين ركعة وكان قرب الثمانين.

میرے والد ہردن درات میں تین سور کعت پڑھا کرتے تھے۔کوڑوں کی مار کی کمزوری کی وجہ سے جب وہ پیار ہو گئے تو ہردن اور رات میں ایک سو پچاس رکعتیں پڑھناان کامعمول ہوگیا،اس وقت آپ کی عمراسی سال کے قریب تھی۔

یہ لوگ نقل کے معاملہ میں نہایت ہی مختاط اور چھونک کر قدم رکھنے والے ہیں۔ان کے ذکر کردہ چیزوں پر بحث ومنافشہ کی ضرورت ہی نہیں ہوتی 'اگر بیان اور توضیح کے باوجود بھی ان کے متعلق کوئی شک وشیدہ جاتا ہے تو ان کے بارے میں اٹھہ جرح وتعدیل کے اقوال ملاحظہ کر لیجئے۔ پھر بھی ان لوگوں کے متعلق بھروسہ اوراع تا نہیں تو سارافن اسماء الرجال کا ذخیرہ غیر معتمد ہو کر رہ جائے گا۔ ان لوگوں کے متعلق بھروسہ اوراع تا نہیں تو سارافن اسماء الرجال کا ذخیرہ غیر معتمد ہو کر رہ جائے گا۔ کوئی میہ نہیں کرتی ، تھوڑ ہے ہو وقت میں دیگر مصروفیات کے ساتھ یو عمل شاہد کیوں کر انجام پاسکتے ہیں؟ جیسے دن ورات میں آٹھ قرق آن کا ختم کرنا، ایک رات میں ہزار رکعت نقل ادا کرنا۔

ایک رات میں ہرار ربعت ن ادار رہا۔ کیونکہ ان جیسی چیزوں کا گرچہ عوام سے صادر ہونامشکل اور محال ہوسکتا ہے کیکن اللہ والوں سے اس قتم کے ریاضات ومجاہدات کوئی مشکل چیز نہیں ہیں چونکہ انھیں رب ذو لجلال کی جانب سے ایسی قوت مکی عطا ہوتی ہے جس کی بنیا دیروہ اِن اُمور کو باسانی وسہولت انجام دے لیتے ہیں۔ قوت مکی عطا ہوتی ہے جس کی بنیا دیروہ اِن اُمور کو باسانی وسہولت انجام دے لیتے ہیں۔

اب تک کی سے گفتگوعبدالحی فرنگی کی ہے۔ راقم الحروف کہتا ہے کہ آج کے اس مادیت وغفلت، گناہوں کے نہ تھمتے سیلا ب اورنفس برتی کے دور میں اللہ والوں کی صحبت سے دوررہ کران واقعات كو مجهنا مشكل ہے۔ مزيد برآل جب دل ميں عشق الهي كا چسكة تعلق مع الله كى دولت نه مو، ورنه توبيد حقیقت ہے کہ جس کام میں لذت اور انہاک ہویا اس عمل کے نفع کا یقین توبیقین چیزیں الی ہیں جوآ دمی کوگر دوپیش اور دنیاو مافیها سے بے خبر کردیتی ہیں۔ہم جیسے لوگوں کیلئے ان لوگوں کو د کھے کر سمجھنا آسان ہوگا جونتم ہونے والی دنیا کیلئے دن بھریارات کی شفٹوں میں سالہاسال ملازمتیں کرتے ہیں، جس میں نہ کھانے کا دھیان ہوتا ہے، نہ پینے کا۔ای طرح معاشرہ میں ان جوانوں اور بوڑھوں کی بڑی تعدادل جائے گی جوٹی وی دیکھنے، کمپیوٹر پر کام کرنے یا کرکٹ وغیرہ جیسے کھیلوں میں گھنٹے گذار ويت بين جس ميں بھوك اور دهوپ كسى چيز كاخيال نہيں ہوتا۔اب تو اخبارات ميں كنيز بك آف ورلله ريكارة كي والدآت رہتا ہے كوللال نے ٢٥ ركھنے پانى ميں گذارے،٣٦ ركھنے گانے گايا وغيره وغيره، حالانکہ ان تمام کارناموں کا حاصل صرف چند کوڑیاں اور ستی وجھوٹی شہرت ہے اور اس کے علاوہ کے نہیں اور ان اللہ والوں کے دل میں (جو ہرز مانہ میں رہے ہیں) محبت خداوندی کی بھڑ کتی ہوئی آگ ہوتی ہاوراس کے نتیج میں کھانے، پینے اور دنیا کی تمام لذتوں سے بڑھ کر انہیں اللہ کا نام

كتبونضائل ٢٠٠٠ حقائق - غلطفهمال

میراان کے ساتھ سفر وحفز میں رہنا ہوا ہے، بیصائم الدھر تھے، یہ ہر رات ایک ختم قرآن فرماتے ،محمد بن جریر کہتے ہیں، وکیع مقام عبادان میں چالیس رات تھہرے، چالیس مرنبہ ختم قرآن فرمایا، اور چالیس ہزار درہم صدقہ کئے۔

#### چندقا بل توجه زكات المساحة و المائمة المسالية المسالية

ہم نے جن کے واقعات کا اوپر ذکر کیا ہے یہ صحابہ، تا بعین، تبع تا بعین، فقہاء، مجہدین اور محدثین میں سے ہیں۔ اُنہوں نے عبادت میں اس درجہ کا مجاہدہ کیا ہے اور عبادت کا پورا پورا حق اوا کیا ہے اور اپنے مقاصد ومطالب کو پالیا ہے۔

O مولانا عبدالحی فرنگی محلی فرماتے ہیں: إن واقعات کے ذکر کرنے کے دوران ہم نے ذہبی کی "العبر" اور سیرا اعلام النبلاء یافعی کی "مر آ قالجنان" اور الار شاد والتطریز بند کر فضل الند کرو تلاق القرآن العزیز نووی کی "تھذیب الاسماء واللغات" ابونعم اصبانی کی "حلیة الاولیاء" سمعانی کی "کتاب الانساب" اس کے علاوہ دیگر کتب تاریخ اور اساءِ رجال سے استفادہ کیا ہے واقعات اس فتم کے بے شار ہیں، بطور مثال کے چندواقعات ذکر کئے گئے ہیں۔

یدواقعات برسندذ کر کئے گئے ہیں تا کہ کی کو یہ کہنے کاحق ندر ہے کدان جیسی چیزوں کے ثبوت کیلئے یا تو بذات خودمشاہدہ یا بسندذ کر کی ضرورت ہوتی ہے۔ عموماً ان واقعات کے حوالہ کیلئے الحلیة کے مصل اور مسلسل سندذ کر کئے ہیں۔

حبن لوگول نے صحابہ رہنے ہیں ہا بعین ہتے تا بعین کے یہ فضائل ومنا قب ذکر کتے ہیں یہ بھی معتبر اور معتمد لوگ ہیں، بلکہ بہی لوگ ائمہ اسلام اور مخلوق کا خلاصہ ہیں۔ دین وشریعت کے فقل در فقل میں ان بی پراعتبار کیا جاتا ہے انہوں نے یہ جو باتیں بتلائی ہیں شریعت میں قطع اور یقین کا درجہ رکھتی ہیں۔ عیسے ابوقیم، ابن کشیر، سمعانی، ابنِ حجر المکی، ابن حجر العسقلانی، سیوطی، علی القاری، شمس اللائمہ الکر دری، نو دی، عبد الوهاب شعرانی، شخ الاسلام ذہبی وغیرہ یہ ای قبیل کے لوگ ہیں۔

کیاان جیسے لوگ اپنی کتابوں میں کذب بیانی اور چھوٹے واقعات کے نقل کی جرائت کر سکتے ہیں؟ کیا بدلوگ ان واقعات کو دروغ گواور جھوٹے مکارلوگوں نے نقل کرنے کی ہمت کر سکتے ہیں؟ بلکہ

كت فضائل ٢٢٣ - فقائق - غلطفهميال

زندگی میں اس قتم کے واقعات نقل کئے ہیں اور اس قتم کے مجاہدات کو ان کے فضائل ومنا قب میں ذکر کیا ہے' اس سے بیمعلوم ہوا کہ اس طرح کے مجاہدات بدعت نہیں ہیں' کیونکہ بدعت کی تائید کوئی عالم دین کر ہی نہیں سکتا۔

عام دین رسی میں معد و معارت کے معاطمیں قدرت وطاقت کے بقدر زیادتی کی اجازت دی ہے و خورا کرم میں آئی کے ابادت دی ہے جانج ابوداؤدکی روایت میں ہے حضرت عائش روایت کرتی ہیں کدرسول اللہ علی اللہ الحق اللہ المحل حتّی تملوا وان احب الکہ لایمل حتّی تملوا وان احب العمل الی الله ادومه وان قل و کان اذاعمل عملاً اثبته ۔ العمل الی الله ادومه وان قل و کان اذاعمل عملاً اثبته ۔ بقدر طاقت ووسعت اعمال انجام دیا کرو، چونکہ تم تو تھک سے ہو، کین اللہ عزوج لنہیں اکتانا، اللہ کے یہاں پندید کمل دائی ہوتا ہے گرچہ وہ تھوڑی مقدار میں ہو، آپ علی اللہ میں مقدار میں ہو، آپ علی اللہ کے ساتھ کمل کو انجام دیتے تھے۔

ا بخاری نے بھی ایسی ہی روایت نقل کیا ہے:

اس روایت کی روشی میں عمل میں اس قد راضا فد کی اجازت ملتی ہے کہ جس کی وجہ سے تھکا و نے اس روایت کی روشی میں عمل میں اس قد راضا فد کی اجازت ملتی ہے کہ جس کی وجہ سے تھکا و اس انہ بیدانہ ہو۔ اور یہ جی حقیقت ہے کہ لوگوں کی طاقت اور تو جس محتی ہے جس نہا ہے ہے ہے ہیں نہبت سے لوگ سی کام کو انجام ویتے ہوئے استیام دے لیتے ہیں نہبت سے لوگ سی کام کو انجام ویتے ہوئے استی ہوئے الکل نہیں اکتا ہے۔ پڑھنے کے معاطی ہوئے الکل نہیں اکتا ہے۔ پڑھنے کے معاطی ہوئے ہیں وہیں بعض لوگ ست روہ وتے ہیں: چنانچے مجد دالدین معاطی ہوئی اور 'سفرالمعاد ہو' کے مصنف نے صحیح مسلم کو تین دن میں پڑھلیا تھا، قسطلانی نے شیرازی ' القاموں' اور 'سفرالمعاد ہو' کے مصنف نے صحیح مسلم کو تین دن میں پڑھلیا تھا، قسطلانی نے مسئول کو ایس میں بڑھلیا تھا حافظ ابن حجر نے سنن ابن ملجہ وصحیح مسلم' کتاب النسائی الکبیر' کو دی میش میں بڑھلیا تھا ہم بیٹھک میں پڑھلیا تھا حافظ ابن حجر نے سنن ابن ملجہ وصحیح مسلم' کتاب النسائی الکبیر' کو دی میش میں بڑھلیا تھا ہم بیٹھک تھی باچور انسانی نفسیات کا خاص دخل ہوتا ہے' بعض لوگوں کے نفوی مسلم سی معاملہ میں ذوتی وشوتی اور انسانی نفسیات کا خاص دخل ہوتا ہے' بعض لوگوں کے نفوی نہایت یا کیزہ واور ملکوتی صفات کے حامل ہوتے ہیں۔ انہیں بالکل عباد ہے ہے اک اہم نہیں ہوتی کہا ہی تہ ہو کہی جس کی کوسی چیزی لذت اور چائی کا احساس ہوجا تا ہے'اس کواس عمل کی کثر ہے اور زیادتی کے باوجود جس کی کوسی چیزی لذت اور چائی کا احساس ہوجا تا ہے'اس کواس عمل کی کثر ہے اور زیادتی کے باوجود

كتبونضائل ٢٢٢ حقائق-غلطفهيان

لینے میں مزہ آتا ہے اور پھر انہیں جنت کی لا فانی اور لامتنا ہی نعتوں کا ایبا استحضار اور دیداراللی اور القاءِ خداوندی کا ایبا جوش ہوتا ہے جس کوایک مادہ پرست، دین سے بیزار اور حقیقی معنی میں فکر آخرت سے خالی آدمی تصور نہیں کر سکتا۔

# ال فتم كے مجاہدے بدعت نہيں ہوسكتے

صحابہ متابعین، تبع تابعین سے جو کشرت عبادت سے متعلق واقعات نقل کئے گئے ہیں ان پر بدعت کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا چندوجو ہات کی بناء پر :

- اس وجہ سے کہ صحابہ وتا بعین اور تع تا بعین نے بقدر وسعت اور طاقت اِس طرح کے مجاہدات کئے ہیں، اُنہوں نے اِس حوالہ سے ایک دوسرے پر نکیر بھی نہیں کیا ہے، دور صحابہ تا بعین و تع تا بعین میں جس چیز کارواج رہا ہواوران کی جانب سے اس پرکوئی اعتراض یا انکار نہ کیا گیا ہو، وہ چیز بدعت نہیں ہوتی۔
- ال قتم کے مجاہد ہے اصحاب نبی خصوصاً بعض خلفائے راشدین جیسے عمر فاروق ریستانداور عثاب غیرت کی افکار کے ثابت ہوتو وہ عثاب غیرت کی ریستاند وغیرہ سے بھی ثابت ہیں اور جو چیز حضرات صحابہ سے بغیر کی افکار کے ثابت ہوتو وہ سنت ہوتی ہے جونکہ سنت کا اطلاق صرف حضور عظیم کی افعال پڑئیں ہوتا 'بلکہ تمام یا کچھاصحاب نبی سے صادرا عمال وافعال پر بھی ہوتا ہے 'بلکہ جن اعمال وافعال کوخودتو انھوں نے انجام نددیا ہو 'بلکہ دوسرے کے وہ افعال جن پر انھوں نے نکیر نہ کی ہواس پر سنت کا اطلاق ہوتا ہے اس کی وضاحت بلکہ دوسرے کے وہ افعال جن پر انھوں نے نکیر نہ کی ہواس پر سنت کا اطلاق ہوتا ہے اس کی وضاحت ابن ھمام نے ''تحریر الاصول' میں عینی نے ''البنایہ شرح الہدلیۃ ''میں اور صاحب الکشف ،عبدالعزیز بخاری وغیرہ فقہاء واصولیوں نے کی ہے۔
- جن کے واقعات ذکر کئے گئے ہیں۔ یہ تمام لوگ ائمہ ججہدین ، محققین عظام اور محدثین کرام میں سرفہرست لوگ ہیں، اگر اس فتم کے مجاہدات کو بدعت قرار دیا جاتا ہے تو پہلوگ بدعتی اور گمراہ لوگوں میں شار ہوجا ئیں گے حالانکہ ایسانہیں ہے۔
- جن مورضین نے ان واقعات کوفقل کیا ہے دہ بھی نہایت ہی متقی پر ہیز گارلوگ ہیں، یہ لوگ بدعت اوردین میں نئی باتوں کے شامل کئے جانے کے خت مخالف تھے۔ان لوگوں نے فدکورہ بالالوگوں کی حالات

اس طرح کی کشرت عبادت سے طبیعت میں ملال اور اکتاب پیدا نہ ہوئچونکہ اکتاب کی وجہ سے عبادت میں لذت و حلاوت خشوع و خضوع اور حضور قلب باتی نہیں رہتا۔ اس پر وہ روایت دلالت کرتی ہے جس کو امام سلم نے حضرت انس دخلی ہے نقل کیا ہے فرماتے ہیں کہ نبی کریم میں کہ ایک رہی ہندھی ہوئی دیکھی تو آپ حقیق نے نبی کریم میں کشار میں میں نشاط باتی نہیں رہتا ہستی فرمایا: یہ کیا ہے؟ لوگوں نے بتلایا زیز ہتی ہیں۔ جب طبیعت میں نشاط باتی نہیں رہتا ہستی پیدا ہونے گئی ہے تو اس سے اپنے آپ کو تھام لیتی ہیں آپ نے فرمایا: اُسے کھول دو۔

یصلی احد کم نشاطه و فاذا کسل او فتر قعد (۱) مخص اپی نشاط برنماز پڑھتار ہے جب طبیعت میں ستی پیدا ہوتو بیٹھ جائے۔

ہر ن پی صاف ہر مار پر مار ہے ہا ہا ہو ہے۔ اس بر داشت کرنامشکل ہوجائے بلکہ اپنے آپ براس قدر مشقت اور پریشانی نہ لادے کے جس کابر داشت کرتا ہے جس کوامام سلم نے بقر روسعت وطاقت ہی عبادت ہی انجام دے اس بروہ روایت دلالت کرتی ہے جس کوامام سلم نے حضرت عائشہ نے قل کیا ہے کہ :

حولاء بنت تویت بن حبیب بن اسد بن عبدالعزی کا گذران کے پاس سے ہوا'ان کے پاس محورا کرم اللہ خورا کرم اللہ کا گذران کے پاس سے ہوا'ان کے پاس حضورا کرم اللہ کا محدہ الحولاء بنت تُویت' وزعموا انّها لاتنام اللیل فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم، لاتنام اللیل؟! خذوا من العمل ماتطیقون' فو الله لایسام الله حتی تساموا" (۲)

ی بیست کی در این توریت بین ان کے بارے میں یہ تلایا جاتا کہ بیساری رات نہیں سوتیں۔ نبی کریم و اللہ کا استخاصہ کے در اللہ کا قتم انسان تھک سکتا ہے، نے فر مایا: کیا وہ رات بھر نہیں سوتیں؟! بقد رِطافت اعمال انجام دو اللہ کا قتم انسان تھک سکتا ہے، الکین اللہ کی ذات نہیں تھکتی۔

اس طرح کی فل عبادت میں معروف رہنے سے اس سے اہم چیز چھوٹے نہ جائے: مثال کے طور پر شب بیداری اور رات کے جاگنے کی وجہ سے فجر کی نماز چھوٹ جائے، تو پھراس طرح کی

كتبونضاك ٢٣٣ خلطفهميان

اکتاب نہیں ہوتی۔ بلذید اور غیر مرغوب چیز کو اختیار کرنے سے بہت جلدا کتاب پیدا ہوجاتی ہے،
چنا نچہ ابن چرز ذھی 'سیوطی ان جیسے لوگوں نے اپنی عمر عزیز کے کسی حصے کو نمائع ہونے نہیں دیا ہے
ساری زندگی مطالعہ اور تصنیف و تالیف میں گذار دی ہے بھر بھی انہیں بھی تھا وٹ ستا ہے کا احساس
نہیں ہوا ، اور حضور اکرم جیسی کی کثرت و زیادتی کی ممانعت اکتاب کے ساتھ مقید ہے۔
اگر کسی کو کثر تے عبادت 'تلاوت قرآن اور رات کے جاگئے میں اکتاب نہ ہوتی پھر تو اس طرح کے
عجامدے منع نہیں ہیں۔

حضورا کرم و اس طرح کے مجاہدے اور اعمال کی کثرت اس وجہ سے نہیں کی ہے کہ آپ اپنی اُمت پر نہایت فی سے کہ آپ اُن اُمت پر نہایت فیق اور مہر بان تھآپ کی عبادت میں کثرت کیلئے یہ بات مانع ہوتی تھی کہ آپ کی اس عمل پر مداومت اور بیٹ کی وجہ سے وہ مل امت کے تن میں فرض نہ قرار دیا جائے ، جس کی وجہ سے امت کو دفت اور پریٹانی کا سامنا ہوائی بات کو حضرت عائشٹ نے یوں نقل کیا ہے:

ان كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليدعُ العمل وهويحب ان يعمل به خشية أن يعمل به الناس فيُفرض عليهم (۱)

حضورِ اکرم ﷺ منافی کوچوڑ دیتے تھے حالانکہ آپ اس ممل کو انجام دینا پہند کرتے تھے، آپ کو بیا نہد ہوجائے۔ بیاندیشہ ہوتا تھالوگ بھی اس ممل کو انجام دینے لگیں، جس کی وجہ سے وہ ممل فرض ہوجائے۔ یک وجہ ہے کہ آپ نے تراوح کو کھن چندرات با جماعت ادافر مایا ہے، پھراس کے بعد ترک فر مایا، یہال بھی آپ کو صحابہ کے ذوق وشوق کود کھے کراس کے فرض قرار دیئے جانے کا اندیشہ تھا۔ (۲)

عبادت میں کثرت کے جواز کی شرطیں اور ممانعت والی روایات کا سیحے مفہوم

پوری رات عبادت کیلئے جاگ جانا، وِن ورات میں ایک مرتبہ یا کئی مرتبہ قرآن کا ختم کرنا،

ہزار رکعت یاس سے زیادہ کا ایک دن میں پڑھ لینا، اس فتم کے ریاضات و مجاہدات بدعت نہیں ہیں،

جب یہ بدعت نہیں ہیں تو پھر شرعاً ان کو کرنا منع بھی نہیں ہے بلکہ اس طرح کے مجاہدے محبوب اور
مطلوب ہیں لیکن اس کیلئے چند شرطیں ہیں جس کا محوظ رکھنا ضروری ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، من نعش فی صلاته او استعجم: حدیث:۲۱۹، تحقیق محمد فؤاد عبد الباقی. (۲) بخاری: باب ما یکره من التشدید فی العبادة، حدیث: ۱۱۰۰، مع تحقیق مصطفی دیب البغا.

<sup>(</sup>۱) بخارى: باب تحريض النبي المسلطيني، حديث: ۲/۸، دكتور مصطفى ديب البغا (۲) اخرجه البخارى: وغيره صحيح مسلم، من نعش فى صلاته او استعجم: حديث: ۳۵۳/۱۳، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى.

"انّ لاهلك عليك حقاء فصل ونم، وصم وافطر، فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال: لقداوتي سلمان من العلم" (٢)

ی یجابد ہاس طور پرانجام نددیے جائیں کہ اس کے بالقابل رخصت شرعیہ کو بالکل بیکا راور باطل سے جھا جار ہاہؤاور جوان رخصتوں پڑمل کرتا ہوا سے بالکل نکما اور ناکارہ خیال کررہے ہوں ،اس طرح کے تصور کے بطلان پروہ روایت دلالت کرتی ہے جس میں تین صحابہ کا از واج نبی سے آپ کی عبادت کے متعلق دریافت کرنا اور آپ کی عبادت کو کمتر سمجھ کر آپ کی اس معمول کے بارے میں بیتاویل کرنا منقول ہے کہ آنحضرت میں اور اپنے آپ کو مختلف عبادتوں کمل مصروف منقول ہے کہ آنحضرت میں نہیں اور اپنے آپ کو مختلف عبادتوں کمل مصروف منقول ہے کہ آنحضرت میں نہیں ہیں اور اپنے آپ کو مختلف عبادتوں کمل مصروف میں عبادت میں مصروف رکوں گا ، کو در سے نے کہا تھا ، میں ہمیشہ روز ہ رہوں گا بالکل افطار نہیں کروں گا ، اس دور ان تبیرے نے کہا تھا ، میں موجاؤں گا بھی بھی نکاح نہ کروں گا ، اسی دور ان تبیرے نے کہا تھا ، میں موجاؤں گا بھی بھی نکاح نہ کروں گا ، اسی دور ان خصور میں آند ہوئی آب ویکھی آند ہوئی آب ویکھی آند ہوئی آب ویکھی گا کہ ان کہ انہ انہوں نے ایسے ایسے کہا تھا ۔

اما والله انى الأخشاكم لله واتقاكم به لكنّى اصوم وافطر، واصلّى وارقد، اتزوّج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى (٢)

الله کوشم میں تم میں سب سے زیادہ اللہ کاخوف کرنے والا اور متی و پر بیز گار ہوئیکن میں روزہ بھی رہتا ہوں افطار بھی کرتا ہوں نماز بھی پڑھتا ہوں سوتا بھی ہون نکاح بھی کرتا ہوں جو خض میری سنت سے اعتراض کرے وہ ہم میں سے نہیں۔

ن ان مجاہدات کی وجہ سے غیرضروری چیزوں کا التزام لازم ندآتا ہواور شریعت کی حلال کردہ چیزوں کو رائی ہوتا ہوا ورشریعت کی حلال کردہ چیزوں کو حرام ندقر اردیا جار ہاہؤاس پرعثان بن مظعون کی روایت دلالت کرتی ہے جسے البوداؤد نے اپنے

كتبونضائل ٢٢٦ هائق-غلطفهميال

شب بیداری کی اجازت نہیں دی جاسکتی اس پروہ روایت دلالت کرتی ہے جسے امام مالک نے ابو بکر بن سلیمان بن ابی حثمہ سے نقل کیا ہے فرماتے ہیں:

انّ عمر بن الخطاب فقد سليمان ابن ابى حثمة فى صلاة الصبح وان عمر غدالى السوق، ومسكن سليمان ابن ابى حثمة بين المسجد والسوق فمرّ على الشفاء ام سليمان فقال لها: لم ار سليمان فى الصبح، فقالت: انه يصلى فعلبته عيناه فقال عمر: لان شهد صلاة الصبح فى جماعة احبّ الى من أن اقوم ليلةً. (۱)

عربن خطاب رفیطینه نے سلیمان بن ابی حتمہ کو فجر کی نماز میں نہ پایا عمر رفیطینه بازار جارہے تھے اسلیمان کا گھر مجداور بازار کے درمیان پڑتا تھا 'آپ کا گذرسلیمان کی والدہ 'شفا' کے پاس ہے ہوا ، آپ نے ان سے کہا: انہوں نے ساری رات آپ نے ان سے کہا: انہوں نے ساری رات عبادت میں گذاردی 'میند کی شدت سے آ نکھ بیں کھل پائی 'عمر فظیظینہ نے کہا! میں جماعت کے ساتھ فجر کی نماز کی ادائیگی کورات بھر جا گئے ہے بہتر سمجھتا ہوں۔

ایسے ہی جس کے رات میں جاگئے کی وجہ ہے جماعت کی شرکت' جنازوں کی حاضری' علم کی نشر واشاعت تدریس و تالیف کا مشغلہ چھوٹ جا تا ہواس کیلئے بھی رات کا جا گنا مناسب نہیں ہے۔

© ان مجاہدوں کی وجہ سے حقوقِ شرعیہ چھوٹے نہ پائیں مثلاً اولا داہل وعیال اور مہمان داری کاحق اس مصروفیت کی وجہ سے ادانہ ہو پائے' اس پر ابودرداء رہے گئے۔
اس مصروفیت کی وجہ سے ادانہ ہو پائے' اس پر ابودرداء رہے گئے۔
ابوقیم نے ''حلیہ' میں ذکر کیا ہے کہ :

سلمان فاری رضی البیدورداء رضی البیدی پاس تشریف لائے انھوں نے ان کی اہلیدکو پراگندہ حال دیکھا تو فرمایا: تمہارے بھائی کوتو عورت کی خواہش ہی نہیں ہے۔ وہ دن میں روزہ رہتے ہیں اور رات بھرعبادت کرتے ہیں۔ وہ حضرت ابودرداء رضی البید کے پاس کہنے لگے:

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود، باب فی صوم شوال، حدیث:۲۱۹، تحقیق محمد محی الدین عبد الحمید، مطبوعة دار الفکر. (۲) بخاری: باب الترغیب فی النکاح، حدیث:۲۷۷، مع تحقیق دکتور مصطفی دیب البغا.

<sup>(</sup>۱) مؤطا مالك، باب ما جاء في العتمة والصبح، حديث: ۲۹۳، مع تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي

حقائق-غلطفه إل

MYA

كتبيفضائل

آپ کے اصحاب سے بھی اس کا اپناعمل بو ھا ہوا ہے چنا نچ ام نووی "ف من رغب عن سنتی فلیس منی " کا مطلب بیان کرتے ہیں کہ اس کا مصداق وہ خص ہے جو مثلاً فعل (نکاح) کے سنت ہونے کا عقیدہ ہی ندر کھے اور اسے ہلکا اور خفیف سجھ کرترک کردے دئے بہر حال جوآ دمی نکاح کو رمصار نے نکاح نہ ہونے کی وجہ سے یا عبادت کیلئے فراغت چا ہے کے عذر سے ) نمکورہ طریقہ پر رمصار نے نکاح نہ ہونے کی وجہ سے یا عبادت کیلئے فراغت چا ہے کہ اُسے سلیقہ ہی نہیں یا وہ چھوڑ دے جس میں اس کوچھوڑ نامستحب ہے یا بستر پر اس کئے نہ سوئے کہ اُسے سلیقہ ہی نہیں یا وہ ایس عبادت میں مشغول رہتا ہے جس کی اجازت ہے یا اس جیسے اور اعذار ہیں یہ ندمت اور نہی

اسے شامل نہیں۔

علامہ عینی پورے واضح الفاظ میں فرماتے ہیں اور اگر اس نے آنخضرت میں سنت سے

علامہ عینی پورے واضح الفاظ میں فرماتے ہیں اور اگر اس لئے جھوڑا کہ ترک اس کیلئے

اعراض کرتے ہوئے اُسے چھوڑا تو وہ ندموم اور بدعتی ہے اور اگر اس لئے جھوڑا کہ ترک اس کیلئے

زیادہ موافق ومناسب ہے اور عبادت میں زیادہ معاون ہے تو اس پرکوئی ملامت نہیں۔ جو شخص ان تمام

شرطوں کی پابندی کرسکتا ہو وہ اس طرح کے مجاہدے کرنے کا اہل ہے سلف صالحین جن سے

عبادت میں ریاضت اور مجاہدے کا جوذکر ملتا ہے وہ ان تمام شرطوں کے جامع تصاور جو شخص ان

شرطوں کا پاس ولی ظنہ کرسکتا ہووہ اعمال میں میانہ روی ہی اختیار کرے۔(1)

\*\*\*

かんしょうしんこうないとれていること

مراسل میں اور ابن جریے نے ابو مالک نے اللہ عزوجل کے اس ارشاد: یک انتہا الَّذِینَ آمَنُوٰ اللّٰ تُحرِّمُوُ اطَّیبَاتِ مَا اَحَلَّ لللهُ لَکُمُ "اے ایمان والوایا کیزہ اور طال چیزوں کورام نہ کوئی گئے تان نزول کے تحت ذکر کیا ہے کہ یہ آیت عثان بن مظعون رضی ہے متعلق نازل ہوئی تھی ان لوگوں نے اپنے اوپر بہت سے لذیذ چیزوں اور عورتوں کو حرام کر لیا تھا ان میں سے بعض حضرات نے تو اپ عضوتا سل کوتک کا نٹنے کا ارادہ کر لیا تھا 'بعض دوسری روایات میں ان کے گوشت نہ کھانے 'بستر پر نہ سونے کے ارادہ کا بھی ذکر ملتا ہے۔

ن ان عبادتوں میں فرائض وارکان کی کمل ادائیگی کا اہتمام ہو، اییانہیں کہ رکعتوں کی زیادتی کی چکر میں محض کو ہے کی طرح ٹھونگ مارے بیازیادہ تلاوت قر آن کی چکر میں مخارج کی ادائیگی اور تد بر وتفکر کاحق ادانہ کرے۔

عبادت پر مداوت اور بیشگی اختیار کرے بغیر کی عذر کے ترک ندکرے چونکہ حضورا کرم ویشگاگا ارشاد گرامی ہے: "احب الأعمال الی الله ادومها وان قل "(۱) الله کے یہاں سب سے پندیده عمل وہ ہے جودوام داستمرار کے ساتھ کیا جائے گرچہ وہ عمل تھوڑا ہی کیوں نہ ہو۔ سب سے پندیده عمل وہ ہے جودوام داستمرار کے ساتھ کیا جائے گرچہ وہ عمل تھوڑا ہی کیوں نہ ہو سورتیں پڑھنے لگ جائے یا قرآن ہی ختم کرے چونکہ یہ نعل نمازیوں کی اکتاب کا باعث ہوگا۔ چونکہ نمازیوں کی اکتاب کا باعث ہوگا۔ چونکہ نمازیوں کی اکتاب کا باعث ہوگا۔ چونکہ نمازیوں میں ضعیف کرور بیار ضرورت مند ہرطرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ اس پر بخاری سلم کی وہ دوروایت دلالت کرتی ہے جے حضرت ابو ہریرہ رضو ہے ہیں: اذا صلی احد کم للناس فلیہ خفف فان فیھم الضعیف والسقیم والکبیر، واذا صلی فلیطول ماشاء (۱) اگرتم میں ہے کوئی لوگوں کی امامت کر ہے ہیکی نماز پڑھائے چونکہ بعض مقتدی کمزور نیار بوڑھے بھی اگرتم میں ہے کوئی لوگوں کی امامت کر ہے وہلی نماز پڑھائے چونکہ بعض مقتدی کمزور نیار بوڑھے بھی ہوتے ہیں، تنہا نماز پڑھے وہ اس کیلئے اختیار ہے جس قدر جا ہے طویل کر ہے۔

O اینان مجاہدوں اور کثرت عبادت کی وجہ سے بینہ کمان کرنے لگ جائے کہ حضورا کرم و الکی اور

<sup>(</sup>۱) بخارى ، باب الجلوس على الحصير ونحوه، حديث:۵۵۲۳، مع تحقيق دكتور مصطفى ديب البغا. (۲) بخارى : باب تخفيف الامام في القيام واتمام الركوع والسجود، حديث: ٧٤٠

## مسكه توسل كي حقيقت

دُعا کامسنون طریقہ جومتعدد احادیث سے ثابت ہے، وہ یہ ہے کہ دُعا کرنے والا پہلے پہلے اللہ عزوجل کی خوب جمد وثنابیان کرے، اس کے بعد درود شریف پڑھے، پھراس کے بعد نہایت ہی اخلاص، بعد عاجزی اور تفرع کے ساتھ اللہ عزوجل سے اپنی حاجت برآ وری کا مطالبہ کرے، دل میں جس قدر سوز وگداز ہوگا یہ اس قدر دعا کے مؤثر ہونے کا سب ہوگا، غفلت اور لا پرواہی کے ساتھ کی جانے والی دعا غیر مؤثر ہوتی ہے اور پھر آخر میں درود شریف پڑھ کر ہاتھ اپنے منہ پر پھیرے، اس جانے والی دعا غیر مؤثر ہوتی ہے اور پھر آخر میں درود شریف پڑھ کر ہاتھ اپنے منہ پر پھیرے، اس جارے میں اختلاف ہے کہ کیا دعا میں بیل اسلام میں کوئی اختلاف نہیں ہے؛ ہاں البتہ اس بارے میں اختلاف ہے کہ کیا دعا میں یہ بہا جاسکتا ہے کہ نہیں؟ مثلاً اے پروردگار تو بوسیلہ آنخصرت میں اختلاف شائی میرا میں کوئی مفہوم اپنی زبان و لغت اور عرف کے اعتبار سے اداکر ہے وید درست ہے یا نہیں؟ کردے؟ اس خرے کے وسیلہ کو جائز قرار دیے ہیں، صرف حافظ ابن تیمیہ اور ان کے اِتباع اس کا انکار جہورامت اس طرح کے وسیلہ کو جائز قرار دیے ہیں، صرف حافظ ابن تیمیہ اور ان کے اِتباع اس کا انکار جہورامت اس طرح کے وسیلہ کو جائز قرار دیے ہیں، صرف حافظ ابن تیمیہ اور ان کے اِتباع اس کا انکار جہورامت اس طرح کے وسیلہ کو جائز قرار دیے ہیں، صرف حافظ ابن تیمیہ اور ان کے اِتباع اس کا انکار

، ہروہ میں اور اس مسلد کے سب سے پہلے منکر حافظ ابن تیمیہ ہی ہیں۔

چنانچ علامہ بی اس مسلمیں حافظ ابن تمید" کاروکرتے ہوئے لکھتے ہیں:

حسبك ان انكار ابن تيمية للإستغاثة والتوسل قول لم يقله عالم قبله او صاربه بين اهل الإسلام مثله .(١)

تیرے تعب کیلئے یہ بات کافی ہے کہ ابن تیمیہ کا طفیل اور توسل سے انکار کا قول الیا ہے کہ ان سے پہلے یہ بات کی عالم نے نہیں کہی۔

علامدابن عابدین شامی حفی نے بھی بکی کے حوالہ سے توسل کے جواز پراجماع اور حافظ ابن تیمیہ

کے شذوذ (تنہا ہونے) کا ذکر کیا ہے۔ (۱)

علامه آلوي لكصة بين:

وقد شنع التاج السبكي كما هو عادته على المجد وقال: ويحسن التوسل والاستغاثه بالنبي صلى الله عليه وسلم ربه، ولم ينكر ذلك

(۱) شفاء السقام: ۱۲۰ (۲) شامی: ۵/۰۵۹

کتبِ فضائل کتبِ فضائل کتبِ فضائل کتب فضائل کتب

# مسكارتوسل كي حقيقت

مئلہ توسل کی حقیقت سب سے پہلے یہ بات اچھی طرح سمجھ لینا چاہئے کہ انبیاء کیم السلام، اولیاء اور صلحاء کے وسلے سے دُعا کرنے کا مطلب صرف اتنا ہے کہ اے اللہ! میرے گمان کے مطابق اس بندے کے اعمال میرے نزدیک قابل قبول ہیں آپ کے اس مقدس بندے کے اعمال میری دُعا کوقبول فرما، نہ اس کا مطلب ہے کہ کے اعمال کے فیل میری دُعا کوقبول فرما، نہ اس کا مطلب ہے کہ اس نبی یاولی کی دُہائی دے کر قبول کرنے کیلئے اللہ عزّوجل پر جر کیا جارہا ہواور نہ یہ عقیدہ ہے کہ فلانے نبی یاولی کانام قبولیت دُعا کیلئے لینا ضروری ہے یا ان کا نام لینے سے دُعا لازماً وحماً قبول ہوکر ہی رہے گی۔

ذیل کی تحریمیں ملل طریقہ سے ای جائز دسیلہ لینے کی حقیقت اقسام، شرعی حیثیت بیان کی گئی ہے اور ناجائز دسیلہ پکڑنے کی انواع کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ حافظ ابن تیمیہ توسل کے مطلقاً منکرنہیں ہیں

وہ توسل کی چند صور توں کو درست مجھتے ہیں، چنانچہ وہ ایک جگہ توسل کے معنی بیان کرتے ہوئے

لكصة بن:

ما الله عليه وسلم، الله عليه وسلم، الله بإيماني به وسمحبته (۱)

میں تجھ سے تیرے نی حضرت محمد طبیعتی کے وسیلہ سے سوال کرتا ہوں کا معنی یہ ہے کہ چونکہ میرا آپ پرایمان ہے اور آپ سے محبت ہے اس لئے اِس کی وجہ سے میں تجھ سے سوال کرتا ہوں۔ ایک دوسری جگدارشا دفر ماتے ہیں:

لو سأل الله بإيمانه بمحمّد صلى الله عليه وسلم له وطاعته له، واتباعه له لكان قد سأله بسبٍ عظيم يقتضى اجابة الدُّعا، بل هذا اعظم الأسباب والوسائل.

آگرکوئی اپنے حضور میں کی ساتھ ایمان اطاعت دپیروی کے واسطے اللہ سے سوال کرے تواس نے ایک بہت برے ذریعے سے سوال کیا جو قبولیت وُعاکے زیادہ قریب ہے، بلکہ پہنو دُعاکی قبولیت کاسب سے برا ذریعہ اور سبب ہے۔

دوسر عقام برلكھتے ہيں:

فأتوسل إلى الله بالنبيين هو التوسل بالإيمان لهم وبطاعتهم فأتوسل إلى الله بالنبيين هو التوسل بالإيمان لهم وبطاعتهم كالصلوة والسلام عليهم ومحبتهم وموالاتهم أو بدعاء لهم أو شفاعتهم، وأما النفس ذواتهم فليس فيها ما يقتضى حصول مطلوب العبد، وإن كان لهم عند الله تعالى الجاه العظيم (٢) الله تعالى كالمطلبيب كه الله تعالى كالمطلبيب كه الله تعالى كالمطلبيب كه ان يرايمان لا في اوران كى اطاعت كرفى وجد توسيد لينا مجيمان يرصلوة وسلام كن اوران سع عبت كرفي عااوران كى شفاعت كى وجد سع وسيد كيا جائى،

(١) القاعدة الجليلة: ٢٨ (٢) فتاوي ابن تيمية: ١٣٣/٢٤

كتبونضائل ٢٣٣ حقائق-غلطفهميال

أحد عن السلف والخلف حتى جاء إبن تيمية وقال مالم يقله عالم وصار بين الأنام مثله. (1)

علامہ بگی نے اپنی عادت کے مطابق ابن تیمیدگی شناعت اور برائی بیان کی ہے اور کہا ہے:

کہ آنخضرت میں اس کے توسل اور طفیل سے دعا ، اللہ تعالیٰ کے ہاں ستحسن امر ہے ، اور سلف
وظف میں اس کا کسی نے انکار نہیں کیا ہے ؛ یہاں تک ابن تیمید آئے ، انہوں نے اس کا
انکار کیا اور سیدھی راہ سے تجاوز کیا اور بدعت کی ایسی بات ایجاد کی جو کسی عالم نے نہ کہی اور
لوگوں میں بدنام ہوگئے۔

ان عبارات سے میر بات واضح ہوجاتی ہے کہ تمام ہی ائمہ جمہور سلف وخلف توسل کے جواز کے قائل ہیں ،صرف حافظ ابن تیمیہ اوران کے تلاغدہ نے اس سے انحراف کیا ہے۔

توسل كى شرعى حيثيت اوراس كامقام

توسل کے بارے میں ہرگزیے تقیدہ نہ رکھا جائے کہ توسل اختیار کئے بغیر دُعاکی جائے تواللہ تعالیٰ اس کوسنتا ہی نہیں ہے اور نہ یہ تقیدہ ہو کہ وسیلہ کے ساتھ دُعاکی جائے اس کواللہ تعالیٰ لاز آ (بالکل) قبول ہی کرتے ہیں۔ صرف اتنا تجھنا چاہئے کہ تقبول بندوں کے وسیلہ وطفیل کے ساتھ جو دُعاکی جائیگی اس کی قبولیت کی اُمیدزیادہ ہے۔ اسی مسئلہ کوفقہاء کرام یوں بیان کرتے ہیں:

ويكره ان يـقـول فـي دعائه بحقّ فلانٍ اوبحق انبيائك ورسلك لأنّه لاحق للمخلوق على الخالق

دُعامِيں بيكهنا "بحق فلان وبحق انبيائك ورسلك" مجھےفلاں چيزعطافرما يكرووه ہے كيونكرمخلوق كاكوئى حق خالق كے ذمہ نہيں ہے۔

اس جیسی عبارات کا مطلب ہے ہے کہ اگر یہ عقیدہ رکھ کرتوسل اختیار کرتے ہوئے دُعا کی جائے کہ یہ دُعاضر در قبول ہوگی تو یہ تو اللہ ہوگی تو یہ اور ایسا عقیدہ رکھے بغیر بھی ار جاء للقبول (قبولیت کے زیادہ قریب) سمجھے تو جائز بلکہ بہتر ہے، بایں طور کہ محبت واطاعت ایمان وا تباع نبوی کے وسیلہ سے دُعاکرے۔

وجہ توسل ہے ہاتی ان کی شخصیتیں تو ان میں کوئی ایسی چیز نہیں جو بندے کے مطلب کو پورا کرےاگر چہاللہ تعالیٰ کے ہاں ان کا بڑا درجہ ہے۔

مهم

گویا ان کے نزدیک بیرتوسل بصالح الاعمال عمال (نیک اعمال سے وسیلہ لینے) اور اس کے شوت کیلئے بخاری (۱) کی روایت ہے جس میں تین آدمی غار میں چلے گئے تھے اور بارش کی وجہ سے ایک چٹان نے غار کا منہ بند کردیا تھا تو انہوں نے اپنے اعمال کے توسل سے اللہ تعالی کے ہاں دعا کی جوقبول ہوگئ، چٹان غار کے منہ سے ہٹ گئ اور وہ صحح سالم باہر نکل آئے۔

پھرتواعمال اوراشخاص سے وسیلہ لینے میں کوئی فرق نہیں ہے

ہمارے زویک توسل بالذات (بابرکت اور نیک ہستیوں سے وسیلہ لین) اور توسل بالاعمال (خود مقدس اور صار کے شخصیات سے وسیلہ لینے) میں صرف نزاع لفظی ہے، کیونکہ جو حضرات توسل بالذات کے قائل ہیں ان کی میں مراد ہر گرنہیں کہ مثلاً جناب رسول اللہ علیہ گارای کا داتے گرامی کو (العیاذ باللہ تعالیٰ) وصف نبوت ورسالت اور ان کی دین خدمات سے جوآب علیہ کی ذات برای حیات طیبہ ہیں انجام دی ہیں الگ کر کے توسل کیا جائے ، یا معاذ اللہ تعالیٰ آپ پر ایمان لانے اور آپ علیہ بیں انجام دی ہیں شرط سے صرف نظر کر لی جائے ہیک ہے وہم ہیں نہیں اور ای طرح اللہ تعالیٰ کے دیگر مقبول بندوں کو شرط سے صرف نظر کر لی جائے ہیک کے وہم ہیں نہیں اور ای طرح اللہ تعالیٰ کے دیگر مقبول بندوں کو ان کی نہ ہی سرگر میوں اور خلق خدا کی ہدایت کی کوشٹوں سے جدا کر کے محض ان کی ذات ہی کو خوبوں کو محاج ایے ایا نہیں؛ بلکہ جہاں بھی ان حضرات سے توسل (وسیلہ لین) ہوگا وہاں ان کی تمام خوبیوں اور کمالات کو پیش نظر رکھا جائے گا اور ان نیک کا موں کی وجہ سے ان پر اللہ تعالیٰ کی جو خصوصی رحمیں نازل ہوتی ہیں ان کو کسی صورت میں فراموش نہ کیا جائے گا، ذکر گرچہ ذات کا ہوتا ہے؛ اس لئے کہ وہموصوف ہے؛ لیکن اس کے اعمال 'کمالات اور صفات کو بھی اس میں دخل ہے اور اس وجہ سے نوسل کیا جاتا ہے اور ان کے ساتھ محبت ان کی ظیم قربانیوں کی وجہ سے ہے، جو حسب ارشاد جناب توسل کیا جاتا ہے اور ان کے ساتھ محبت ان کی ظیم قربانیوں کی وجہ سے ہے، جو حسب ارشاد جناب توسل کیا جاتا ہے اور ان کے ساتھ محبت ان کی ظیم قربانیوں کی وجہ سے ہی، جو حسب ارشاد جناب رسول اللہ عمال الحب لله والبغض لله "

(۱) بخاری: باب حدیث الغار، حدیث: ۲۳۲۵، مع تحقیق زهیر بن ناصر (۲) سنن ابی داؤد: باب مجانبة اهل الأهواء وبغضهم، حدیث: ۲۲۰۱ مطبوعة بیروت.

ہرُدعا کرنے والے کا اپنا نیک اور صالح عمل ہے اور اسی طرح اعمالِ صالح آخر کمی ذات ہی سے صادر ہوں گے، ازخود تو ان کا صدور نہیں ہوسکتا تو توسل بصالح الاعمال ذات کے واسطے کے بغیر سمجھ سے باہر ہے؛ اس لئے ہمار نے زدیک توسل بالذات اور توسل بصالح الاعمال (انجام اور نتیجہ کے اعتبار سے) بالآخر ایک ہی ہیں ۔ صرف اس کی تعبیر اور تشریح میں فرق ہے، جب حافظ ابن تیمید توسل بصالح اعمال کے قائل ہیں تو توسل بالذات کا بھی ان کو اقر ارکر لینا چاہے، ان کے ذہن میں میہ جو وہم ہے کہ ذات کے توسل سے میشبہ بیدا ہوتا ہے کہ (معاذ اللہ) اس ذات کے رشبہ شان اور درجہ خدا تعالی سے بڑھا ہوا ہے اس پرکوئی جبر اور زور ہے (العیاذ باللہ) میکی مسلمان کے وہم میں بھی نہیں آتا، ان کے باشان اور درجہ خدا تعالی سے بڑھا ہوا ہے اس پرکوئی جبر اور زور ہے (العیاذ باللہ) میکی مسلمان کے وہم میں بھی نہیں آتا، ان کے باشان ب

لأنّ فيهما ايهام أن المتوجّه المستغاث به اعلىٰ من المتوجه عليه والمستغاث عليه. (١)

ان الفاظ سے بیدہم پیدا ہوتا ہے کہ جس کے جاہ اور وسلے سے سوال کیا گیا ہے اس کا درجہ اس سے اعلیٰ ہے جس کے یہاں التجاکی گئ ہے۔

چانچاه مقى الدين بكى نا كاس وجم اورنظريكا ال طرح ردكيا به الله عليه وسلم فالتوسل والتشفّع والتوجه والإستغاثة بالنبّى صلى الله عليه وسلم وسائر الانبياء والصالحين ليس لها معنى فى قلوب المسلمين غير ذلك ولا تقصد بها أحد منهم سواه فمن لم ينشرح صدره لذلك فليبك على نفسه (٢)

بڑھ کر ہے اور نہ بید خیال پیدا ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالی پر اپنا اثر ورسوخ استعال کر کے جر آاس کو منوا کتے ہیں، کہاں خالق؟ کہاں مخلوق؟

حقائق-غلط فبهيال

اس توسل سے ہرگز وہ توسل مراذ ہیں ہے جوابان تیمیہ سیحتے ہیں کہ مردہ اور غائب سے مراد ما گل جائے، شخ کو مستقل بال ثیر سمجھا جائے ، اس قتم کا توسل یقیناً باطل اور مردود ہے، کی مومن اور مسلمان کے تصور میں یہ معیٰ نہیں ہوتا ، یہ بھی انہیں معانی کو لمحوظ رکھتا ہے جو خود حافظ ابن تیمیہ جس کے ماللہ میں قائل ہیں۔ ازبس توسل کی حقیقت یہ وق ہے۔ توسل اختیار کرنے والوں گویا یہ بہتا ہے کہ یااللہ میں اپنے حسن طن کے اعتبار سے آپ کے دربار عالی میں فلال بزرگ کو مقبول سمجھتا ہوں اور مقبولین سے محبت رکھنا افضل اعمال میں سے ہے، میر اتو کوئی عمل ایسانہیں جے تیری بارگاہ میں چیش کروں، البنظ آپ کا فلال بندہ آپ کی خصوصی رحمت کا مورد ہے، مور درحمت سے مجت رکھنا جالب رحمت ہوتا ہے (رحمت کو کھینچنے والا) اس محبت اور وسیلہ کے تعلق سے درخواست کرتا ہوں کہ میری دُ عا تجول فرما ہے۔ اس مضمون کو مختم کرکے دُ عا کرنے والے یوں کہتے ہیں کہ یا اللہ فلال بزرگ کے وسیلہ سے دُ عالم مضمون کو مختم کرکے دُ عا کرنے والے یوں کہتے ہیں کہ یا اللہ فلال بزرگ کے وسیلہ سے دُ عالم مضمون کو مختم کر عالم میں جوازی کوئی مخبول فرما ہے۔ (ملامہ تیمیہ آئی قسم کے وسیلہ کے مشرفیل بنا ہی کی محبت کو سیلہ بنانے پر ہوتی ہوسال کی محبت کو سیلہ بنانے پر ہوتی ہوسل کی میصورت میں جاور جمہورامت سے منقول بلکہ معمول میں داخل رہی ہوتی ہے وسیلہ کے معمول میں داخل رہی ہی۔

مسئلة تؤسل اورجمهورعلماء كرام

جہہوراہل سنت والجماعت توسل کے جواز کے قائل ہیں ؛لیکن اس میں تفصیل سے کام لیتے ہیں، توسل کی بعض صورتوں کوحرام اور بعض کو جائز قرار دیتے ہیں ؛ چنانچے علامہ آلوی مسئلہ توسل پر خاصی بحث کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں :

وبعد هذا كله إنّا لا نرى بأسا في التوسل إلى الله تعالى بجاه النبى صلى الله عليه وسلم عند الله حيّا وميّتا ويُراد بجاهه معنى يرجع إلى صفةٍ من صفاته مثلاً أن يراد المحبّة التامة المستدعية عدم رده وقبول شفاعته فيكون معنى قول الهى التوسل بجاه

نبيك صلى الله عليه وسلم أن تقضى لى حاجتى ولا فرق بين هـ ذا وبيـن قـ ولك الهـى اتوسّل برحمتك أن تفعل كذا، إذ معناه أيضاً الهى اجعل رحمتك وسيلة. (١)

اس ساری بحث کے بعد اللہ تعالیٰ کے ہاں آنخضرت بھی باہ سے آپی زندگی میں اور بعد از وفات توسل میں کوئی حرج نہیں سجھتا اور آپ بھی بھی جاہ وتوسل سے مراد کوئی ایسامعنی لیا جائے گا، جو آپ کی صفات میں سے کسی صفت کی طرف راجع ہو، مثلاً آپ کی محبت تامہ جو عدم رد اور قبول شفاعت کو جا ہتی ہے؛ لہٰذا قائل کے اس طرح کہنے کا کہ اے الہ میں تیرے نبی کی جاہ سے توسل کرتا ہوں کہ تو میری حاجت پوری کردے، میمنی ہوگا کہ اے الہ میں اس میں جو محبت آنخضرت میں کساتھ ہاں کومیری حاجت پورا کرنے کا وسیلہ بنادے اور اس میں تیرے اس قول میں کوئی فرق نہیں کہ اے میرے الہ میں تیری رحبت کو اس میں وسیلہ بنادے۔ رحبت کے قسل کرتا ہوں کہ تو ایسا کردے؛ کیونکہ اس کا بھی بھی معنی ہے کہ اے الہ تو اپنی رحبت کو اس میں وسیلہ بنادے۔

اس عبارت معلوم بواكم علام آلون آنخضرت على كاندگى اور بعداز وفات دونول حالتول ميس آپ كى جاه مے قوسل كو جائز قر اردية بيں اور اس ميں كوئى حرج نہيں بجھتے ، پھر آگے يول لكھتے بيں:
إن التوسل بجاه غير النبى صلى الله عليه وسلم لا بأس به ايضاً
إن كان المتوسل بجاهه ممّا علم أن له جاها عند الله تعالىٰ كا لمقطوع بصلاحه وولايته - (۲)

کہ آپ علاوہ اوروں کی جاہ وبرکت سے توسل میں بھی کوئی حرج نہیں ہے ؟ جب معلوم ہو کہ جس کی جاہ ہے؟ جب معلوم ہو کہ جس کی جاہ ہے ، جب معلوم ہو کہ جس کی جاہ ہے ، جسے وہ شخصیت کہ بینی طور پراس کی صلاح وولایت معلوم ہو۔

سے وہ میں معلوم ہوا کہ آنخضرت ﷺ کے علاوہ بھی ان کی زندگی اور بعدِ موت کے توسل کر رست ہے؛ جبکہ ان کی نیکی وتقوی اور ولایت یقینی طور پر معلوم ہو۔ توسل دُرست ہے؛ جبکہ ان کی نیکی وتقوی اور ولایت یقینی طور پر معلوم ہو۔

حقائق-غلطفهميال

عافظاين قيمُ اى آيت كريمه كي تشريح مين لكصة بين

إنّ اليهود يحاربون جيرانهم من العرب في الجاهليّة ويستنصرون عليهم بالنّبيّ صلى الله عليه وسلم قبل ظهوره ، فيفتح لهم وينصرون عليهم فلما أظهر النبي صلّى الله عليه وسلم كفر وا وجحدوا بنبوته (۱)

بشک یمود جاہلیت میں اپنے عربی پڑوسیوں سے لڑتے تھے اور آنخضرت بھی گا مد سے پہلے وہ آپ کے طفیل سے دشن کے خلاف مدد طلب کرتے تھے، تو ان کو فتح ونصرت حاصل ہوتی تھی، پھر جب آپ بھی تشریف لائے تو انہوں نے کفر اختیار کیا اور آپ کی نبوت کا انکار کردیا۔

توسل کی مختلف صورتیں التوسل بالدعا (کسی برگزیدہ ستی سے دُعاکرانا)

استشفاع (سفارش كرانا)

یعن کمی بزرگ اورزندہ مستی کواللہ تعالیٰ کے یہاں بطور وسلہ پیش کیا جائے ؛ بایں طور کہاس سے دعا کی التجا کی جائے ، کہ وہ اللہ تعالیٰ کے یہاں بدست وُعا (اللہ کے حضور وُعا کرے) ہواور حاضرین مجلس بھی اس کے ساتھ ہاتھ اٹھا کر خالق کا کنات کے ہاں عاجزی اور زاری کریں اور دل کی تہہ سے فریا دری کریں۔

فریا دری کریں۔
علامہ آلوی خفی لکھتے ہیں :

توسل کے بیمعنی نہیں کہ اس بزرگ ہے مرادیں مانگی جائیں، یااس کو حاجت روااور مشکل کشا سمجھا تصور کیا جائے ؛ جیسا کہ بعض جاہل عوام کا خیال ہے ؛ چنانچے علامہ آلوی ٌواشگاف الفاظ میں "یاسیدی أغشنی" کے عنوان کے تحت فرماتے ہیں :

ولا أرى أحدًا ممّن يقول ذلك إلا وهو يعتقد أنّ المدعو الحى الغائب او السميت السمغيب يعلم الغيب أو يسمع النداء ويقدر بالذات أو بالغير على جلب الخير ودفع الأذى وإلّا لما دعاه. (۱) كم جو خض يه كم الم يمر عمر دار مرى مددكروه يا عقادر همّا م كم ترده غائب يا مرده غائب كولكا را الما حوه غيب جانتا م يا لكارستنام اور بالذات يا بالغير جلب نفع اور وفع مفرت يرقادر م ورندوه كيول ال كولكارتام -

توسل کے چھودلائل

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں توسل کے جائز ہونے کے بعض دلائل کا بھی تذکرہ کردیا جائے تا کہ اِذعان ویقین کی کیفیت میں مزیداضا فہ ہو۔

بعض حفرات نے قرآن کریم کی بعض آیات ہے بھی جوازِتوسل پراستدلال کیا ہے، مثلاً: وَ کَانُوا مِنُ قَبُلُ یَسُتَفُتِحُونَ عَلَی الَّذِیْنَ کَفَرُوا. ''وہ یہود پہلے فتح مانگتے تھے کا فروں پڑ'۔

چنانچه علامه سيد محمد آلوي اس آيت كي تفسير مين لكھتے ہيں:

نزلت في بنو قريظة والنضير كانوايستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله قبل مبعثه قاله ابن عباس وقتاده. أللهم إنّا نسأ لك بحق نبيك الذي وعدتناأن تبعثه في آخرالزمان ان تنصرنا اليوم عليه عدونا، فينصرن. (٢)

یہ آیت کریمہ بنوقر بظہ اور بنونفیر کے بارے میں نازل ہوئی ہے، وہ اوس وخزرج کے خلاف ا آنخضرت عِلَیْمِنِیکِ بعثت سے پہلے آپ کے وسیلہ سے فتح طلب کیا کرتے تھے؛ جیسا کہ اللهم إنّا كنّا نتوسّلِ إليك بنبيّنا صلى الله عليه وسلم فستقينا و إنّا نتوسّل الله عليه وسلم فستقينا و إنّا نتوسّل اليك بعمّ نبيّنا فاسقنا ،قال:فسيقون.(١)

ا الله بینک ہم تیرے سامنے اپنے نبی اللہ اللہ بین کیا کرتے تھے اور تو ہم پر اے اللہ بینک ہم تیرے سامنے اپنے نبی اللہ کا کوبطور وسلہ پیش کرتے ہیں ہو بارش نازل کیا کرتا تھا اب ہم تیرے سامنے اپنے نبی اللہ کی کے پچا کوبطور وسلہ پیش کرتے ہیں ہو تو ہم بارش نازل فرما تو ان پر بارش برسائی گئی۔

.ں ے ں روے ہیں۔
اس روایت سے مزید ایک مضمون سے ٹابت ہوا کہ غیر نبی کے ساتھ بھی توسل درست ہے جو کہ
دراصل حسی (رشتہ داری) یا معنوی (دینداری) کے طور پر آپ سے تعلق اور قرابت ہی کی وجہ سے
توسل ہوتا ہے۔

توسل فعلى

و لى كى گذشتة ذكركرده توسل بالدعائة تريب توسل فعلى به (يعنى سى زنده كوآ گردينا؛ تاكه سدعا كراده توسل بالدعائي اس كاساته دے۔) اى كوعلامه شميرى يول فرماتے ہيں :
اللّه م إنا نتوسل إليك بنبينا صلى الله عليه وسلم ليس فيه التوسل الله عليه وسلم ليس فيه التوسل المعهود الذى يكون بالغائب حتى قد لا يكون به شعور أصلا ؛ بل المعهود الذى يكون بالغائب حتى قد لا يكون به شعور أصلا ؛ بل فيه توسل السلف وهو أن يقدم رجلاذو وجاهة عند الله تعالى ويأمره

(1) بخارى: باب سؤال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا، حديث: ٩٦٣ (٢) طبقات السبكى: ٢٩/٢، طبع مصر. كتب فضائل ٢٠٨٠ - خلافهميان

الإستشفاع وهو أن يطلب من الشخص الدعاء والشفاعة ويطلب من الله تعالى أن يتقبّل دعائه ويؤيد ذلك أن العباس كان يدعو وهم يؤمّنون لدعائه حتى سقوا ـ (۱)

استشفاع کایمطلب ہے کہ کی خص ہے دُعااور سفارش کرائی جائے اور اللہ تعالی ہے یہ طلب کرے کہ وہ اس کی دُعا کو بول فرمائے اور اس کی تائیداس ہے ہوتی ہے کہ حضرت عباس مخطط ہے کہ دو اس کی دُعا پر آ بین کہتے تھے حتی کہ اُن پر بارش برسائی گئی۔ آخضرت علی ہوئی اور کا فی عرصہ تک بارش نہ ہوئی ؛ آخضرت علی ہوئی اور کا فی عرصہ تک بارش نہ ہوئی ؛ جس کی وجہ سے لوگ خاصے پر بیثان ہوئے ، اس ا ثناء میں :

أتى أعرابي من أهل البدو إلى رسول الله يوم الجمعة فقال يا رسول الله هـ لكت الماشية هلك العيال هلك الناس فرفع رسول الله يديه و يدعو ورفع الناس أيديهم مع رسول الله يدعون (٢)

اِس آنے والے دیہاتی کے کہنے کا مقصد بیتھا کہ رسول اللہ ﷺ جواللہ تعالیٰ کے سچے پیمبر اور مقبول اللہ علیہ اور مقبول الدعاء ہیں، وُعافر ما کیں تاکہ بارش ہوای روایت میں آتا ہے کہ وُعا کا نتیجہ فور آفا ہر ہوااور خوب بارش ہوئی۔ (۳)

خلیفه راشد حضرت عمر بن خطاب رضی التونی: ۲۳هی) دور میس بھی الیی ہی خشک سالی کی تکلیف پیش آئی تو حضرت عمر رضی این عماس رضی الله کی توسل کے طور پر پیش کیا اور یوں ارشاوفر مایا:

<sup>(</sup>۱) روح المعاني: ١٢٤/٢

<sup>(</sup>٢) بخارى: باب رفع الناس ايديهم مع الامام في الاستسقاء، حديث: ٩٨٣

<sup>(</sup>۱) طحطحاوی شریف: ۱۹۰/۱

صلى الله عليه وسلم علم أعرابيا هذه الكلمات وكان أعمى اللهم اني

أتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة الى ان قال فشفّعه فيّ فثبت

منه التوسل القولي أيضاً وحينئذ انكار الحافظ ابن تيمية تطاول. (١)

میں کہتا ہوں: یوسل فعلی ہے؛ کیونکہ حضرت عمر فی اس کے بعد حضرت عباس فی اللہ

ہے فر مایا کہ کھڑے ہوں اور بارش طلب کریں تو انہوں نے لوگوں کیلئے بارش طلب کی تو

اس بے توسل قولی ٹابت نہیں ہوتا، یعنی نیک لوگوں کی شرکت کے بغیر محض ان کے ناموں کی

برکت سے بارش طلب کرنا، میں کہتا ہوں: کہ ترندی کی روایت میں ہے کہ آنخضرت و اللہ

نے ایک اعرابی کواند ہے تھے ان کلمات کی تعلیم دی۔''اے اللہ میں تیرے سامنے تیرے نبی

ا الله توان كي سفارش مير حق ميں قبول فرما۔ اس سے توسل قولى كابھى ثبوت ہوتا ہے۔

ہم ہے محمود بن غیلان نے بیان کیا، وہ فر ماتے ہیں: ہم سے عثمان بن عمر نے بیان کیا، وہ

فرماتے ہیں: ہم سے معنی نے بیان کیا اور وہ ابوجعفرے روایت کرتے ہیں اور وہ عمارہ

أن رجلًا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال أدع الله

أن يعافيني، فقال إن شئت صبرت فهو خير لك ، قال فادعه قال

فأمره أن يتوضَّأ فيحسن وضوئه ويدعو بهذه الدعاء: أللُّهم إنَّى

أسئلك وأتوجه إليك بنبيّك محمّد نبيّ الرحمة إنّى توجّهت بك

ابن خزیمہ رضی اوروہ عثمان بن صنیف رضی کے ہوں:

اس وقت حافظ ابن تيميه "كااس كاا نكارزيادتي ہے۔

ندكوره بالاروايت كوامام ترفدي في روايت كيا ب، وهفر مات بي كه

حقائق-غلطفهيال

(۱) فيض البارى: ۳۷۹/۲

أن يدعو لهم ثم يحيل عليه في دعائه كما فعل بعباس رضى الله عنه النبى صلى الله عليه وسلم، ولو كان فيه توسل المتأخرين لما احتاجوا بإذهاب عباس رضى الله عنه معهم ويكفى لهم التوسل بنبيهم بعد وفاته أيضاً أو بالعباس عند عدم شهوده معهم. (1)

کہ اس قول سے وہ معبود (مشہور ومعروف توسل مرادنہیں جو غائب سے کیا جاتا ہے؟

یہاں تک کہ اس کواس کا بالکل بھی شعور بھی نہ ہو بلکہ اس صدیث میں سلف کے توسل کا ذکر ہے

وہ یہ کہ کی ایسے خض کوآ گے کیا جائے جس کا اللہ تعالیٰ کے یہاں درجہ ہوا ور اس سے التجاء

کی جائے کہ وہ ان کیلئے دعا کر ہے، پھر دعا اس کے بیر دکی جائے؛ جیسا کہ آنخضرت علیہ اللہ کے پہلے متا خرین کا توسل مراد ہوتا (کہ دعا

کے چچاحضر سے عباس فرجی اللہ کیا اور اگر اس سے متاخرین کا توسل مراد ہوتا (کہ دعا

کرنے والے کسی ہزرگ کا نام بطور توسل پیش کر کے دُعا مانگے ) تو صفرت عباس فرجی ہوگئی کو فات

ماتھ لے جانے کی ان کو حاجت نہ پڑتی اور ان کیلئے یہ کا فی تھا کہ وہ آنخضرت عباس فرجی ہوگئی وفات

کے بعد آپ کا توسل کرتے یا حضرت عباس فرجی ہے سان کی غیر حاضری میں توسل کر لیتے۔

حضرات متقد مین کے اس توسل میں دُعا کرنے والا امام کی حیثیت سے ہوتا ہے اور اس کی دعا پر آئین کے خوالے متقد مین کے اس توسل میں ہوتے ہیں چنانچے علامہ ابن مجرش خوالب دی ہیں ہوتے ہیں جنانچے علامہ ابن مجرش خوالب دی ہیں ہوتے ہیں جنانچے علامہ ابن مجرش خوالب دی ہوتے ہیں ہوتے ہیں جنانچے علامہ ابن مجرش خوالب دی ہوتے ہے اور اس میں اللہ وات

علامدانور کشمیری کی فدکورہ بالاتحریر کے بارے میں کوئی بین سمجھ لے کہ توسل بالذات (یعنی کی بزرگ اورفاضل بستی کی ذات گرامی کوان کے تمام اوصاف جیلہ وجیدہ کے ساتھ دعا میں بطور توسل پیش کرے) کا جواز نہیں ہے؛ بلکہ وہ اپنا اس عبارت سے توسل فعلی کو ثابت کرنا چاہتے ہیں جو ہمارے نزویک بھی مسلم ہے، ہاں البت توسل بالذات بھی جائز ہے؛ چنا نچا یک دوسری جگہ یوں رقمطراز ہیں: قلت و هذا توسل فعلی ؛ لأنه كان یقول له بعد ذلك قم یا عباس واستسق ف كان یستسقی لهم فلم یثبت منه التوسل القولی ، الإستسقاء واستسق ف كان یستسقی لهم فلم یثبت منه التوسل القولی ، الإستسقاء باسماء الصالحين فقط بدون شر كتهم أقول و عند الترمذی أن النبی

إلى ربّى فى حاجتى هذه تقضى فشفَعه فى ـ (٢) (۱) فيض البارى: ٩٨/٣

<sup>(</sup>۱) فيض البارى . ۱۹/۱۰ واللفظ له وقال حسن صحيح غريب ومسند احمد : ۱۳۱۲ ابن ماجه، باب ماجاء في صلوة الحاجة، حديث : ۱۳۸۵، مع تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، مستدرك الحاكم، كتاب صلوة التطوع، حديث : ۱۱۸۰ مع تحقيق مصطفى عبد القادر عطا

حقائق-غلطفهميال

ایک نابینا مخض آنخضرت و الله الله کا این آیا اوراس نے کہا: حضرت! آپ الله تعالی سے دعا کریں کہوہ مجھے صحت یاب (اوربینا) کرے،آپ نے حکم دیا کہوہ اچھی طرح وضوکرے اوربیدعا کرے۔"اے اللہ میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف تیرے نی حفرت محمد علی کوجونی رحت میں کے وسیلہ سے توجہ کرتا ہوں ،حضرت! میں آپ کو اللہ تعالیٰ کے یہاں بطوروسلہ پیش کرتا ہوں کہ میری سے حاجت پوری ہوجائے ،اے اللہ! توان کی شفاعت کو ميرے حق ميں قبول فرما۔

الم ما كم اور علامه ذہبی اس روایت كوايك مقام پر بخاری اور مسلم دونوں كی شرط پر سخ فرماتے ہيں (۱) اوردوسرےمقام پر بخاری کی شرط پرسی کہتے ہیں۔ (۲) حافظا بن تيميه" كہتے ہيں:

رواه اهل السنن وصححه الترمذي (٣)

الل سنن نے بیحدیث روایت کی ہے اور امام تر مذی نے اس کو میح قر اردیا ہے۔

ال مديث سے بيان بواكر جس طرح المال صالح سے توسل دُرست ہاى طرح دوسرے سے دُعا كى درخواست كرنا بھى دُرست ہے، نيزاى طرح مقبول بنده كى ذات كا توسل بھى بلاشبه جائز ہے۔

بعدوفات کے بھی توسل دُرست ہے۔

كونى مخص بيركه سكتاب كمذكوره بالاردايت مين توسل آپ كى حيات كانوسل تقا، يرمعلوم بونا چائ كه حفرت عثمان بن حنيف وينطين في المخضرت والمنظم كا وفات كے بعد حفرت عثمان بن عفان وظافت ا كى خلافت يس يمى دعاايك محف كوبتلائي تقى اوراس نے دعاكتى اوراس كا كام بن كياتها؛ چنانچ امام طرانی "فرماتے ہیں: ہم سے طاہر بن عبثی بن قبرس المصری المقری نے بیان کیا ہے، وہ فرماتے ہیں ہم سے اصبغ بن الفرج نے بیان کیا، وہ فر ماتے ہیں ہم سے عبداللہ بن وہب ؓ نے بیان کیا، وہ ابوسعید م الله عن من القاسم سے اور وہ ابوجعفر اطمی المدنی "سے اور وہ ابوا مامہ بن سہل بن حنیف م اوروه اپنے چچاعثمان بن حنیف رضی اللہ سروایت کرتے ہیں:

(۱) مستدرك: ۳۱۳/۱ مع التلخيص (۲) مستدرك: ۵۲۲/۱ (۳۵) فتاوى ابن تيميمه : ۳۲۱/۳

أنّ رجلًا كان يختلف إلى عثمان بن عفان رضى الله عنه في حاجة لـ فكان عثمان رضي الله عنه لا يلتفت إليه ولا ينظر في حاجته فلقى عثمان ابن حنيف فشكى ذلك اليه فقال له عثمان بن حنيف رضى الله عنه ايت الميضاة ثم ايت المسجد فصل فيه ركعتين ثم قل أللهم إني أسأ لك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلبي الله عليه وسلم نبي الرحمة. (١)

ایک مخص حضرت عثمان بن عفان ضائلہ کے پاس ضروری کام کے سلسلے میں آیا جایا کرتا تھا اور حضرت عثمان رضي عالبًا مصروفيت كى وجدسے ندتواس كى طرف توجه فرماتے اور نداس كى حاجت براری کرتے، وہ مخص حضرت عثان بن صنیف رضی اللہ اوراس کی شکایت کی تو انهول فرمایا: وضوى جگه جااوروضوكر، پهرمسجديس جاكردوركعت نماز پره، پهركهدا الله ميس تجھے سے سوال کرتا ہوں اور بوسیلہ حضرت محمد میں اللہ میں الرحمہ ہیں۔ اسی روایت کے آخر میں اس کی تصریح ہے کہ اس مخص نے انسابی کیااوراس دعا کی برکت کی وجہ سے حضرت عثان بن عفان ضيطينه نے اس كى تعظيم و تكريم بھى كى اوراس كا كام بھى پورا كرديا۔

امام طبرانی فرماتے ہیں:

والحديث صحيح (٢)

إمام منذريٌ بهي اس روايت كفل كركه امام طبراني " كه اس قول' والحديث صحح" كى تائيد

كرتے ہیں۔ (۳)

امام بیمی نے بھی بیروایت دوسندول کے ساتھ روایت کی ہے، پھرآ گے سند بیان کی ہے۔ (۴) امام بکی فرماتے ہیں: اس روایت سے ثابت ہوا کہ آنحضرت و اللہ کی وفات کے بعد بھی آپ کاتوسل دُرست ہے۔(۵)

<sup>(1)</sup> معجم الصغير: ١٠٢٠، شفاء السقام: ١٢٦-١٢٥، وفاء الوفاء: ٢٠٠٠/١٣٠-٢٣١ السنن الكبرى للنسائي: ١٦٩١١، رواه البيهقي في دلائل النبوة: ٢٦٧٢١ كنز الاعمال: ٢٩/٢ (٢) معجم الصغير: ١٠٣ (٣) الترغيب والترهيب: ٢٣٢/١ (٢٠) شفاء السقام: ١٢٥ (٥) شفاء السقام: ١٢٣

صرت عباس فی جس طرح نبی کا مختلی ہے توسل کے ساتھ ان سے دعاء کرانا بھی مقصود ہو، یعنی جس طرح نبی کر میں توسل کے ساتھ دُعاء کراتے تھے کر میں توسل کے ساتھ دُعاء کراتے تھے وہی صورت اب اختیار کرتے ہیں۔

ری ریہ بے ہے۔ 0 اس پر تنبیہ مقصود ہو کہ غیرا نبیاء یعنی صلحاء اور اولیاء سے بھی توسل وُرست ہے۔

ر ان پر سبیہ کرداد میر بیاری کا معاملہ کا است کی دوصور تیں ہیں: ایک توسل بذاتہ دوسر سے میں ایک توسل بذاتہ دوسرے توسل بقراتبہ (رشتہ داری تعلق)

و حدیث بشریف میں ہے کہ جب دور سے صلوۃ وسلام پڑھاجائے تو فرشے قیم اطهر میں پنجاتے ہیں اور فرشتوں کے پہنچانے ہیں اور فرشتوں کے پہنچانے میں امانت میں کوتا ہی ، غفلت ونسیان کا بالکل خطرہ نہیں ہوتا ، مگراس کے باوجودانسانی وسائط کا اہتمام کیا جاتا ہے کہ قیم اطهر پر ہماراسلام پہنچا ئیں کیونکہ فطرت انسانی ہے کہ مبقر (دیکھی جانے والی چیز) وموجود خض پر دل کو اطمینان بعض حالات میں زیادہ ہوتا ہے ، ممکن مبقر (دیکھی جانے والی چیز) وموجود خض پر دل کو اطمینان بعض حالات میں زیادہ ہوتا ہے ، ممکن ہے اسی امر طبعی کی رعایت میں حضرت عباس نظری کا توسل اختیار کیا ہو۔

\*\*\*

كتب فضائل ٢٣٦ هائق - غلط فهميان

الغرض جمہور جس توسل کے قائل ہیں وہ دلائل کی روسے بزرگوں سے ان کی زندگی میں بھی اور بعداز وفات بھی جائز اور صحیح ہے۔ ضرور می جنتیں۔

حضرت عمر ضی این کے حضرت عباس فی این کے دور کے بعض لوگوں نے توسل کو زندہ ہزرگوں کے ساتھ خاص کیا ہے، پیلوگ حضرت عباس فی اجازت کے ساتھ خاص کیا ہے، پیلوگ حضرت عمر فی اجازت نہیں دیتے حالانکہ بیان کی غلط ہمی ہے۔ بیروایت وفات پانے والے ہزرگوں کے ساتھ توسل کے اختیار کرنے کے بارے میں خاموش (ساکت) ہے۔ اس کے بالقابل عثمان بن حنیف کی روایت بعداز وفات حضور میں خاص کی تلقین کرتی ہے۔ پس بیروایت ناطق اور بخاری کی روایت ساکت ہے اور ناطق کوساکت پرترجیح ہوتی ہے۔

بخاری شریف کی حدیث بالا سے استدلال کرتے ہوئے جو حفرات توسل کو زندوں کے ساتھ جائز اور وفات پانے والے بزرگ سے شرک قرار دیتے ہیں، ان سے عرض یہ ہے کہ اگر تمہارے مقابل کو بی شخص حضرت عمر مختلف ہے الی اس حدیث شریف کوسا منے رکھتے ہوئے مزید شخصیص کا قائل ہوجائے اور دعویٰ کرے کہ صرف حضرت عباس مختلف ہے توسل جائز ہے۔ ان کے علاوہ کی زندہ بزرگ سے جائز نہیں۔ تیسر المحض کھڑا ہوکراور شخصیص بیدا کردے کہ صرف مدین طیب بیں توسل اختیار کرنا جائز نہیں ، بلکہ تفر ہے ، پانچوال شخص ایک اور قید بڑھا دے کہ صرف حضرت عمر مختلف کی اور کو ہرگز جائز نہیں اور یہ سب لوگ حدیث بخاری سے استدلال کریں کہو توسل اختیار کرنا جائز نہیں اور کی ہوا بہاری طرف سے عدم تخصیص بالا حیاء کو جواب ان سبتھ مے اس بالا دیاء کو بی جواب ان سبتھ مے اس بالا دیاء کو بی جواب ہادی طرف سے عدم تحصیص بالا حیاء کرنہ دوں کا کھی سمجھ کیس۔

کی محف کو بیعامیا نہ اشکال ہوسکتا ہے کہ حضرت عمر رضی ان نے حضور ﷺ کے بجائے حضرت عباس رضی ان انسان کو کیوں اختیار فر مایا تھا؟

اں اشکال کا جواب یہ ہے کہ بعدوفات حضور نبی کریم ﷺ نے توسل کو حضرت عمر رفظ اللہ نے نام اس کی چندوجوہات تھیں۔ نا جائز سمجھ کرنہیں کیا ایسا ہم گرنہیں بلکہ اس کی چندوجوہات تھیں۔

# تصوّف کیاہے؟ تصوّف، حقیقت، اہمیت وضرورت

رسول اکرم می کی جس دین تن اور جس طور وطریقے کی دعوت دینے کیلئے مبعوث ہوئے تھے، اس کا کامل وکم مل ترین نمونہ خود آپ میں گئی ذات اقد س تھی ،خود آپ کی ذات گویادین اسلام کی جیتی جاگئی وہ چلتی پھرتی مکمل وجسم تصویر تھی جس کواپنا کراللہ کی رضاوخوشنودی ،رحمت وراُفت کا مستحق ہویا سکتا تھا۔ آپ جی تاریخ کی حیات مبار کہ اور اسو و حسنہ کا اگر تجزیہ کیا جائے تو یہ مندرجہ ذیل تین شعبے نمایاں نظام میں تاہد

ا۔ ایمان

ایمان بعنی اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات، وحی ورسالت۔ قیامت۔حشر ونشر اور جنت ودوزخ، جیسی غیبی حقیقتوں کے بارے میں رسول اکرم ﷺ نے جونجریں دی ہیں اور جو کچھ بتلایا ہے، اس کو حق ماننا اور دل سے اس کی تصدیق کرنا بیدین حق کا سب سے اہم شعبہ ہے اور پورے دین کی اساس و بنیا دہے اور یہی شعبہ ہمارے علم عقائد کا موضوع ہے۔

٢\_اعمال صالحه

اعمال صالحہ یہاں اس سے ہماری مراد دین کا وہ تمام ترعملی حصہ ہے جو جوارح لیعنی ظاہری اعظام علی صلاحہ یہاں اس سے ہماری مراد دین کا وہ تمام ترعملی حصہ ہے جو جوارح لیعنی ظاہری اعضاء سے تعلق رکھتا ہے جس میں اسلامی عبادات اور دعوت وجہاداور معاملات وآ داب، معاشرت وغیرہ داخل ہیں بیشعبہ گویا دین کا پورا قالب ہے اور یہی اسلام کاعملی نظام ہے اور ہمارے علم فقد کا تعلق داخل ہیں بیشعبہ گویا دین کا پورا قالب ہے اور یہی اسلام کاعملی نظام ہے اور ہمارے علم فقد کا تعلق داخل ہیں بیشعبہ کویا دین کا پورا قالب ہے اور یہی اسلام کاعملی نظام ہے اور ہمارے علم فقد کا تعلق داخل ہیں بیشعبہ کویا دین کا پورا قالب ہے اور یہی اسلام کاعملی نظام ہے اور ہمارے علم فقد کا تعلق

س- روحاني ولبي صفات وكيفيات اورتز كيداخلاق

 کتب فضائل ۱۳۲۸ حقائق - غلط فهمیاں

# تصوّف کیاہے؟

فضائل اعمال میں صوفیاءِ شرع اصطلاحاتِ تصوف، وسائل تصوف،
ابن عربی وغیرہ کا جا بجا ذکر آیا ہے، اس لیے ہمار نے زدیک تصوف کا حقیقی مفہوم کیا ہے؟ اصطلاحات ووسائل کی کیا حیثیت ہے؟ اور عالمی صوفیاء کا سنح کر دہ وہ تصوف وطریقت جو شریعت سے آزاد ہو،
اس سے ہمار ااور مصنف فضائل اعمال کا کوئی تعلق نہیں ، ان اہم اور ضروری امور پر باحوالہ گفتگو کی گئی ہے۔

كتبافضاكل

حقائق-غلط فهميال

كتبيفضاكل

ایک جگہ حضرت شخ الحدیث مولا ناز کریاصاحبؓ نے تصوف کی حقیقت یوں بیان کی ہے :
وہ ایساعلم ہے جس کے ذریعہ سے نفوس کا تزکیہ اخلاق کا تصفیہ اور ظاہر وباطن کے احوال
پیچانے جاتے ہیں، جس کی غرض ابدی سعادت کی خصیل ہے غرض جس تصوف کے ہم قائل
ہیں وہ وہ ہی ہے جس کو اصطلاح شرع میں احسان کہتے ہیں یا جس کو علم الاخلاق کہا جاتا ہے ،
یا تعمیر الظاہر والباطن (ظاہر وباطن کی دُرشگی) کے نام سے یا دکیا جاتا ہے ۔ (۱)
ایک مرتبہ حبیب الرحمٰن صاحب لدھیا نوگ نے حضرت شخ الحدیث صاحبؓ سے دریافت کیا کہ

انہوں نے یہ جواب دیا کہ "تصوف کی حقیقت صرف تھیج نیت ہے اس کے سوا پھی ہیں،
جس کی ابتداء " انہ ماالا عمال بالنیات " ہے ہوتی ہے اورانتہا "ان تعبد الله کانك تراہ" پہاس کویادداشت حضوری اورنست کہتے ہیں، ہیں نے کہا: مولا ناسارے پاپڑاسی کیلئے بیلے جاتے ہیں، اسی لئے ذکر وشغل ہوتا ہے، اسی کیلئے مجاھد سے اور مراقبے ہوتے ہیں؟ انہوں نے کہا: جس کو اللہ جل شاندا پے لطف وکرم سے کسی بھی طرح سے یہ دولت عطا کردے اس کو کہیں بھی جانے کی ضرورت نہیں، صحابہ کرام مراق نی مراق کی افراد کی افراد کی مراق کے نظر کیمیا اثر سے ایک ہی نظر میں سب کچھ ہوجاتے تھے، اس کے بعد اکا ہر اور حکماء امت نظر کیمیا اثر سے ایک ہی نظر میں سب کچھ ہوجاتے تھے، اس کے بعد اکا ہر اور حکماء امت نظر کیمیا اثر سے ایک ہی بنا پر مختلف علاج تجویز فرمائے جیسا کہ اطباء بدنی امراض کے علاج کیلئے مختلف ننے تجویز کرتے ہیں۔ (۲)

من سے مولا نامنظورصاحب نعمانی تصوف کی حقیقت پرروشی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:
احسان وتصوف بید ین کا ایک اہم شعبہ اوراس کا تکمیلی مرحلہ ہے، بیوہ ہے جسے حدیث نبوی
میں احسان کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے اور اسے ہمارے عرف میں تصوف بھی کہا جاتا ہے،
میں احسان کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے اور اسے ہمارے عرف میں تصوف بھی کہا جاتا ہے،
جس کی حقیقت مختصر الفاظ میں یوں بیان کی جاستی ہیں کہ اللہ تعالی کے بارے میں بندہ کے
قلب کو ایسا یقین واطمینان نصیب ہو جائے جیسا کہ سی حقیقت کے مشاہدہ سے ہو جایا کرتا ہے
جس کے بعد کی وہم اور وسوسے کی تحجائش نہیں رہتی، پھر جس کے نتیج میں اللہ تعالی کے ساتھ

ہدایات دی ہیں اور ان کا نہایت اعلی اور مثالی نمونہ اُمت کیلئے چھوڑا ہے، الغرض ایمان اور اعمال صالحہ کی طرح یہ بھی دین کامستقل اور اہم شعبہ ہے اور یہی تصوف وسلوک کا خاص موضوع ہے۔ چنانچیشاہ ولی اللہ محدث دہلوگ نے اپنی تالیف تفہیمات الہیمیں اس مذکورہ بالا شعبہ جات کی طرف نشاندی کرتے ہوئے یوں فرمایا ہے:

ومعظم مادعت إلى اقامته الرسل أمور ثلثه: تصحيح العقائد في المبدأ والمعاد والمجازاة وغيرها. وتصحيح العمل في الطاعات المقربة والارتفاقات الضرورية على وفق السنة، وتصحيح إلاخلاص وإلاحسان الذين هم اصلا الديني الحنيفي ارتضاه الله بعباده. جمل چيز كتام واجتمام كى الله كرسول نے دوت دى بوه بنيادى طور پرتين أمورين: او عقا مكى هيچ بخواه ان كاتعلق مبدأ به ويامعاد بيا خبر جزاء ومزاوغيره سے۔ احتال كي هيچ بخواه ان كاتعلق عبادات به ويازندگي كمائل ومعاملات سے۔ ساكر اخلاص واحمان كي هيچ كه يدونوں دين حنيف كى اصل بنياد بين وه دين حنيف جمس كو الله نياد بين دون كيلي منتخب اور پيندفر مايا ہے۔

پھراس کی اہمیت وافا دیت کوذ کر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

والذى نفسى بيده هذا النالث أدقُّ المقاصد الشرعية مأخدًا وأعمقها محتدًا بالنسبة الى سائر الشرائع وبمنزلة الروح من الجسد و بمنزلة المعنى من اللفظ وتكفّل لها الصوفيه رضوان الله عليهم اجمعين، فاهتدوا وهدوا واستقوا وسقوا وفازوا بالسعادة القصوى وحازوالسهم الأعلى. (١٣/١)

قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے ریتیسرا اُمر مقاصد شرعیہ میں سے سب سے دقیق اورسب سے گہراہے، بنسبت دوسرے احکام کے، بیاریا ہے جیسے بدن کیلئے روح اور لفظ کیلئے معانی ،اس اہم مقصد کا تکفل حضرات صوفیہ نے کیا، پس وہ خود راہ یا بہوئے اور دوسروں کو بھی سیراب کیا اور انتہائی معادت سے سرفراز اور مقصداعلی کے اوپر فائز المرام (مقصد کو پالین) ہوئے۔
سعادت سے سرفر از اور مقصداعلی کے اوپر فائز المرام (مقصد کو پالین) ہوئے۔

حقائق-غلطفهميال

rar

كتبإفضائل

صورة الانفال ميں ہے: إنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ ايَاتُهُ زَادَتُهُمُ إِيُمَانًا وَعَلَى رَبِهِمُ يَتَوَكَّلُونُ. (1) عَلَيْهِمُ ايَمَان والح بسوبى لوگ بيں جن كا حال يہ ہے كہ جب ان كے سامنے الله كاذكر كيا جائے تو ان كے دلول ميں خوف كى كيفيت پيدا ہواور جب ان كے سامنے الله كى آيوں كى طاوت كى جائے تو ان كور ايمان ميں زيادتى ہواور اپنے پروردگار پروہ بحروسر كھتے ہوں۔

اورسوره مؤمنون مين المخصاور كامياب بندول كاوصاف مين يبهى آيا ب : وَالَّذِيُ نَ وَكُو تُونَ مَا التُوا وَقُلُو بُهُمُ وَجِلَةٌ انَّهُمُ إِلَى رَبِّهِمُ رَاجِعُونُ (٢) اور في كامول مين اينال خرج كرتے وقت (اوراى طرح دوسرے نيك اعمال كرتے وقت )ان كے دل خاكف دہتے ہيں كران كواللہ كے حضور ميں اوٹ جانا ہے۔

( اورسورة العران مين م : اللَّذِينَ يَذُكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَّقَعُودًا وَعَلَى اورسورة العَمَا وَقَعُودًا وَعَلَى اورسورة العَمَان مِن اللهُ وَاللَّهُ وَالْمُودِ مِوقت اور برحالت مين ) يادكرت اورياد ركة بين كور م يقط اوربسر ول يرليخ موت بحى -

ن اور سورة مزل میں آپ ایک وخطاب کر کے ارشاد فرمایا گیا: وَاذْ کُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبَتِيلًا (۵) اور ان پخرب کانام یادکرتے رہواور سب سے یکسوہوکے، اس کی طرف متوجہ ہو۔ نہورہ قرآنی آیات میں اہل ایمان کیلئے جن کیفیات واوصاف کا ہونالازی اور ضروری قرار دیا گیا ہے اور جن کاان سے مطالبہ کیا گیا ہے وہ یہ ہیں :

🔾 ہر چیز سے زیادہ اللہ کی محبت ہو۔

ن ان كردل كى بيرهالت بوكه جب الله كاذ كركيا جائے تواس ميس خوف ولرزش كى كيفيت پيدا بوجائے۔

(1) انفال: ۲ (۲) مؤمنون: ۹۰ (۳) زمر: ۲۳ (۴) آل عمران: ۱۹۱ (۵) مزل: ۸

عبدیت کا وہ رابطہ پیدا ہوجائے کہ جس کی وجہ سے دل ہمہ دم اللہ تعالیٰ کی یاداوراس کی عظمت سے معموررہے۔(1)

خلاصہ بہ ہے کہ مذکورہ بالا اقتباسات میں تصوف کی جوحقیقت اوراس کی تعریف اور مصداق کو بیان کیا گیا ہے بیدولت جس کوجس قدر بیان کیا گیا ہے بیتو عین مطلوب شریعت ہے اور یہی کمال دین والمان ہے، بیدولت جس کوجس قدر نصیب ہوجائے کم ہے غرض جس تصوف کے ہم قائل ہیں بیدوہی ہے جے آیات واحادیث میں تزکیدواحسان سے تعمیلی شعبوں میں تزکیدواحسان سے تعمیلی شعبوں میں ذکر کیا گیا ہے۔

تصوّف وسلوك ياتز كيهواحسان كاثبوت قرآن وحديث سي

ندکورہ بالاتحریری روشی میں یہ بات معلوم ہوچکی کرتھ قف اوراس کے اعمال واشغال کا اصل مقصد دین کی بحیل اورخصوصاً ان کیفیات و ملکات کی تحصیل ہے جن کو کتاب وسنت میں کمال ایمان واسلام کی ضروری شرط قر اردیا گیا ، قر آن وحدیث کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان اور دین کی بحیل کیلئے عقائد اور اعمال کی صحت کے علاوہ انسان کے قلب اور باطن میں پچھ خاص کیفیات کا ہونا بھی ضروری ہے مثلاً محبت کے بارے میں ارشاد باری ہے :

وَالَّذِينَ الْمَنُوا أَشَالُتُ حُبًّا لِلهِ (٢)
 اورجوا يمان والے بن ان كوس سے زیادہ م

اورجوایمان والے بیں ان کوسب سے زیادہ محبت اللہ سے ہوتی ہے۔ حدیث صحیح میں ہے:

O " ثلث من كن فيه وجد حلاوة الايمان" (٣)

لیعنی ایمان کی حلاوت اس کوحاصل ہوگی جس میں تین چیزیں موجود ہوں ان میں سے اول یہ کہ اللہ اور اس کے رسول کی محبت اس کو تمام ماسوا سے زیادہ ہواور دوسرے یہ کہ اگر کسی آ دمی سے اس کو محبت ہوتو وہ بھی اللہ کے واسطے ہواور تیسرے یہ کہ ایمان کے بعد کفر کی طرف جانا اس کیلئے اتنانا گوار اور تکلیف دہ ہوجتنا کہ آگ میں ڈالا جانا۔

(۱) بخارى، باب طاوة الايمان، حديث: ۲۵۳۲ (۲) سورة بقره: ۱۲۵

احسان کامقام بیہ ہے کہ آللہ کی عبادت اور بندگی اسی طرح کرو (یااس سے ہردم اس طرح ڈرو)
گویا تم اسکود کیور ہے ہو، کیونکہ اگر چتم اس کونہیں دیکھتے ہو پروہ تم کو (ہرجگہ ہرآن) دیکھتا ہے۔
کیلی حدیث میں '' اخلاص'' کا ذکر ہے اور دوسری حدیث میں''احسان' کا اور بیدونوں ان ہی
احوال و کیفیات میں سے ہیں جن سے ایمان کی تحمیل ہوتی ہے۔

# دُعا وَن مِیں تصوّف واحسان کا ذکر

دین میں ان احوال و کیفیات کی اس قدراہمیت ہے کہرسول اللہ عظیمینان کے حصول اور ان میں ترقی کیلئے دعائمیں فرماتے تھے۔ چند دُعائمیں بھی نقل کئے دیتے ہیں:

پیاں کے رہاں ہے۔ اے اللہ! مجھے ایسا کردے کہ میں اس طرح تجھ سے ڈروں گویا ہروقت مجھے دیکھ رہا ہوں، یہاں تک کہ اس حال میں تجھ سے جاملوں۔

رَ اللهم انّى اسئلك ايماناً يباشر قلبي ويقينًا صادقًا حتّى اعلم أنه لا يصيبني اللهم انّى اسئلك ايماناً يباشر قلبي ويقينًا صادقًا حتّى اعلم أنه لا يصيبني الله ما كتبتَ لي ورضًا من المعيشة بما قسّمت لي. (٢)

اللهم اجعل وساوس قلبي خشيتك وذكرك واجعل همتى وهواي فيما
 تُحبّ وترضى.

(1) كنز العمّال: الفصل السادس، في جوامع الادعية، حديث: ٣٤١٨

(r) كنز العمّال: الفصل السادس، في جوامع الادعية، حديث: ٣٩٥٧

كتبونضائل المحمم المحمل المحمل

O ان کے سامنے جب آیات الہی کی تلاوت کی جائے جوان کے نور ایمان میں اضافہ ہو۔

🔾 الله پرتو کل اور بھروسہ رکھتے ہوں اور بیتو کل اوراعتادیلی اللہ ان کی زندگ کاسب سے بڑاسہارا ہو۔

الله کاخوف ان پراتنا غالب ہو کہ نیکی کرتے وقت بھی ان کے دل ڈرتے ہوں کہ معلوم نہیں
 ہماری یہ نیکی قابل قبول ہوگی یانہیں۔

قرآن مجید کی تلاوت یا اس کی آیتیں سننے سے ان کے جسم کانپ جاتے ہوں اور ان کا ظاہر
 وباطن اللہ کی طرف اور اس کی یا د کی طرف جھک جاتا ہو۔

وہ ہروقت اور ہر حالت میں اللہ کو یا در کھتے ہوں اور کسی حال میں بھی اس سے غافل نہ ہوتے ہوں۔

🔾 برطرف ہے منقطع ہوکراللہ کی طرف متوجہ ہونا ان کا حال ہو۔

### احادیث میں تصوّف واحیان کا ذکر میں میں آب کا تعدید کا معدد کا استعمال

قرآن مجید کے علاوہ حدیث کے متند ذخیرہ میں بھی اس سے زیادہ صفائی اور صراحت کے ساتھ اس قتم کے احوال و کیفیات کا ذکر کیا گیا ہے جن سے ایمان کی تحکیل ہوتی ہے مثلاً ایک حدیث میں فرمایا گیا ہے :

مَنُ اَحُبُّ لِلّٰهِ وأبغض لِلّٰهِ وَأَعُطَى لِلّٰهِ وَ مَنَعَ لِلّٰهِ فَقَدِ اسْتَكُمَلَ الْإِيُمَانُ (۱) جَنْ خَصْ كا يَعِالَ بَوكَهُ وه الله بَي كَيلِحُ مِت كرے، (جس سے محبت ركھے) اور الله بي كيلئے بغض ركھے (جس سے بغض كرے) اور الله بي كيلئے دے (جس كوجو بچھ بھي دے) اور كي كو بچھ ديئے الله كارضا بي كيلئے ہاتھ روكے (جس كو بھي ديئے سے ہاتھ روكے) تو اس نے اپنا ايمان ممل كرايا۔

الله كى رضا بي كيلئے ہاتھ روكے (جس كو بھي ديئے سے ہاتھ روكے) تو اس نے اپنا ايمان ممل كرايا۔

و اي طرح حديث مشہور حديث جرئيل بين ايمان اور اسلام كي تحميل كانام احسان بتلايا كيا ہے اور اس كى حقيقت يون بيان كي گئے ہے :

أن تعبد الله كأنّك تراه فان لم تكن تراه فإنه يراك (بخارى مسلم) وفي رواية أن تخشى الله مكان ان تعبد الله (٢)

(۱) ابوداؤد: باب الدليل على زيادة الايمان، حديث: ٣٦٨٣

(۲) بخارى : باب سؤال جبريل النبي عن الايمان والاحسان وعلم الساعة، حديث : ٣٢٨٣

وسائل اور مقاصد كافرق

تصوف کی حقیقت اوراس کی اہمیت کو بچھنے میں جو چیز سب سے بردی حائل اور رکاوٹ بن ہےوہ وسائل اورمقاصد کے درمیان فرق کونہ مجھنا ہے۔اس علطی فہی کاسب جہاں وسائل اور مقاصد کی جدا گاند حیثیت اور مقام کو خوظ ندر کھنا ہوا ہے وہیں کچھ جابل اور کوتا ہیں صوفیاء نے جو دراصل اپنی اس تصوف کی دکان سے اپنی شہرت وعزت اور حلقم احباب وارادت کے اضافہ کے خواہاں تھے بجائے مقاصد پر توجہ دینے کے وسائل کو اپنا مقصود اور سم نظر بنانے کی وجہ سے بھی تصوف کی حقیقت اوراہمیت پردہ خفاء میں چلی کی ہے اوراس کے تعلق سے بدگمانیاں اور غلط تصورات پیدا ہو گئے ہیں اس لئے ہم پہلے وسائل اور مقاصد کی حیثیت اور ان کا اپنا مقام بیان کرتے ہیں جولوگ تصوف کو کتاب وسنت کے معیار پر پر کھنے کی کوشش کرتے ہیں وہ اس وقت پیر بھول جاتے ہیں۔ حالانکہ دوسری جگہوں پریہ بات انہیں اچھی طرح یا دہوتی ہے کہ شریعت نے ان چیز ول کو جوبطور مقصود اور مطلوب کے ہیں خودا ہے اس نے متعین اور مشکل کردیا ہے، البتہ ان مقاصد کے حصول کے ذرائع اور وسائل میں وسعت اور کشادگی کاراسته اپنایا ہے گر چہعض مواقع سے تو شریعت نے مقصد کے ساتھ حصول کا طریقہ بھی متعین کیا ہے جس میں تغیروتبدل مکن نہیں الیکن بیشاذ ونادرہی ہوا ہے جے طہارت كيليے پانى يا بوقت ضرورت منى كااستعال يانماز كے اعلان كيليے اذان يكارنا كديد ذرائع بين، لكن چونكه حصول مقصد كياي شريعت في أنبيل ذرائع كوتعين كرديا ب،اس لئے وضوكيلية آدى بجائے پانی کے کوئی اورسیال چیز استعال کرے تو اس سے طہارت حاصل نہ ہوگی ،ای طرح نماز کی اطلاع کیلیے بجائے اذان کے اور کسی ذریعہ سے کام لیاجائے تو درست نہ ہوگا۔

لیکن زیادہ تر مواقع پر شریعت نے حصول مقصود کا کوئی خاص طریقة مقرز نہیں کیا ہے، زمانداور ماحول کے لانے اس کے طریقة کار کے قین کا اختیار اصحاب معاملہ کو دیا ہے، البتہ بیرحدود تعیین کردیئے کہ بید زرائع جواز کے درج میں آتے ہوں خواہ وہ طریقہ عہد نبوت میں رہا ہویا ندرہا ہو، اس طریقے کو کتاب وسنت سے خارج نہیں کہا جاسکتا ، مثلاً تحصیل علم مقاصد شرعیہ میں سے ایک عظیم مقصد ہے، لیکن اس کیلئے شریعت نے کوئی خاص طریقہ منصر خبیس کیا، آدمی کوئی بھی جائز طریقہ اختیار کر سے ملم حاصل ہوجائے درست ہے آپ جانے ہیں کہ رسول اللہ و کا کتاب اور صحابہ کرام موقعی کے جس سے علم حاصل ہوجائے درست ہے آپ جانے ہیں کہ رسول اللہ و کتاب کا موقعی کے درست ہے آپ جانے ہیں کہ رسول اللہ و کتاب کا موقعی کیا کہ موقعی کا موقعی کا کتاب کو کتاب کر کتاب کو کتاب کو کتاب کر کتاب کو کتاب کر کتاب کو ک

كتبونضائل ٢٥٦ هائق-غلافهميان

اے اللہ! میرے دل میں خطرے اور خیالات بھی بس تیرے خوف اور تیری یادہی کے آئیں اور میری تام کر توجہ اور چند اور جن سے تو راضی ہو۔
میری تمام تر توجہ اور چا ہت انہی چیزوں کی طرف ہوجو مجھے مجبوب ہوں اور جن سے تو راضی ہو۔
میری تمام تیں اور اس قتم کی اور بے شار دعا کیں کتب حدیث میں رسول اللہ جنگیا سے مروی ہیں خود آپ جنگیا بھی اللہ تعالیٰ سے مید دعا کیں مانگتے تھے اور امت کو ان دعا وی کی تعلیم وتلقین بھی فرماتے تھے۔

ان دُعا وَل مِيں جَن چِيز وں کا سوال اللہ تعالیٰ ہے کیا گیا ہے وہ سب انسان کے باطن اور قلب کی خاص کیفیات ہیں مثلاً ہر چیز سے زیادہ اللہ کا محبت، ہر چیز سے زیادہ اللہ کا خوف، اللہ سے شوق ملا قات کا ایسا غلبہ کہ دنیا کی ضروریات و خواہشات فراموش یا فناہ وجا بھیں عبادت میں آتھوں کو شنڈک اور دل کو سکون ملنا، اللہ سے ہردم اس طرح ڈرنا کہ گویا وہ اپنے جلال و جبروت کے ساتھ ہماری نگاہ کے سامنے ہے، یقین صادق، رضا بالقضاء ہو کل علی اللہ جسن طن باللہ بفش کا اللہ تعالی سے مطمئن اور مانوس ہونا اور اس کی عطابح قانے ہونا، ذکر اللہ سے قلب کا اثر لینا، اس کا درد آشنا اور ٹوٹا ہوا اور جھکا ہوا ہونا، اللہ سے قلب کا اثر لینا، اس کا درد آشنا اور ٹوٹا ہوا اور جھکا ہوا ہونا، اللہ سے قلب کا تخوف، وسادس اور خطرات کی جگہ بھی لے لے اللہ سے قلب کا تعلق اس درجہ ہوجانا کہ اللہ کی یا داور اس کا خوف، وسادس اور خطرات کی جگہ بھی لے لے اور ہندہ کا بی جو اللہ کے نزد کی محبوب اور پہند ہیدہ ہیں، اس قسم کی کیفیات کا مطالبہ حضور نے اللہ عز وس کو چا ہے جو اللہ کے نزد کی محبوب اور پہند ہیدہ ہیں، اس قسم کی کیفیات کا مطالبہ حضور نے اللہ عز وس کیا ہے، ظاہر ہے ان چیز وں کا تعلق نہ عقائد کے باب سے ہئن اعمال اللہ تعالی سے ان کا سوال کرتے ہیں۔

### خلاصة كلأك

پی تصوف دراصل ای قتم کی چیزوں کی خصیل کا ذریعہ ہے اوراس کے خاص اعمال واشغال (مثلاً محبت وشخ اور کثر ت ذکروفکر) کی حیثیت اس کے سوا پھھنیں کہ وہ ان کیفیات کے پیدا کرنے کی تدبیریں ہیں۔ تدبیریں ہیں۔

(10) كتو العذال : الناسل الساهير مي جوامع الأهمية من 150 كما عمامة

كتئب فضائل

حقائق-غلطة ياں

ran

كتبفضائل

کھے جا چکے ہیں۔وہاس کے ثبوت کیلئے کافی سے زائد ہیں۔ان مقاصد کے حصول کیلئے شریعت نے کچھ جا چکے ہیں۔وہ اس کے ثبوت کئے ہیں،ان کونہ توبدلا جاسکتا ہے، کچھواعداور کچھوستوراور طریقے متعین کئے ہیں،ان کونہ توبدلا جاسکتا ہے، اور خارجادت ہیں مثلاً نماز،روزہ، یہذرائع قرب ورضا کے اعتبار سے تو ذرائع ہیں،ور نہ وہ بذات خود مقصوداور عبادت ہیں مثلاً نماز،روزہ، حج ،ارکان، تلاوت کے اور ذکروغیرہ۔

کین ان مقاصد کے حصول اور ان کے ذکور ہ بالا و سائل گوئل میں لانے کی راہ میں بہت سے موافع اور کا وثیں آتی ہیں۔ ان موافع اور رکا وٹوں کو دور کرنے کیلئے کچھ تدبیروں اور معالجات کی ضرورت پر تی ہے۔ شریعت نے ان معالجات اور تدبیروں کو خاص شکل میں متعین نہیں کیا ہے، انہیں تدبیروں پر تی ہے۔ شریعت نے ان معالجات اور تدبیروں کو خاص شکل میں متعین نہیں کیا ہے، انہیں تدبیروں اور معالجات کو اُصول صوفی میں '' مجاہدات وریا ضات' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ بیر جاہدات نہ عبادت ہوتے ہیں اور نہ مقصودہ اگر کی شخص کو بغیر ریا ضات کے مقصود حاصل ہوجائے تو ان کی کوئی ضرورت نہیں، موتے ہیں اور نہیں اصطلاحی حضرات صحابہ رفتی ہوتے گئے گئے گئے نماز ، روز ہ ، ذکر و تلاوت کا فی تھے ، کین جسے جسے زمانہ کا برات کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ ان کی کی نے نہیں وزی و میں اور کی اور غیرہ کا نہ ہوتا گیا۔ اب نماز ، روز ہ ، تلاوت ، اذکاروغیرہ کروجو د ہیں ؛ کیکن خشوع و خصوع یقین واسخضار کی کیا ہے نہیں رہیں جو کہ اس دین کی تھیلی شعبہ جات سے تعلق رکھتے ہیں ، جو تربے خداوندی کا موثر ذریعہ ہیں۔

سعبہ جات ہے سارے ہیں ، ، در جب کہ ہوں۔ چنانچے مولا نااساعیل شاہ شہید تصوف کے ان وسائل (ذکر وشغل مراقبہ ومجاہدات) کے مقام اور ان کی شرعی حیثیت کوذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

اور بعدو ہونے وہ اس معنظم اس معالم معنظم اس معالم معنظم الم معنظم اللہ معنظم

ر مار ہو رہا۔ ہروقت اور ہرقرن کے اشغال جدا ہوتے ہیں'اس لئے ہرطریق کے مقفین تجدید اشغال کی کوشش فرماتے رہتے ہیں۔(۲)

(١) اليناح الحق الصريح: ٤٨ (٢) صراط تنفيم: ٤ ٢ ٢٠ ١٠٠ العناج المالية الم

زمانه میں اس کیلئے صرف محبت کافی ہوجاتی تھی تعلیم کیلئے کوئی مستقل انظام نہیں تھانہ مدرے تھے۔ نه كتابيل تهين اليكن بعديين حالات ايسے ہوگئے كەمحبت اس مقصد كيلئے كافی نہيں رہى، بلكه كتابوں كى اور پھر مدرسوں کی ضرورت در پیش ہوگئ اوراس کے بعدے دین کے تعلم اور تعلیم کا پیسلسلہ چل پڑا، کیاحصول علم کے اس طریقۂ کاراور نظام عمل کودین میں اضافہ یا بدعت قرار دیا جاسکتا ہے؟ نہیں، كيونك يد چزيں وسائل كے قبيل سے بيں اور وسائل ميں شريعت نے توسع سے كام ليا ہے۔ جيها كداو پر مذكور موا-اى طرح قرآن مجيدكي حفاظت اوراشاعت امت كاكتناا بم فريضه بهايكن ر سول الله ﷺ نے اس کے متعلق بھی پنہیں بتلایا کہ فلاں فلاں طریقے اختیار کرنا ،حتی کہ جب عبدصد يقى مين يمامدكى جنگ مين چارسوها ظِقر آن صحابة مبد مو گئة سب بيل حفزت عمر في اللهندكو یہ خیال ہوا کہ سینوں میں محفوظ کرنے کے علاوہ ہمیں قرآن کو سفینوں میں محفوظ کرنے کا اتظام کرٹا چاہئے۔حضرت ابو بکرصدیق ﷺ کواوّلاً تامل ہوا بالاّخروہ مطمئن ہوگئے اور پھرانہی کے حکم ہے حضرت زيد بن ثابت انصاري في الله كي خاص مكراني مين بيكام انجام پايا، پهرحضرت عثمانِ عن في الله نے اس سلسلے میں ایک اور قدم اٹھایا کہ اپنے خاص اہتمام سے اور اپنی نگر انی میں اس مصحف کی نقلیں كرواكرتمام بلاداسلاميه مين ردانه كيس اوراس وقت سے لےكراب تك قرآن مجيد كي حفاظت واشاعت تعلیم وہلیج اور ترجمہ وتغیر کے سلط میں خدمت قرآن کے کتنے ہی نے نئے قدم اٹھائے جا چکے ہیں۔ پھرآئندہ صدیوں میں حدیث کے جمع وتدوین کا کام مجتهدین کا استنباط احکام اور جزئیات فقد کی تفریع، علم خووقر أت يدتمام چزي مقصود ك حصول كيلي وسائل ك درج مين بين بي يدخيال كدجو چز دین میں اہم ہو،اس کے ذرائع اوروسائل کی تصریح تعین بھی کتاب وسنت میں ہونی ہی جا ہے اور امت کی قیامت تک کی دینی ضروریات مے متعلق تفصیلی اور جزئی ہدایات ہمیں تصریح اور تعین کے ساتھ كتاب وسنت مين ملى جائب، بهت بي سطى قتم كامغالط باورانبياء كيطريق تعليم اورأصول تشريع سے ناواقفی کا نتیجہ ہے۔ ہم نے تصوف کی جوغرض وغایت بیان کی ہے ( یعنی اللہ کی محبت وخثیت اور یقین داستحضارا وراخلاص واحسان ان جیسی کیفیات کا حاصل کرنا) سواس کی دین میں اہمیت ہے اور یقینا ایمان واسلام کی سحیل اس پرموتوف ہے اور بلاشبدرسول الله عظیمانے اپی امت کو پوری صراحت اوروضاحت کے ساتھ اس کی تعلیم دی ہے۔ کتاب دسنت کے جونصوص اس حوالہ سے پہلے تصوّف كم مقصد لعنى اخلاص ديفين كرحسول كيليخ ان دسائل (ذكروشغل مراقبه) كموثر ومفيد مونے كاثبوت اور ذكر كتاب وسنت ميں نه صرف اشارة بلكه صراحناً ملتا ہے (جس كيليۓ حضرت مولانا اشرف على تھانوگ كى طريقت وشريعت ملاحظه ہو) -

بالفرض اگر كتاب وسنت مين اس كاكوئي اشاره نه بهي موتب بهي اصل مدعاير كوئي اثر نبيس پرتا-جب اسلام کی تیرہ سوسالہ تاریخ میں اللہ سے لاکھوں صالح بندے اپنائی جربر رہے ہیں کدان اعمال صالحہ سے کیفیات پیدا ہوجاتی ہیں توان کی اس تا ثیراورا فادیت ہمیں مان لینا جائے کہ اس وقت سے لے کر اب تک خدا کے کثیر التعداد مخلص بندوں نے اس طریقہ کواختیار کیا اور اس کی دعوت دی،خود فا کدہ اٹھایا اوردوسرول کوفائدہ پہنچایا، یہ ہوئی نہیں سکتا کہ زمانی اور مکانی اختلاف کے باوجود صادقین مخلصین کا یے گروہ اس اعلیٰ باطنی اور روحانی کمالات کے حصول کے اس ذریعہ کے بارے میں غلطہ ہیں مبتلار ہا۔ اگر کسی مسئلہ کے سلسلہ میں عوام الناس کی اس قدر بڑی تعداد بھی اکٹھا ہوکراس کی حمایت کرتی تواس قدر بردی تعداد کے جھوٹ پر شفق نہ ہونے کا خیال کر کے بات مان لی جاتی۔ یہاں پر صوفیاء کرام کے اس طریقہ (جس کا نام تصوف وسلوک ہے) پیاصولا سیجے اور نتیجۂ کامیاب ہے اور اس سے باتفاق نوریقین اور رابط مع اللہ یعنی احسانی کیفیت حاصل ہوتی ہے اس پر مشاہیر اولیا عِامت مثلًا خواجه معروف كرخيٌّ، بشرحاني "،سرى تقطيٌّ بثقيق بلخي "، بايزيد بسطائيٌّ، جنيد بغداديٌّ، ابو بمشكيٌّ، شخ عبدالقادر جيلا في،شخ شهاب الدين سهرور ديٌّ،شخ احدر فاعيٌّ، ابوالحن شاذ كيٌّ، خواجه عثان مارو فيَّ، خواجہ معین الدین چشتی ،خواجہ بہاؤالدین نقشبندی پھر ہمارے اس دوسرے ہزارہ کی گذشتہ جار صديوں ميں خواجه باقى باللَّهُ إمام رباني مجدوالفِ عانى شيخ احدسر مندى اوران كے خلفاء اور شاه ولى الله محدّث دہلوگ اورسیداحد شہیداً أن جسے ہزاروں بلكه لا كھوں افراد نے جن میں سے ایک ایک ایپ عهد كاكل سرسد مينارة نوراورنوع إنساني كيلي شرف وعزت كاباعث تقااس كى افاديت ساتفاق كياہے، اگران بزرگانِ دين اور خلاصة أمت كے تجربه رہميں اعتاد بيں تو پھرلائق اعتاد اور بھروسه مند جماعت کونی ہوگی؟۔ حالانکہ جو محض ان بزرگوں اور ان کے احوال سے واقفیت رکھتا ہے وہ جانتا ہے کہان بزرگوں کو جو پچھ حاصل ہوا ای راہ سے حاصل ہوا تھا۔ لہذا اس طریقنہ کار کے کامیاب اور مقبول ہونے میں کیا شبہ ہوسکتا ہے؟

اس کئے محققین یے فرماتے ہیں کہ:

یہ ہرگز خیال نہ کرنا کہ نسبت بجز ان اشغال کے اور کسی طریقے سے حاصل نہیں ہوتی۔ (القول الجمیل) بلکہ اگرکوئی ان طریق واوضاع اوراعمال واشغال کومقصد جانتا ہے تو یہ حضرات اس پر نکیر کرتے ہیں۔

چنانچیشاه اساعیل شهید قرماتے ہیں:

وظائف واذکار ریاضات، خلوت، چلہ کومقر رکرنا، ذکر جہری اور ذکر خفی کی وضعوں کومقر رکرنا،
مرب عدداور مراقبہ برزحیہ کامقر رکرنا، اگر طالب ان سب کواصل کمال شری یا مکتملات میں ہے
جانتا ہے تو بیسب بدعت هیقیہ ہیں، کین خواص جواس کوصرف وسائل و ذرائع جان کر روائ
دیتے ہیں، ان کے حق میں بدعت حکمیہ ہیں اور اخص الخواص جوان چیزوں ہے بدوقت ضرورت
کام لیتے ہیں اور پھر کام نگلنے کے بعد چھڑا دیتے ہیں ان کے حق میں یہ بدعت نہیں ہیں۔ (۱)
محققین صوفیاء ان اشغال واعمال ہے کس طرح کام لیتے ہیں اور پھر کس طرح ان سے الگ کر کے
اصل مقصود میں لگا دیتے ہیں اس کو جانئے کیلئے حضرت گنگوہی مکا تیب رشید یہ ہیں فرماتے ہیں
اصل مقصود میں لگا دیتے ہیں اس کو جانئے کیلئے حضرت گنگوہی مکا تیب رشید یہ ہیں فرماتے ہیں
جب سب اذکار ومراقبات تے سال نہ ہو تک واسطے ہیں، جب نبیت یا دداشت صاصل ہو چکی اب
مراقبات کی درخواست عجیب بات ہے۔ اب تمہار اذکر لسانی، قرآن وصلو ق ذکر مسنون مراقبہ ہو ہو۔
مراقبات کی درخواست عجیب بات ہے۔ اب تمہار اذکر لسانی، قرآن وصلو ق ذکر مسنون مراقبہ ہو۔
مراقبات کی درخواست عجیب بات ہے۔ اب تمہار اذکر لسانی، قرآن وصلو ق ذکر مسنون مراقبہ ہو۔
مراقبات کی درخواست عرف اداکر واور بس۔ (۲)

تصوف کے مقصداوراس کے اعمال واشغال کی حقیقت کے واضح ہوجانے کے بعد عرض ہے کہ اگر
کوئی خوش نصیب ایسا ہے کہ اس کوکس ریاضت و مجاہدہ کے بغیرا خلاص واحسان کا مرتبہ حاصل ہوگیا ہے تو
وہ بہت ہی مبارک ہے، ورنہ قاعدہ یہ ہے کہ آ دی کوجس چیز نے نقع ہوتا ہے اس کو وہ دومروں کو بتلا تا ہے۔
اہل اللہ کی بڑی جماعت (جن کے صدق وصفا پرسب کو اتفاق ہے) خبر دیتی ہے کہ ذکر وفکر کی راہ سے
ان کو اخلاص ویقین کی دولت حاصل ہوئی ، لہذا اگر کسی کو ان کیفیات مطلوبہ کی ضرورت اور تلاش ہے تو
وہ اس راہ کو اختیار کرے۔ البتہ یہ بات ضرور ہے کہ پیراہ بحث ونظر کی نہیں بلکہ چدو جہدوعمل کی ہے۔

<sup>(</sup>I) اليناح الحق العرزى: ٣٤ (٢) مكاتب رشيديه: ٢١

كتب فضائل

بارے میں غلواور افراط سے کام لینا، دوسرے اصطلاح پر غیر ضروری حد تک زور دینا اور اس پر بے جااصرار کرنا، اگر کسی سے پوچھا جائے کہ اخلاص واخلاق ضروری ہیں یانہیں؟ یقین کا پیدا ہونا مطلوب ہے یانہیں؟ فضائل سے آراستہ ہونا اور رذائل سے پاک ہونا، حسد، كبر، رياء، بغض اوركينه، حب مال اور حب جاه اور دوسرے اخلاقِ ذميمہ سے نجات پانا نفس امارہ کی شدید گرفت ہے خلاصی پانا کسی درج میں ضروری یا متحسن ہے یا نہیں؟ نماز میں خشوع وخضوع دعامیں تضرع وابتہال کی کیفیت ہماسیفس کی عادت اورسب سے بره حرالله ورسول الله كي محبت، حي لذت وحلاوت كاحصول يا كم ازيم اس پرشوق واجتمام، صفائي معاملات، صدق وامانت اورحقوق العبادكي اہميت وفكر نفس پر قابور كھنا، غصه ميں آ ہے ہے باہر نہ ہوجانا، کسی درجہ میں مطلوب ہے پانہیں؟ تو ہرسلیم الفطرت انسان اور خاص طور بروہ مسلمان جس کی آنکھوں برتعصب کی پٹی بندھی ہوئی نہیں ہے یہی جواب دے گا کہ بیر چیزیں نصرف مستحسن بلکہ شرعا مطلوب ہیں اور سارا قرآن اور حدیث کے دفتر اس کی ترغیب وتا کید سے بھرے ہوئے ہیں، کین اگر کہا جائے کہ انہی صفات کے حصول کا ذریعہ وہطریق عمل ہے جس کو بعد کی صدیوں میں تصوف کے نام سے پکارا جانے لگا تو اس کے نتے ہی بعض لوگوں کی پیشانی بڑھکن بڑجائے گی،اس لئے اس اصطلاح سےان کووجشت اور اس کے بعض برخود ممبر داروں اور دعویداروں کے متعلق ان کے تجربات نہایت ہی تلخ ہیں۔ تصوّف کے سلسلہ میں دوگروہ پائے جاتے ہیں ایک وہ جوتمام اجزاء کو علحدہ تعلیم کرتا ہے، لیکن جباس کے مجموعے کوکوئی نام دیا جاتا ہے تو دواس سے انکار کر دیتا ہے، ہم نے اوپر جن مقاصد اورصفات كاذكركيا ہے وہ تقريباً سب لوگوں كوعلى د على د الليم بيں، كيكن جب كہاجا تا ہے كہ چھ لوگوں نے (کسی دجہ سے) اس مجموعہ کا نام تصوف رکھ دیا ہے تو فوراً تیوری پربل چڑھ جاتے ہیں اور کہنے لگتے ہیں کہ ہم تصوف کوئیں مانے اور تصوف نے بردا نقصان پہنچایا ہے اور دوسرا گروہ وہ ہے کہ اگر کوئی اس حقیقت کا نام بول کر پیش کرے تو اس کوقبول کر لیتا ہے مثلاً کہا جائے کہ قرآن مجید کی اصطلاح میں اس کا نام تزکیہ، عدیث کی اصطلاح میں اس کا نام احسان اور بعض علائے متاخرین کی اصطلاح میں اس کانام فقد باطن ہے تو وہ یہ کہتے ہیں کہ اس سے اختلاف کی کوئی وجز ہیں اور بیسب

### تصوّف کے اصطلاحات اور ان کی حقیقت واہمیت

آج کا بید دور جو کہ طحیت کا دور ہے۔علمی گہرائی و گیرائی نا پید ہوتی جارہی ہے ای سطح بنی اور مرسری مطالعہ نے نہ صرف میر کہ تصوف کی اصطلاحات کو اچنجا بنادیا ہے بلکہ بعض خالص دینی اور علمی اصطلاحات بھی لوگوں کیلئے غیر مانوس اور اجنبی بن گئے اُن حکل لوگ بجائے اس لئے کہ اپنی کوتا علم اورقصورنظر اورعلمی کم مائیگی اورمعلونات کی بے بضاعتی اور بےسروسامانی کا اعتراف کرتے جہاں کوئی لفظ ان کی عقل وقہم اوران کے شعورواوراک سے بالا تر نظر آتا ہے،ان الفاظ کو بےاثر اور بِمعنی بتانے اوراس کی حقیقت پر پردہ ڈالنے کی انتقک کوشش کرتے ہیں،اس کا متیجہ یہ ہوا کہ وہ تمام الفاظ اوراصطلاحات جوآج سے ایک صدی بیشتر نصرف بیکه مانوس تھے بلکہ ناخواندہ حضرات بھی اس کی حقیقت سے متعارف تھے، آج را سے لکھے لوگ بھی اس سے اجدیت محسوس کرنے لگے ہیں، يمي كچھ حال تصوف كى اصطلاحات كابھى ہوا ہے كہ جوكہ خالص ديني اور علمي اور قرآن وحديث سے متدبط اصطلاحات ہیں،ان کی حقیقت تک عدم رسائی نے انہیں غیر مانوس اور اجنبی بنادیا ہے ان اصطلاحات اوران کی حقیقت ہے نا آشنائی کالوگ اعتراف کرتے' اپنی کوتا ہی عقل کی وجہ سے ان اصطلاحات کو ہدف تقید بنانے گئے، اس لئے ضرورت اس بات کی متقاضی ہوئی تصوف کی ان مختف اصطلاحات كي حقيقت واضح كردى جائتاكم ليتهلك من هَلَكَ عَنُ بَيّنَةٍ وَ يَحَى مَنُ حَيَّ عَنُ بَيِّنَةٍ مُ تَصوّف كي ان اصطلاحات كواس كمقاصد، وسائل اورتوالع ك ضمن میں بالتر تیب بیان کریں گے۔

# ابوالحس على ندويٌ كاايك مختصروجامع اقتباس

اخیر میں ہم نصوف کی حقیقت وحیثیت اور اس میں مقاصد و مسائل کے فرق اور اس کے بارے میں خلط فہمیوں کی اصل وجو ہات کو بتلانے کیلئے حضرت ندویؓ کا بیا قتباس کی منامنا سب سجھتے ہیں جو اِس حوالے سے نہایت جامع اور پر مغز ہے۔

تصوف کامعاملہ بھی کچھالیا ہی ہے کہ جہاں تک اس کے مقصد وحقیقت کا تعلق ہے وہ ایک متعنی علیہ حقیقت کا تعلق ہے وہ ایک متنق علیہ حقیقت ہے؛ لیکن اس کو ان بی دو چیزوں نے نقصان پہنچایا کہ ایک وسائل کے

كتبإنضاكل

جوبندول کوحاصل ہے،اس نبست کاحقیقی حصول سے کہ اس نبست کاعلم یقین حاصل ہو کہ موثر ہوجائے اور حضور علی کے درج تک پہنچ جاتے۔(۱)

مشهور بزرگ اور مفق شیخ حضرت مولانا وسی الله نوره الله حضرت محدّ ف و الوی کی ایک عبارت جونست معلق ہاں کی توضیح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

تفصیل اس کی بیہ ہے کدانسان جب طاعات، طہارات اور اذکار وغیرہ پر مداومت کرتا ہے تواس کی وجہ سے اس کے قس میں ایک ایسی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے،جس کی وجہ سے اس کو مركام الله تعالى كى رضا كيلي كرنے كا ايك ملكة رائحه پيدا موجاتا ہے، اى كا نام نبت، سكينداورنور باورحصول نسبت كامطلب بيهوتا بكربنده كوادهر توجه تام موكئ اوراس كو حق تعالی ہے تعلق ہو گیا، ورنہ بندہ کوحق تعالی ہے نبیت ہوتی ہی ہے۔ (۲)

خلاصه بيهوا كدنسبت بإولايت كهتي بين تقرب الى الله اورحضور مع للدكواوريه بغير تقوى ، تزكية نفس اوراتباع شریعت سی کوحاصل نہیں ہوتی ،حصول اس کاحق تعالیٰ کی عطار پہنی ہے، مگر خلوص کے ساتھ حق تعالی کی طرف توجد سے اوراشغال واوراد سلوک اختیار کرنے پراللہ تعالی کرم فرمادیتے ہیں۔ سلوک کے مقامات طے کرتے ہوئے جو کیفیت سالک کومسوں ہوتی ہے اس کوبھی اس مقام کی نسبت كتيح بي، مثلانسبت صبر، نسبت وكل وغيره-

صحبت اوراس کی تا ثیر

جہاں تک انسانی طبیعت کا تعلق ہے، تمام زمانے کے عقلاء اس بات پر شفق ہیں کہ انسانی طبیعت کے بناؤاور بگاڑ میں جس قدر صحبت اور معیت کودخل ہے، اتناکسی چیز کونہیں محبت کی بیتا شیراس قدر بدیہی اورفطری مئلہ ہے کہ جس برسی کی دورائے نہیں قرآن سے حدیث سے، اقوالِ علاء حتی کہ عام انسانی افراد سے یہ بات اس قدر محقق ہے کہ اس کیلئے کسی ثبوت کا پیش کرنا مخصیل حاصل ہے۔حضرات صحابہ دیا ہے کہ ان کو جناب نبی کر یم الحقاق کی ساری فضیلت و کمال کاراز اس ایک بات میں ہے کہ ان کو جناب نبی کر یم الحقاق کی صحبت ومعیت ایمان وعقیدت کے ساتھ حاصل ہوئی تھی، اگر کسی کو بیصحبت حاصل نہیں ہے تو وہ ایمان ول کے خواہ کتنے اونچے درج پر فائز ہو با تفاق امت اسے سی صحابی کے مقابل نہیں رکھا جاسکتا۔

(١) كمتوب بنام طليل احمد ، آئينه سلوك : ١٤٠ (٢) تصوف ايك تعارف : ٩٩

حقائق-غلطفهميال חצים

چزیں منصوص ہیں، واقعہ یہ ہے کہ اس وقت تک تکھی ہوئی ساری کتابوں میں نہ ترمیم ہو کتی ہے اور نەزبان خلق كوجونقار أخدا كىي گئى ہے روكا جاسكتا ہے، ورندا گر ہمارے اختيار كى بات ہوتى تو ہم اس كو تزكيه واحسان كےلفظ سے يادكرتے اورتصوف كالفظ بى استعال ندكرتے بكين اب اس كامعروف نام یمی پڑگیا اور یکی فن کی خصوصیت نہیں علوم وفنون کی ساری تاریخ ای طرح کی مرقب اصطلاحات ہے ير بيس محققين نے ہميشه مقاصد پرزورديا اوروسائل كودسائل بى كى حدتك ركھا۔(١)

نبت کے کہتے ہیں؟

ویسے تو نسبت کی بے شار تعریفیں کی گئی ہیں،ان میں سے چند مہل اور آسان فہم تعریفات کا ہم ذکر كرتے ہيں حضرت مولا نااشرف على صاحب تھانو گ فرماتے ہيں:

اصطلاح صوفیاء میں جس كونست كہاجا تا ہے اس تعلق مع الله كانام ہے جس كے لوازم ميں سے دوچزی بی ایک دوام طاعت، دوسرے کش ت ذکر۔

شخ الحديث ذكرياصا حبّ فرماتي بي كه:

ركيس الاحرار مولانا حبيب الرحل لدهيانوي في أيك بار مجه سے يو چهاكه: ياتصوف كيا بلا ہے؟ اس تا كاره نے جواب ديا كرتصوف كى حقيقت صرف صحح نيت ہے اس كے سوا كر جوابيل جسك ابتداء "انَّما الأعمال بالنيات" اورائبًاء "ان تعبد الله كانك تراه" اس کویادداشت کہتے ہیں،اس کوحضوری کہتے ہیںادراس کونسبت بھی کہتے ہیں سارے عاہدے اور مراقبے اور ذکر و تعلل اس کے حصول کیلئے کئے جاتے ہیں اور جس کوحق تعالیٰ میدولت عطا كردين اس كو پيم كېيى كې بھى ضرورت نېيىن \_ (٢)

حفرت مولا نارشیداحد كنگوي تسبت كى تشرى كرتے ہوئے فرماتے ہيں: نبست لغت میں دوشتے کے ارتباط کا نام ہے طرفین میں جوعلاقہ ہےوہ نبت ہے اور جو دنیا مس مخلوق ہاس کوایے خالق کے ساتھ ربط ہوہ وربط کہ جس کی کوئی انتہائیس ،جس قدر اساءوصفات اورنزول رحت ہے اس قدرنبتیں ہیں،مثلا خالق ومخلوق میں نبست خلق ہے، رازق ومرزوق میں نسبت رزق ہے رحیم ومرحوم میں رحت ہے، پس اس شک کونسبت کہتے ہیں

(١) شريعت وطريقت كا تلاطم : ١٦-٥٤ - ١١) آپ ين : ١

شخ کامل کی پہیان

رہنمائی میں اس راہ پر چینے واتوں کی سے پیریں صاف کی دی ہوتی ہے۔ انہیں، مائیخص جی اس میں سے مائیں، مائیخص جی سے میں سے ملامات ہو، پھر سے نہ کہاں ہے کوئی کرامت بھی صادر ہوتی ہے یا نہیں، صاحب تصرفات ہے یا نہیں۔ یا اس کو کشف ہونا ہے یا نہیں، یا اس کی دعا قبول ہوتی ہے یا نہیں، حاصر نے بین زوا کہ جیں۔ چونکہ سے مقاصد نے بین زوا کہ جیں۔

بيعت كامفهوم اورأس كى شرعى حيثيت

شریعت مطہرہ برعمل آوری میں راہ کی رکاوٹوں اور نفسانی وشیطانی مرووفریب سے بچنے کا جب ارادہ مریعت مطہرہ برعمل آوری میں راہ کی رکاوٹوں اور نفسانی وشیطانی مرووفریب سے بچنے کا جب ارادہ ہوتا ہوتا ہوتا ہے تو اپنا ہوں سے تو بہ کا عزم صمم اور نکیوں کو اختیار کرنے کا ایک پختہ ارادہ ہوتا ہے جس کیلئے کسی مردکا مل کو اپنا گواہ بنایا جاتا ہے۔ غرض یہ کہ حضرات مشائخ اور صوفیہ جب کسی سالک اور مرید کو اپنے صلقہ ارادت میں داخل غرض یہ کہ حضرات مشائخ اور صوفیہ جب کسی سالک اور مرید کو اپنے ملقہ ارادت میں داخل کرتے ہیں اور آئندہ معصیت نہ کرنے اور معصیت ہوجانے کی صورت میں تو بہرنے کا عہد لیتے ہیں، مرید اعمال صالحہ پراستقامت اور سنت وشریعت کی کامل اتباع کا معاہدہ کراتے ہیں تو یہ کام خود سالک مرید اعمال صالحہ پراستقامت اور سنت وشریعت کی کامل اتباع کا معاہدہ کراتے ہیں تو یہ کام خود سالک

(۱) دين وشريعت : ۲۲۸-۲۲۹

كتبونضائل ٢٢٦ -غلطفهيال

''حدیثِ حظلہ''میں بھی محبت کی اسی اثر انگیزی کا ذکر ہے، یہ اور حفرت ابو بکر صدیق ﷺ اہنا ہے مال پاتے تھے کہ محبت اور مجلس میں رہتے تو دل کی نہ کیفیت رہتی کہ ایک لمحہ کیلئے عفلت نہ ہوتی اور شیب گویا شہود ہوجاتا، کیکن جب اپنے گھروں پر ہوتے یہ کیفیت نہ ہوتی۔

اسی کئے مشائخ صوفیاء نے طریق کا مدار صحبت پر رکھا ہے، اس لئے یہ حضرات فرماتے ہیں کہ جس شخص کوکوئی دینی کمال اور تقویٰ کاحسن و جمال حاصل کرنا ہوتو وہ کسی صاحب کمال، متقی وخوش فضال کو تلاش کرے، اس سے عقیدت و مناسبت ہوتو اس کی صحبت میں رہے، اس سے علم و عل سیکھے، اس طریقے سے اسے کمال حاصل ہوگا۔ اس لئے طالب کا مہل کام اور پہل قدم یہ ہونا چا ہے کہ اپنی رہنمائی کیلئے اپنی مناسبت کے لحاظ سے وہ کسی صاحب نبست اور صاحب ارشاد بندہ کا انتخاب کرے اور اس سے اپنے باطنی امراض کے علاج اور دہنمائی کا طالب ہو۔

صدیث شریف میں ہے: عن أبی هریرة رضی الله عنه قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم المرء علی دین خلیله فلینظر أحد کم من یخالل (۱) حضرت ابو ہریرہ وضط نه سے روایت ہے رسول اللہ علیہ فرمایا: که آدی اپنے دوست کے طریق پر ہوتا ہے، سوذراد کھ بھال لینا چاہئے کہ کس کے ساتھ دوئ کررہا ہے۔

جب معمولی دوی کابیاتر ہوتا ہے تو پھر شخ اوراستاذجن سے اعلی درجہ کی محبت وعقیدت اوراحتر ام اور پاس ولحاظ ہوتا ہے ان کی صحبت ور فاقت کا کیا کچھاٹر نہ ہوگا۔ اس لئے تلاش مرشد میں بھی بہت احتیاط کرنی جائے۔

<sup>(</sup>۱) مستدرك: كتاب البر والصلة، حديث: ۸۳۱۹، تحقيق محمد مصطفى عبد القادر عطا.

حضرت عوف بن ما لک انتجی فرات ہیں ہم سب نبی کریم میں گیا گیا کی خدمت میں حاضر تھے ہماری تعداد سات تھی یا آئھ تھی یا نو سر کار ذی وقار نے فرمایا کہ: کیاتم لوگ اللہ کے رسول سے بعت نہیں کرو گئة ہم لوگوں نے ہاتھ بر حایا۔ وہاں موجودا کی صاحب نے کہا: یارسول اللہ میں بیعت نہیں کرو گئة ہم لوگوں نے ہاتھ بر حایا۔ وہاں موجودا کی صاحب نے کہا: یارسول اللہ میں ہم لوگ تو آپ سے بیعت کریں؟ آپ میں البہم آپ سے کس بات پر بیعت کریں؟ آپ میں نے فرمایا ہم لوگ تو آپ سے بیعت کریں؟ آپ میں است کی کم آلوگ اللہ کی عبادت کرو گے ہیں اور اطاعت کرو گے اور اطاعت کرو گے اور آ ہمتگی سے فرمایا کہ ادا کرو گے (اللہ اور اس کے رسولوں سے حکم کو) سنو گے اور اطاعت کرو گے اور آ ہمتگی سے فرمایا کہ ادا کرو گے (اللہ اور اس کے رسولوں سے حکم کو) سنو گے اور اطاعت کرو گے اور آ ہمتگی سے فرمایا کہ

کی ہے کچھ مانگنا ہیں۔ اس روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے یہ بیعت تجدید عہد کے طور پر لی تھی ، تا کہ جولوگ ایمان لا چکے ہیں وہ ایمانی زندگی گذاریں بعض صحابہ جو تازہ اسلام لائے تھے اور بیعت اسلام وایمان کر چکے تھے انہیں پہلے مرحلہ میں جیرت بھی ہوئی کہ یہ دوسری بیعت کیسی؟ اس روایت کا یہ جملہ خاص طور پر قابل اوجہ ہے:

ما مور وہ موربہ مور الله انا قد بایعناك فعلی مانبایعك (۱) فقال قائل يار سول الله انا قد بايعناك فعلی مانبايعك (۱) ایک كمنےوالے نے كہاا الله كرسول الله ان كتب كاردفعيد يوں فرمايا كه : كس بات پربيعت كريں؟ حضورا كرم الله في فيان كتب كاردفعيد يوں فرمايا كه :

ں ہوت اسلام کے سوا دوسری بیعت بھی ہوتی ہے، پھر آپ نے وہ اُمور ذکر فرمائے اور پھر

دوسرے صحابہ کے ساتھ ان کی بھی بیعت کی اور یہی بیعت تقویٰ ہے کیونکہ کلمات بیعت میں اسلام

لانے کا تذکرہ نہیں ہے۔ نہ جہاد کی تلقین کی گئی ہے، نہ جمرت کا تھم دیا گیا ہے، روایت کے الفاظ

تارہے ہیں کہ بیسبہ شرف بداسلام تھے بیاسلامی احکام کی تعمیل اور شکیل پر بیعت کی گئی، اسے

بعض روایات میں بیعت نساء (قرآنی آیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) بھی کہا گیا ہے۔ (۲)

اور جے بیعت تقویٰ کہتے ہیں جے بزرگوں نے بیعت تو ہے کہا ہے۔

اور سے بیٹ وی ہے۔ علیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانویؒ نے اس بیعت کی حقیقت اس حدیث کی روشی میں یوں بیان فرماتے ہیں: كتبوفضائل مهم مهما معمل المعمل المعمل

اور مرید کے کرنے کا ہوتا ہے، کین انسانی فطرت ہے کہ اپنے کی عمل پر دوسرے کو گواہ بنالیتا ہے تو اس میں پختگی آ جاتی ہے اور اس کا اہتمام بڑھ جاتا ہے، اس اپنے عمل پر کسی مرد کامل کو گواہ بنالینے کا نام بیعت ہے خود قرآن کریم میں ایمان وعمل صالح پر بیعت لینے کا ذکر موجود ہے۔ یہ بیعت بیعت جہاد، بیعت ہجرت بیعت طاعت بیعت اسلام کے علاوہ ہے۔ گویا بیعت تو بہ یا تقوی کی ہے اس بیعت سے متعلق ارشاد خداوندی ہے ۔

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعُنَكَ عَلَى أَنُ لَّا يُشُرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَّلَا يَسُرِقُنَ وَلَا يَزُنِيُنَ وَلَا يَقُتُلُنَ اَوُلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهُتَانٍ يَّفُتَرِيْنَهُ بَيْنَ اَيُدِيُهِنَّ وَ اَرُجُلِهِنَّ وَلَا يَعُصِينَكَ فِي مَعُرُوفٍ فَبَايِعُهُنَّ وَ اسْتَغُفِرُلَهُنَّ اللهُ إِنَّ اللهَ غَفُورٌرَّ حِيمٍ. (1)

اے نی! جبتہ ہارے پاس مومی عورتیں اس غرض ہے آئیں کہ مہارے ہاتھ پر بیعت کریں کہ اللہ کے ساتھ کسی کو تربیعت کریں کہ اللہ کے ساتھ کسی کو تربیک نہ کریں گا، چوری نہ کریں گی، زنانہ کریں گا، پی اولا دکوتل نہ کریں گی، کسی پر بہتان نہ با ندھیں گی اور بھلائی میں تہاری نافر مانی نہیں کریں گے، تو ان کو بیعت کرلواور ان کیلئے اللہ عنور رجیم ہے۔ اللہ سے استعفاد کرو، بیشک اللہ غفور رجیم ہے۔

یرتو گناہوں سے اجتناب سے متعلق بیعت ہے، جسے بیعت تقب یا بیعت تقویل کہتے ہیں،اس بیعت کی بنیاد ریرآیت ہے اور ریر بیعت اسلام بھی نہیں ہے اس لئے کہ مخاطب مومن عورتیں ہیں۔ اس بیعت تقویل کو اس روایت میں یوں بیان کیا گیا ہے:

عن عوف بن مالك الاشجعي رضى الله عنه قال كنّا عند النبي سبعة او شمانية اوتسعة، فقال الا تبايعون رسول الله فبسطنا ايدينا، فقال قائل يا رسول الله انا قد بايعناك فعلى ما نبايعك قال ان تعبد الله ولا تشركوا به شيئًا وتقيموا الصلوة الخمس واستمعوا وتطيعوا، واسرّ كلمةً خفيّة ولا تسئلوا النّاس شيئا (٢)

<sup>(</sup>۱) سنن الكبرى للبيقهى، باب كراهية السؤوال والترغيب والترك، حديث: ٣١٥٧ مع تحقيق محمد عبد القادر عطا. (٢) او جز المسالك: ١٢

<sup>(</sup>۱) الممتحنة: ۱۲

<sup>(</sup>٢) سنن الكبرى للبيقهى، باب كراهية السؤوال والترغيب والترك، حديث: ٣١٥٧ مع تحقيق محمد عبد القادر عطا.

محنت ومجاہرہ کے اس مرحلہ سے گذر نا پڑتا ہے، کاشت کارے لے کرصاحب قلم وقرطاس ہر شخص کو د کھے لیں بغیر مغز ماری اور جگر کاوی کہ وہ میدان سزہیں ہوتا ہے یہی حال علوم دینیہ ودنیو سے کا ہے کہ أستاذكى رہنمائى كے بعد مجابدہ اور محنت ہى انسان كوكاميانى كى منزل سے ہمكناركرتے ہيں۔ آرام وچين كو تجدینا، فاقے کرنا، سردی گری کو برداشت کرنا، کوئی ایسی مشقت ہے جو حصول علم کے راہ میں نہیں ہوتی، تمامراتوں جا گنا کالف حصول علم اور حصول کمال کے خاطر برداشت کی جاتی ہیں، شیدایانِ علم کے عجابدوں کی داستانیں کتابوں میں قم ہیں، یہ بجیب بات ہے کہ ہرکام کیلئے مجاہدہ مُسَلَمُ اگرصوفیہ قرب خداوندی کیلے مجاہدہ کانام لیں تو لوگوں کے پیشانیوں پربل آنے لگتے ہیں۔ اگر کوئی ماہر فن استاذ ا پے شاگردوں کیلئے اس فن برعبور حاصل کرنے کیلئے کوئی خاص مجاہدہ یامحت ومشقت تجویز کرے تو ہم اس فن کے حصول کے خاطر اس مجاہدہ ومحنت کو بطور وسلہ کے اپنانے میں کوئی تر دونہیں کرتے ، يبى بات جب نور يقين اخلاص واحسان اورتمام باطنى خصوصيات كي حصول كيلي صوفياء بطور تدبير كے كچھ ریاضات سالکمین طریق کیلئے جویز کرتے ہیں تو فورانس کیلئے کتاب وسنت سے دلیل مانگی جاتی ہے، یہ بات برخص جانتا ہے کہ اللہ عزوجل نے انسان کے اس مادی جسم کے ساتھ جوعناصرار بع (جواءآگ، پانی مٹی) سے مرکب ہے، ایک غیر ماؤی چر بھی جوڑر کھی ہے، جس کا تعلق جسم سے کم اور عالم غیب سے زیادہ ہے، جس طرح محسوں چیزوں کے ادراک وعلم کیلئے اللہ تعالی نے جسم انسانی میں مختلف اعضاء بناکر ان میں احساس کی طاقت رکھی ہے بھٹالا آ تکھ میں دیکھنے، کان میں سننے، زبان میں ذا نقد ، ناک میں سونگھنے اور کھال میں چھونے کی طاقت رکھی ہے،اس طرح عالم غیب کی چیزوں کے ادراک کیلئے روح کوجسم کا ایک حصہ عطافر مایا اور اس میں امور غیبید کی اور اک کی قوت ودیعت کی اس کا نام' قلب' ہے۔ جسطرح جس حاته سے کام لیاجا تارہے گاوہ کارآ مدرہے ہیں اور جس حاتہ کو معطل کر دیا جائے وہ رفة رفة اس كى اپنى طاقت كھود كى مثلاً بميشداً تھوں پرپى بائدھ يس،اس كام ندليس تووه كچھ مت نہیں گذرے گی کہ اس کی بصارت کمزور ہوکر ختم ہوجائے گی۔ یہی حال دل کا ہے، اگر اس کو امور غیبیے جوڑے رکھا گیااوراس کے موافع دورکرنے کا اہتمام کیا گیاتواس کو غیبی امور کے ساتھ مناسبت باقی رہے گی۔ یہ مجاہدات، اذ کار، اشغال اور مراقبات اس لئے کروائے جاتے ہیں کددل کی قوت میں اضافه ہواوراس میں عبادات وطاعات کا ذوق بڑھے۔

كتب نضائل ٢٤٠ المائل

حضرات صوفیاءِ کرام میں بیعت کامعمول ہے جس کا حاصل التزام کام (لیخی احکام ظاہری و باطنی پر استقامت) اور اجتمام کا معاہدہ ہے جس کو ان کے عرف یں بیعت طریقت کہتے ہیں بعض اہلِ ظاہراس کو اس بناء پر بدعت کہتے ہیں کہ حضورا کرم جھی ہیں تسمنقول نہیں ہے معرف کا فرول کو بیعت اسلام اور مسلمانوں کو بیعت جہاد کرنام معمول ہے ، مگراس صدیث میں صریح اثبات موجود ہے کہ بیخاطبین چونکہ صحابہ ہیں اس لئے یہ بیعت اسلام یقینانہیں ہے کہ حصیل حاصل لازم آتا ہے اور مضمون بیعت سے ظاہر ہے کہ بیعت جہاد بھی نہیں ہے کہ جاد بھی نہیں ہے کہ بیعت ہونے میں کوئی شبنہیں ۔ (۱)

## بيعت كي ضرورت

یہ بات بقین ہے کہ بیعت کی ضرورت اس درجہ عام نہیں کہ ہر خض کواس کا پابند بنایا جائے ، بہت ی سلیم طبیعتیں الی بھی ہوتی ہیں کہ وہ فود بخو دینکی کی طرف مائل ہوتی ہیں اور مختلف اسباب وعوامل سے ان کے اندر تقویٰ ودیانت اور بھلائی کا رجحان ہوتا ہے، ایسے لوگ بیعت نہ ہوں تو مضا نقہ نہیں ، لیکن عام انسانی طبائع کی حالت اس سے یکسر مختلف ہوتی ہے، اس لئے ان طبائع کا لحاظ کرتے ہوئے بیعت کی ضررت کا احساس ہوتا ہے۔

چنانچ حکیم الامت حفرت تھانوی فرماتے ہیں:

نفس میں بعض خفید امراض ایسے ہوتے ہیں کہ دہ بدون تنبیہ شخ محقق عارف کے سمجھ میں نہیں آت اور جومعلوم ہوتا ہے تو نہیں آتے اور اگر سمجھ میں آبھی جاتے ہیں تو ان کا علاج سمجھ میں نہیں آتا اور جومعلوم ہوتا ہے تو نفس کی کشاکش سے اس پڑل مشکل ہوتا ہے، ان ضرور توں سے پیر کامل تجویز کیا جاتا ہے کہ وہ ان باتوں کو سمجھ کر آگاہ کرتا ہے، ان کا علاج اور تدبیر بتاتا ہے اور شخ کو بصیرت ہوتی ہے۔ (۲)

#### رياضات ومجابدات

اہل تصوف کے یہاں تلاش مرشد کے بعدسب سے اہم کام ریاضت اور مجاہد ہ نفس کا ہے اور سے بات صرف ای فن کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ آدمی کوئی بھی کمال حاصل کرنا چاہے تو اسے

(۱) شریعت وطریقت : ۵۸ (۲) شریعت وطریقت : ۲۰

حقائق-غلط فبهيال

مجامدات كى شرعى حيثيت

مجامده کی شرعی حیثیت کوبیان کرتے ہوئے حضرت اشرف علی تھا نوی کھتے ہیں: مجاہدہ ضروری کامول میں سے ہے، کیونکہ شریعت میں اس کا حکم دیا گیا ہے، نصوص میں جا بجا مجامدہ كا ذكر ہے، يس اس كى تفسير وہى مونى جا ہے جوشر يعت نے بتلائى ہے، اس کے مجاهد و تمام عبادات بلکه تمام شریعت کی روح ہے اور اصطلاح میں مخالفت نفس کا نام مجاہدہ ہے اور دین بھی سارا مجاهدہ ہی ہے، کیونکہ مخالفت نفس میں تعب ضرور ہوتا ہے اور دین کا خلاصہ بھی مشقت ہے کیونکہ اس میں ایک گونیفس کے اوپر پابندی لازم ہوتی ہے اورنفس پر پابندی گراں ہے، وہ تو طبعی طور پر آزادی کا طالب ہے، تقس پراعمال دینیہ شاق ہوتے ہیں۔اس لئے دین کانام تکلیف ہے اور احکام شرعیہ کو احكام تكليفيه كهاجا تا باور بند بي كومكلّف كهتيه بين يتومجابده كي حقيقت نفس كي مخالفت کی مثنی وعادت ہے۔ حق تعالی کی رضاوطاعت کے مقابلے میں گفس کی جانی و مالی اور جابى خواہشات ومرغوبات كومغلوب ركھاجا كے۔اى مجاہدہ پر ہدايت كاوعدہ ب وَالَّـذِينَ جَاهَـدُونِينَا لَنَهُدِينَّهُمُ سُبُلَنَا (١) جولوك مارى راه مين مشقت برداشت کرتے ہیں ہم ان کو قرب وثواب لینی جنت کے راستے ضرور دکھا کیں گے۔ الكروايت مي م عن فضالة الكامل قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المجاهد من جاهد من نفسه في طاعة الله. (١) حضرت فضاله کامل سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ مجاہدہ وہ ہے جواللہ ک اطاعت میں اپنفس سے جہاد کرے۔

مجامده کے اقسام اور ارکان

صوفیاء کے نزد یک مجاہدہ کی دونتمیں ہیں جس کواختیار کئے بغیر مقصود کاحصول ممکن نہیں۔ چنانچہ حضرت مولا نااشر ف علی صاحب تھانو گ فرماتے ہیں:

مجاہدہ دوشم کے ہیں: مجاہدہ جسمانی، مجاہدہ خالفت نفس مجاہدہ دوشم کے ہیں: مجاہدہ جسمانی، مجاہدہ خالفت نفس کو مشقت کا عادی بنایا جائے، مثلاً نوافل کی کثرت، روزے سے کھانے وغیرہ کی حرص کم کرنا۔

مجاہدہ خالفت نفس ہے کہ جس وقت نفس معصیت کا تقاضہ کرے اس وقت اس تقاضہ کی مخالفت کرنا۔ اصل مقصود بید دوبرا مجاہدہ ہے اور بیدواجب ہے اور پہلا مجاہدہ بھی اس کی مخصیل کیلئے کیا جاتا ہے کہ جب نفس مشقت برداشت کرنے کا عادی ہوجائے گا تو اس کو اپنے جذبات ضبط کرنے کی بھی عادت ہوگی ، لیکن اگر کسی کو بغیر مجاہد ہ جسمانی کے نفس پر قدرت حاصل ہوجائے تو اس کو مجاہد ہ جسمانی کی ضرورت نہیں ، مگرا پے لوگ بہت کم ہیں ، اس کے صوفیاء نے مجاہد ہ جسمانی کا اجتمام کیا ہے۔ (۱)

مجاہدہ جسمانی کے جارار کان ہیں

اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی بھی فن میں اعلی کمال کو حاصل کرنے کیلئے ان چارول مشقتوں سے گذرنا پڑتا ہے۔

ا- کھانے میں اعتدال۔ ۲- سونے میں اعتدال۔

٣- لوگوں سے میل جول میں اعتدال مهم-بات چیت میں اعتدال

ایسے بی زیادہ نہ مورکو بقد رضر ورت اپنایا جائے ایسانہیں جو چیز مل گئی کھا گئے، بلکہ بقد رِضر ورت،
ایسے بی زیادہ نہ مویا جائے اس سے ستی پیدا ہوتی ہے زیادہ نہ بولا جائے اس میں وقت اور قوت کی بچت
ہوتی ہے، ایسے بی خلوت اختیار کی جائے تا کہ کام کی تحمیل میں حرج نہ ہو لیعنی ان چاروں چیز وں میں
کی کرنی ہے لیکن اعتدال کے ساتھ نہ حد سے زیادہ کی کی جائے جس سے رہبا نیت لاذم آئے اور
نہ حد سے زیادہ ان چیز وں کو اختیار کیا جائے کہ انسان کی ساری قوت اور صلاحیت آئیس چاروں
چیز وں پرصرف ہو، بلکہ اعتدال اور میا نہ روی شریعت کی ہر چیز میں مطلوب ہے۔
چیز وں پرصرف ہو، بلکہ اعتدال اور میا نہ روی شریعت کی ہر چیز میں مطلوب ہے۔

(۱) شریعت وطریقت: ۸۰

<sup>(</sup>۱) عنكبوت: ٣١٥٧ (٢) شعب الايمان: باب السابع والسبعون من شعب الايمان حديث: ١١١٢٣، تحقيق محمد السعيد، مطبوعة بيروت

حقائق-غلط فهميال

پس مجاہدہ میں اعتدال کی رعایت کرنا چاہئے ، مگراعتدال کو بھی اپنی رائے سے تجویز نہ کرے، بلکہ سی محقق سے درجہاعتدال اور طریق مجاہدہ معلوم کرے۔(۱)

747

اس سے معلوم ہوا کہ مجاہدہ کے تجویز میں سلوک وطریق کے ماہرفن سے دریافت کیا جائے اور اس کے بقدر مجاہدہ کرے اس لئے کہ احوال وامراض ہرایک کے مختلف ہوتے ہیں اس اعتبار سے علاج تجویز کئے جاتے ہیں۔

ا فر کار...اشغال...مرا قبات تصوّف کے بارے میں تیسری اہم چیزاد کار، اشغال اور مراقبات ہیں۔

1631

ذكرى دوصِيْتيس بِينَ الكِحيْت بيت عقويه مقاصد مِين داخل بارشاد خداوندى ب : يَا أَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكُرًا كَثِيرًا (٢)

"اے ایمان والواللہ کاذکر بکثرت کرو"۔

وَاذُكُرُرَّ بَّكَ فِي نَفُسِكَ تَضَرُّعًا وَّخِيفَةً وَّدُونَ الْجَهُرِمِنَ الْقَوُلِ

إِلْغُدُو وَالْآصَالِ وَلَاتَكُنُ مِنَ الْغَافِلِينَ - (٣) اورا فَحْص الني ربك الله الله الله الله على الله عاجزى كرماتها ورخوف كرماتها ورزوى آوازى نبست كم آواز كي ماته حج وثام اور غافلول مين سے مت ہو غفلت ذكرى ضد ہے ، غفلت حرام ہے اور دخور مطلوب ہے۔

لیکن ذکر کی دوسری حیثیت مقصود و مطلوب کیلئے معاون اور ذریعہ کی ہے، چونکہ مقاصد شرعیہ میں سے محبت اللی کا حصول بھی ہے، جس قد راللہ کا ذکر کیا جائے اس قد راللہ سے مجت ہوا ور محبت کے بعد خدا کی اطاعت و بندگی پر دوام اور اس کے نتیج میں قرب خدا وندی حاصل ہوگا۔ مقصود ہونے کے اعتبار سے صوفیاء اپنی پوری زندگی کو ذکر سے سرشار رکھتے ہیں جو'' ذکر کیئر'' کا اعلی مصدا آت ہے۔ یہاں تک کہ ذکر کا رنگ ان پراتنا چڑھ جاتا ہے کہ انہیں دیکھ کر اللہ یا دآنے لگتا ہے جیسا کہ ایک حدیث میں نیک لوگوں کی علامت بیان کی گئی ہے۔

ہمدن سوجہ کی رہائے۔ایے اس (۱) تصوّف ایک تعارف: ۸۷

اذا رءُ وا اذكر الله .... جبان رِنظر رو عق ضداياد آجائ ليكن ذكر كايرنگان بر چر ھے کیے اس کے لئے بطوروسلہ کے ذکر ہی کواستعال کیا گیا اوراس طرح کے ذکر کے مختلف طریقے تج بے کی رو سے تبحویز کئے گئے ،ان کی خاص تعداد متعین کی گئی ،ان کی وضع و ہیئت مقرر کی گئی ، جہراور سر کی حدینائی گئے۔ان سب کا مقصدیہ ہے کہ ذکر بجلد اور بعجلت دل میں رائخ ہوجائے۔ظاہر ہے کہ قرآن وحدیث میں ذکر کامطلق حکم ہے،اس مطلق حکم کی تعمیل کیلئے اگر کوئی خاص طریقہ اس مطلق تهم كلميل كيلية الركوئي خاص طريقه بشرطيكه وه جائز بو، وضع كيا جائے اورأے بطوروسله حمل ميں لایا جائے،اس طریقہ کو مقصوداور عبادت نہ قرار دیا جائے تو اس میں کیا کلام ہوسکتا ہے حضرات صوفیاء بھی ذكر كاجبرا تقم ديتي بي بهي اس كيلي يحيف كي كوئي خاص بيئت بتات بين اور حكم ديتي بين كه مثلاً الااله بر سرادرگردن کو پیچیے لے جاؤاور پی خیال کرو کہ غیراللہ کی محبت اوراس کااٹر دل سے خارج ہور ہا ہے اور پھر الاالله كي ضرب دل يركا والله كانورياالله كي محبت دل مين پوست جور اي عن ان ضريول كامقصديه يك دل سے غیراللّٰدی محبوبیت فناموکراللّٰدی معبودیت راسخ موجائے ،اس مقصد کوحاصل کرنے کیلئے بیطریقہ زیادہ موثر ثابت ہواہے، میں مشائخ ذر قلبی کی تلقین کرتے ہیں اوراس کے بھی مختلف طریقے ہیں۔ مثلاً بی خیال کرو که دل کی دهو منیں بول رہی ہیں اور اللہ الله کررہی ہیں بیطریقے اس لئے اختیار کئے جاتے ہیں كة كركارسوخ موجائ بمى بور كمدلا الدالالله كأمثق كرات بي بمى الاالله كي ضرب لكات بي

مجھی صرف اللہ اللہ رہاتے ہیں بیسبترینات ہیں اور تجربے سے ثابت ہوا ہے کہ اس سے قلب پراچھے الرات مرتب ہوتے ہیں۔ بیسب وسائل اور ذرائع ہیں، آئبیں بدعت قرار دینا کی خبی کا نتیجہ ہے۔ (۱) اشغال

''معنی'' بھی صوفیہ کا اصطلاحی لفظ ہے، جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ دل کی توجہ کو کسی ایک نقطہ پر مرکوز کرنے کیلئے کوئی عمل کیا جائے تا کہ اس سے یکسوئی پیدا ہو، مثلًا لفظ اللہ موٹے حروں میں لکھ کر اس پرنگاہ جمائی جائے کہ پلک تک نہ چھپکے، اس سے قلب کی یکسوئی حاصل ہوتی ہے اور اس پر پچھ ایسے اثر ات مرتب ہوتے ہیں، جس سے ذوق وشوق پیدا ہوتا ہے پھر دل تشویشات سے خالی ہوکر

ا پیے اثر ات مرتب ہوتے ہیں، جس سے ذوق و شوق پیدا ہوتا ہے چرد ل سویتات سے حال ہو ہمہ تن متوجہ بحق رہتا ہے۔ ایسے ہی سانس رو کئے کاعمل جو' حجس دم' کے نام سے جانا جاتا ہے۔ كتبانضائل

حقائق-غلط فهميال

MZ4.

پے تقیقت ہے کہ جب آ دمی کسی فن میں محنت اور جنتو کرتا ہے،اس کے اندر کمال اور مہارت تام کے حصول میں لگار ہتا ہے تو آ ہتہ آ ہتہ تج بات کی روشی میں اس فن سے متعلق بہت سے اسرار اورغوامض اس پر کھلنے لگتے ہیں عجیب عجیب تجربات سے وہ گذرتا ہے،اس دوران اسے وہ باتیں معلوم ہوتی ہیں جواس کے وہم و گمان اور تصور میں نہیں تھی ، وہ اس تجربات کی راہ سے گذر بدیہیات اور مشاہدات کے درج تک بینی جاتی ہیں۔ یہ تجربہ کی خاص فن میں نہیں ہوتا معمولی کا شکاری سے لے کراعلی سے اعلی فن میں اس کا ماہران تجربات ومشاہدات سے گذرتا ہے۔

اسی طرح إنسان جب اپنے باطن کی اصلاح اورنفس کے تزکید کی راہ پر قدم رکھتا ہے، وہ پوری قوت وہمت کے ساتھ ذکر کے نور سے اپنے دل کومنور کرتار ہتا ہے اور شب وروز اس کی یہی ایک دھن اورمصروفیت بن جاتی ہے واللہ تعالی کچھ کچھ خاص کیفیات اپ فضل سے اس کے دل پرالقاءفر ماتے ہیں ، اس برغیبی حقائق کا انتشاف ہونے لگتا ہے، اگر وہ عالی استعداد کا حامل ہوتا ہے تو قرآن وسنت کے حقائق واسراراس پر کھلتے ہیں، انہیں کیفیات کوصوفیاء اپنی خاص اصطلاح میں 'احوال' کہتے ہیں۔ حضرت شاه ولى اللهُ "القول الجميل" مين ارشاد فرمات مين :

جن لوگوں کوسکینہ پردوام اوراستقامت نصیب ہوتی ہے انہیں کیے بعدد مگرے بلنداحوال نصيب ہوتے ہیں۔ سالک کوچاہئے کہ ان احوال کوغنیمت جانے اور يہ مجھے کہ بيالات اس بات کی علامت بین که اس کی طاعت الله کے نزد یک مقبول اور سے کہ اس کا باطن اور ول اطاعت البی ہے متاثر ہے۔(۱)

ا- دوام رضا واطاعت كاحصول

سالک کوحصول نسبت کے بعد ایک عظیم القدر حال بیضیب ہوتا ہے کہ وہ نس کی شدید کھش سے نجات پاکراللہ کی اطاعت کودوسری چیزوں پر ترجیح دیے لگتا ہے،اس کا ایک ہی سمح نظر ہوتا ہے کہ اس کارب اس سے راضی ہوجائے۔ عكيم الامت حضرت تعانويٌ فرمات بين:

اشغال كالمقصوديي كدل كالنشارجوجوم افكاركا باعث موتاح فتم موكرجعيت خاطراور خیال کی یکسوئی حاصل ہو! تا کداس کے خوگر ہونے سے توجہتام حاصل ہو۔ نماز میں سترہ کا تھم اس عمل کا ماخذ ہے کیونکہ تیمر سے علماء سترہ کامقصود بھی جمع خاطر اور ربط خیال اور انتشار کا دفعیہ ہےجیا کہ ابن جام فے شرح ہدایہ میں کھا ہے اورسترہ اس کی تدبیر ہے۔ (۱) دوسری جگہ تحریر فرماتے ہیں:

غرض جتنے اشغال ہیں وہ جمع خاطر کیلئے ہیں مقصود بالذات نہیں ، ذکر کے وقت اگر قلب میں سا جمعیت وخشوع معلوم ہواوروہ روزانہ برھتی جائے اوروساوس وخطرات میں کی ہونے گئے اوردل لگا کرے تب تواشغال کی حاجت نہیں اوراگرایک مدت تک ذکر کرنے سے قلب میں كيسوئى خشوع نه بوتو مناسب ہے كه كوئى شغل بھى كرايا جائے۔ (٢)

مراقبات بھی حضرات صوفیہ کے اصطلاحات میں سے ہے۔اس اصطلاح کامفہوم بیہ کہوں تعالیٰ کی ذات وصفات کا یاس سے متعلق کسی اور مضمون کا اکثر احوال یا کسی محدود وقت میں دل سے بورے تد براور کامل غوروفکر کے ساتھ خیال جمائے۔ اس تصور پرموا ظبت کرے تا کہ اس کا مقتضا حاصل مو، يبي عمل مرا قبه كهلاتا ب،اس كے بارے ميں رسول الله على في ارشاد فر مايا: ان تعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك احمان يه كتم الله كاعبادت اس طرح کروگویاتم اے دیکھرہے ہواوراگرتم اے نہیں دیکھرہے ہوتو وہ تو تمہیں دیکھرہا ہے (ای کو

مشائخین الله عزوجل کے اس گہرے تصور کو دل ود ماغ میں بٹھانے کیلئے مختلف مراقبات كرواتے بين جيےمراقبہ موت (اپن آپ كے مرنے كاتصور)مراقبہ عذاب آخرت،ال طرح كے مراقبے جومثائخ تجویز کرتے ہیں اس کا حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا استحضارِ تام حاصل ہوجائے۔

(۱) شریعت وطریقت : ۲۷۳ (۲) شریعت وطریقت : ۲۷۳

یے چند خدائی انعامات ہیں جوتن تعالی کی جانب سے صاحب نبست کو حاصل ہوتے ہیں،اس کے علاوہ اور دیگرا حوال ہیں جس سے میخص سر فراز کیا جاتا ہے۔

ایک بری نعت صاحب نسبت کو جوماتی ہے وہ الہام ہے۔ الہام کی حقیقت سے ہے کہ بغیر نظرواستدلال کے اللہ تعالی کوئی حقیقت بندے کے قلب میں القاء فر مادیں، یاسی غیبی مخلوق کے ذریعہ اطلاع بخش دیں جیسا کر آن کریم میں حضرت موی علیہ السلام کی والدہ محتر مدکیلئے ارشاد ہے: " وَ أَوْ حَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنُ أَرُضِعِيهِ" (1) مِم فِموىٰ كَال كَجانب وحَي كَل كه دوده يلاني رجو

يجى الهام اورفراست مشابايك برى نعت بجوابل نبت كوميسر آتى ب،كشف كى حقيقت يے كة دى كے قلب ميں عالم غيب كى چزيں منكشف موجا كيں اور وہ ألبيں ايسے د كيھ لے، جس طرح ظاہری آ کھے دنیا کی چزیں دیکھا ہے۔ بخاری وسلم میں حضرت انس بن نضر رضی کا پہول مروى بانهول فرماياكه "اني لأجدريحها من دون احدٍ" (٢) مين جبل احد کے پیچیے جنت کی خوشبو یا تا ہوں۔

اس روایت کی شرح میں امام نووی فرماتے ہیں:

محمول على ظاهره، وأن الله واجد ريحها من موضع المعركة برروایت اپنے ظاہری معنی برمحول ہے، یعنی الله تعالی نے اس کی خوشبومیدان جنگ میں محسوس کرادی۔

یکھی کشف کے ماندایک بری نعمت ہے جواللہ تعالیٰ اپنے نیک اورصا حب نبیت بندے کوعطا كرتے ہيں، جس كى حقيقت يہ ہوتى ہے كہ خلاف عادت أموراس سے ظاہر ہونے لكتے ہيں، جيسے حقائق-غلط فهميال كتبيفنائل 72A

#### ۲- خوف وخشیت کاغلبه

اس طرح ایک بردی دولت بینصیب ہوتی ہے کہ اس پر اللہ تعالی کے خوف اور اس کی خشیت کا ا تناغلبہ وتا ہے کہ آثار قلب سے جھلک کربدن اور دوسرے اعضاء پر ظاہر ہونے لگتے ہیں۔

صاحب نبت مخض کوئ تعالی کی جانب رویاصالح (اچھے خواب) کی نعت میسرآتی ہے جس کے متعلق صديث مين آيا ہے كەنكى آدمى كاخواب نبوت كاچھالىسوال حصد ہے۔

اس طرح صاحب نبت شخف کواس دنیا میں فراست صحیح کی دولت نصیب ہوتی ہے، یعنی دل میں اليى بات آجانا جوهيقت كمطابق مو،اس لئ حديث من آتا ب: "اتّعوا فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله" (١) لعني مومن كى فراست سے بچوكه وه الله كنورس و يكتا ہے۔

صاحب نسبت کوایک براانعام حق تعالی کی بارگاہ سے بیماتا ہے کہ اس کی اکثر دعا تمیں قبول ہوتی ہیں،مطلب بیہ کر بندے کوالی نسبت اور ایساتعلق باری تعالیٰ سے قائم ہوجا تا ہے کہوہ الی جس ضرورت كيليع جهدو بمت اورقلب كى بورى توجه كے ساتھ الله تعالى سے دعا كرتا ہے، الله تعالى

اس طرح صاحب نبت کوایک بلندمقام بیضیب ہوتا ہے کداگراللد پرتوکل کر کے کسی بات کی قتم كهالي والله تعالى اس كي قتم كو پوراكردية بين جيها كه حديث شريف مين ب: "رب اشعث اغبر لو اقسم على الله لأبرته" (٢) يعنى بهت عارآ لود، يراكنده بال، يعيم يراف كيرْ \_والے، جن كوكوئى خاطر ميں نہيں لاتا بكن الله كنز ديك ايسام تبدر كھتے ہيں كما گراللہ ك بھروسے برشم کھا بیٹھیں تواللہ تعالیٰ اسے بورا کردیں۔(۳۰)

(۱) سنن الترمذى: سورة الحجر، حديث: ٣١٣٧، مع تحقيق احمد محمد شاكر (٢) كنز العمّال: باب الحمول، حديث: ٥٩٢٥ (٣) تَصوّف ايك تعارف: ١٠٠

<sup>(</sup>۱) القصص: ٤(٢) صحيح بخارى: باب قول الله 'من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، حديث: ٣١٥١، مع تحقيق مصطفى ديب البغا.

کیکن الله عزوجل کابیقانون اور دستور رہاہے کہ وہ جب بھی دین میں تحریف یا تزویر کی جانے گئی ہے تو اس کومبالغه کرنے والوں کی تحریف باطل پرستوں کی غلط بیانیوں اور جاہلوں کی تاویلات سے پاک وصاف كرنے كيلي رجال كار پيداكرتے رہتے ہيں، چنانچاس دوراخير ميں بھى جب يدشعبدان جابل حقیقت نا آشنا خودغرض جابل صوفیا کی زیادتی اورتح بیف کانشانه بناتو الله عزوجل نے ان کے اس نا یاک عزائم کوملیامیٹ کرنے اور تصوف کے حقیقی تابناک وروشن چبرے کوعوام الناس کے سامنے لانے کیلئے بڑے بڑے مردِمیدان پیدا کئے۔جنہوں نے ان کے اغلاط وصلالات کی قلعی کھول کر اس كاكياكشاالك كرديا- چنانچه مولانامنظورصاحب نعماني اس حواله سے يون ارشادفر ماتے ہيں: ''جس طرح الله تعالیٰ کی طرف ہے دین کے دیگر شعبوں کی غلطیوں کی اصلاح علماءِ ربانی اورمجددین امت کے ذریعیہ ہوتی رہی ہے ای طرح اس شعبۂ احسان وتصو ف کے سلسلہ کی اغلاط وضلالات کی اصلاح بھی منجانب اللہ محققین صوفیاء کرتے رہے ہیں۔ خاص کران آخری تین جارصدیوں میں تصوف کی اصلاح وتجدید کا جو کام ہندوستان میں ہواہے، وہ تو دود ھاور پانی کوالگ الگ کرنے کا بہترین نمونہ ہے۔امام ربانی مجددالف الی " اوران کے فرزند و جانشین خواجہ محم معصومٌ کے مکتوبات کے ضخیم خیم دفتر پھر حضرت شاہ ولی اللّٰہ اور حضرت قاضی ثناءالله یانی یک کی تصانیف اوران کے مکا تیب، پھر حضرت شاہ اساعیل شہیر " كامرتب كيا ہوا حضرت سيداحمرشهيدٌ كے ملفوظات وافا دات كالمجموعه (صراطِ متنقيم) اور پھر خاص ہماری اس صدی میں حضرت مولا نا گنگوہی کے اس سلسلہ کے رسائل وم کا تیب اور سب سے اخیر میں مکیم الامت حضرت تھانوی کا تصنیف کیا ہوااس سلسلہ کا پورا کتب خاندان كوششوں نے تصوف كوا تناصاف وروش اوراييا بفل و بے خش كرديا ہے كەاب اس راہ ميں سی کا گراہ ہوناصرف اس کی بدسمتی ہے۔' پھرآ گے فرماتے ہیں دوں کسی کیلئے جس طرح بیدورست نہیں ہے کہوہ دین کے نظام عقائد یا نظام اعمال میں کچھ طبقوں کی غلط روی کی وجہ سے غیر مطمئن ہو کرعقا کدواعمال کی فکرسے بے نیاز ہوجائے، اس طرح کسی کیلئے یہ بھی سیجے نہیں ہے کہ وہ سلوک وتصوف میں پچھلوگوں کی غلط روی کی وجہ سے دین کے اس شعبہ سے بے نیاز ہوجائے ،جس کے بغیر بندہ کا دین کامل نہیں ہوتا

كتب فضائل كم الطفهميان

حضرت مریم کیلئے بےموسم کے پھل کاموجود ہونا وغیرہ۔ یہ ہم نے چند تصوف کی اصطلاحات کا اس کے تمام پہلوؤں کی وضاحت کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

تجديد تضوف وسلوك

گذشتہ طور میں ہم نے تصوف کی جو حقیقت بیان کی ہے کہ اس اعتبار سے تصوف کوئی دین وشریعت سے کوئی علیحدہ اور مستقل چیز نہیں ہے، بلکہ بید دین ہی کا تکمیلی شعبہ ہے، جس کوا پنا کر ہی حقیقت میں اللہ عزوجل کی رضا اور خوشنودی کو حاصل کیا جا سکتا ہے دین کے دیگر شعبہ جات کی طرح دین کا بیا ہم اور تکمیلی شعبہ بھی نام ونہا د، شہرت کے طالب جاہل صوفیا کے دست و برد سے خالی نہیں رہا ہے۔ انہوں نے اپنے مطلب براری اور عزت وشہرت کا سکہ جمانے کیلئے بہت ساری غیراہم چیزوں کو یا تو اہمیت اور اصلیت کا درجہ دے دیا یا غیر متعلق چیزوں کو اس شعبہ کے ساتھ نسلک کر دیا۔ بہی چیز دراصل وین کے اس اس اہم شعبہ کی بدنا می اور اس کے نام سے لوگوں کے بد کئے کا باعث ہوئی۔ چنا نچے حضرت مولانا ابوالحن علی ندویؓ اس حقیقت پر دوشی ڈالتے ہوئے تر فرماتے ہیں:

''اس کے علاوہ دوسری چیز جس نے اس دینی حقیقت کو اور زیادہ غبار آلود کردیا، وہ پیشہور، جاہ طلب، حقیقت فروش اور الحاد شعار اور فاسدالعقیدہ نام ونہا دصوفی ہیں، جنہوں نے دین ہیں تحریف کرنے، مسلمانوں کو گراہ کرنے، معاشرہ ہیں انتثار پیدا کرنے، آزادی و بے قیدی کی تبلیغ کرنے کیلئے تھو ف کوآلہ کار بنالیا اور اس کے حافظ اور علمبر دار بن کرلوگوں کے سامنے آئے، نتیجہ یہ ہوا کہ اہل غیرت اور اہل جمیت مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد ان سے بنظن ہوگئ، آئے، نتیجہ یہ ہوا کہ اہل غیرت اور اہل جمیت مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد ان سے بنظن ہوگئ، کہ خواس شعبے کی روح اور اس کے حقیقی مقاصد سے نا شناتھ، وہ مقصد اور وسیلہ میں تمیز نہ کر سکے بعض اوقات انہوں نے وسائل پرتو بہت اِصرار کیا اور مقاصد کونظر انداز کر دیا اور اس شعبہ میں ایسی چیزیں داخل کیں، جن کا اس سے کوئی تعلق نہیں تھا اور اس کو اس کی روح اور اس کا کمال قرار دیا بلکہ مقصود و مطلوب ہے ہیے بیشے، بسا اوقات انہوں نے دین کی اس روح اور اندگی کی اس ضرورت کو معمر فلفہ اور رہانیت بنا کرچش کیا، ان تمام وجوہ واسباب اس روح اور زندگی کی اس ضرورت کو معمر فلفہ اور رہانیت بنا کرچش کیا، ان تمام وجوہ واسباب کی بناء پر دین کا بیا ہم شعبہ لوگوں کیلئے غیر مانوس ہوگیا۔ (۱)

اور حلاوت ایمان نصیب نہیں ہوتی''۔(۱)

٣٨٢ - خلافهمال

كتبوفضائل

وحدة الوجوداوروحدة الشهو دكى حقيقت اورغلط فهميول كاازاله

وحدة الوجود اوروحدة الشهو دیہ نصوف کی دواصطلاحیں ہیں، اس کی حقیقت بیہ ہے کہ جب سالک راہ معرفت کو اختیار کرتا ہے قد دورانِ راہ مقاماتِ سلوک میں سے اس مقام پر پہنچتا ہے کہ وہ دیکھتاہے کہ جو کچھ بھی اس عالم میں موجود ہے وہ ایک دوسرے کے ساتھ مربوط ہے اور تمام اشیاءِ کا نئات ایک ہی وصدت سے وابستہ ہیں جب بی حالت غلبہ پالیتی ہے تو پھر سالک کی نظروں سے اشیاء کی کثرت غائب ہوجاتی ہے وہ ان ہے یہاں تک کہ خودائس کا وجود بھی اُسے محسون نہیں ہوتا ، صرف ایک ذات حق کے سوادوسری ہوجاتی ہے بہاں تک کہ خودائس کی نظروں میں کالعدم ہوجاتا ہے، اس کیفیت کو وحدۃ الوجود کہتے ہیں۔ ہر چیز اور اس کا اپنا وجودائس کی نظروں میں کالعدم ہوجاتا ہے، اس کیفیت کو وحدۃ الوجود کہتے ہیں۔

حضرت مجد دالف ثانی ٌ فر ماتے ہیں کہ ۔ کثرتِ اشیاء معدوم نہیں ہوتیں وہ سب اپنی جگہ موجود رہتی ہیں ،البنة سالک کوغلبہ تو حید کی ۔ بر فشر برد مال سر میں سے بہت میں کہ تقدید ہوتا کی طاف تا تا ہو

وجہ سے ایک قسم کا ذہول ہوجاتا ہے کیونکہ اس کی توجہ ذات حق کی طرف ہوتی ہے جیسے آسان پرستارے کہ آفتاب طلوع ہوتے ہی نظروں سے غائب ہوجاتے ہیں، حالانکہ وہ اپنی جگہ موجود ہیں، اس کو''وحدۃ الشہو د' کہتے ہیں۔ یعنی سوائے ذات حق کے اور پچھ

مشاہزئیں ہوتا یہ ایک کیفیت ہے اور اس کو وہی مخف انجھی طرح جانتا ہے جس پر یہ کیفیت گذری ہو، یہ کوئی شریعت کا مسکلنہیں اور اکتسانی بھی نہیں۔

وحدة الوجوداوروحدة الشهو دكى حقيقت اوراس كے صحح مفہوم كو بيان كرتے ہوئے حضرت مولا نا اشرف على صاحب تھانو ک ككھتے ہيں:

گومکنات موجود ہیں کیونکہ اللہ تعالی نے اُن کو وجود دیا ہے، موجود کیوں نہ ہوتے گر وجود حق کے حق کے حق کے حق کے دو پر وان کا وجود نہایت ناقص اورضعیف وحقیر ہے، اس لئے وجودِ مکن کو وجودِ حق کے رو بروگوعدم نہ کہیں گے گر کا لعدم ضرور کہیں گے، جب یہ کا لعدم ہوا تو وجود معتذب (حقیق) ایک ہی رہ گیا۔ بہی معنی ہیں وحدة الوجود کے! کیونکہ اس کا لفظی ترجمہ ہے ایک ہونا وجود کا۔ سوایک ہونے کے معنی ہیہ ہیں کہ دوسرا گوہے ہی گر ایسا ہی ہے جیسا نہیں، گر اے اِدعا بوصدة الوجود کہا جاتا ہے۔۔۔۔۔اس مسئلہ کو مرتبہ تحقیق علمی میں تو حید کہتے ہیں، جس کی تحصیل وحدة الوجود کہا جاتا ہے۔۔۔۔۔اس مسئلہ کو مرتبہ تحقیق علمی میں تو حید کہتے ہیں، جس کی تحصیل

کوئی کمال نہیں اور جب بیسا لک کا حال بن جائے تو اس مرتبہ میں ........ کہلاتا ہے۔

یالبتہ مطلوب و مقصود ہے اور یہی حاصل ہے وحدۃ الشہو دکا جس کی دلالت اس معنی پر بہت ہی

ظاہر ہے کیونکہ اس کا ترجمہ ہے، ایک ہونا شہود کا کہ واقعہ میں تو ہستی متعدد ہیں، گرسا لک کو

ایک بی کا مشاہرہ ہوتا ہے اور سب کا لعدم معلوم ہوتے ہیں، پس وحدۃ الوجود اور وحدۃ الشہو د

میں اختلاف لفظی ہے '' کما قال مرشدی'' گرچونکہ وحدۃ الوجود کے معنی عوام میں غلطمشہور

میں اختلاف لفظی ہے '' کما قال مرشدی'' گرچونکہ وحدۃ الوجود کے معنی عوام میں غلطمشہور

ہوگئے تھے، اس لئے بعض محققین نے اس کا عنوان بدل دیا جو بہ نسبت پہلے عنوان کے

مقصود پر زیادہ وضاحت کے ساتھ دلالت کرتا ہے، دلیل نقلی اس مسکلہ کی ہے کہ

مقصود پر زیادہ وضاحت کے ساتھ دلالت کرتا ہے، دلیل نقلی اس مسکلہ کی ہے ہے کہ

مقصود پر زیادہ وضاحت کے ساتھ دلالت کرتا ہے، دلیل نقلی اس مسکلہ کی ہے ہے کہ

جیسا کہ شارح عقا کر نفی کے قیسر کی ہے۔ (ا)

"جس طرح انوار مخلوق نور حق كے سامنے اور علم خلق علم حق كے سامنے اور مخلوق كى قدرت خداكى قدرت كے سامنے خداكى قدرت كے سامنے مضحل ہے، اسى طرح زمان و ہراور وقت دوام الهى كے سامنے مضحل ہے، لين جب سالكين پر سياستغراق طارى ہوتا ہے، قوت تميز كمزور ہوجاتى ہے اور حال غالب ہوجاتا ہے تو اہل استقامت كى زبان نے نكل جاتا ہے "ما في الوجود الا الله، هناك يفنى من لم يكن الا الله، ما شم موجود الحقيقة الا الله، هناك يفنى من لم يكن ويب قى من لم يزل" بشبروجو وقت اور اس كا دوام جب ماسوئى پرغالب آتا ہے تو ہر چیز اليى ہوتى ہے جيے كدون ہيں ہاور يہيں ہے وحدة الوجود كے قائلوں كو غلط نهى ہوگى ہر چیز اليى ہوتى ہے جيے كدون ہيں ہاور اس قسم كے مشتبر كلمات كو (جو كدا ہل استقامت كے دواقعى كوئى دوسرا وجود نييں ہاور اس قسم كے مشتبر كلمات كو (جو كدا ہل استقامت كے زبان سے نكل گئے) انہوں نے اپنے كفر كاسنگ بنيا دقر ارديا۔ (٢)

(!) شريعت وطريقت : ١٠١٠-١١١ (٢) مدارج المالكين : ٨٧١٣

حقائق-غلط فهميال

پراس کی آ گے تغیرے: بیدی الامر اقلب اللیل والنہار میرے بی قضمیں سب کام ہیں (جو کہ زمانہ میں واقع ہوتے ہیں)۔

اِس صدیث کا مطلب بنہیں ہے کہ ت تعالی شانہ زمانہ دونوں متحدین دونوں کا وجودایک ہی ہے بلکہ اس كا مطلب يهي كهزمانه مين جوافعال وآثارين وهمير حقبضه قدرت مين الهذااس طرح حقيق تصرف كرنے والے اورموجود متفل خداكى ذات ہوتى ،ايے ہى ' ہمداوست' كامطلب' سب كچھ وہی ہے ' یعنی کل ممکنات تو موجود ظاہری ہیں اور حقیقت میں کوئی موجود حقیقی یعنی تمام اوصاف کا حامل نہیں ہے یہ ایسے بی ہوا جیسے کوئی حاکم کسی مظلوم اور فریادی سے یوں کہہ بتم نے پولیس میں رپورٹ لکھوائی؟تم نے کسی وکیل ہے مشورہ بھی کیا؟ اور وہ یوں کہے جناب وکیل اور پولیس سب آپ ہیں، ظاہر ہے کہاں کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہوتا کہ حاکم اور پولیس اور دکیل سب ایک ہی ہیں ان میں کچھ فرق نہیں، بلکہ مطلب یہ وتا ہے کہ پولیس اوروکیل کوئی چیز آپ کے سامنے قابل شار نہیں، آپ اُن سب اختیارات کے حامل ہیں اِی طرح بہاں سمجھ لینا جا ہے کہ ہمداوست کے بیم عنی نہیں ہیں "ہمہ اور" او" ایک بیں بلکہ مقصودیہ ہے کہ ہمدی ہستی قابل اعتبار نہیں صرف 'او' کی ہستی لائق شار ہے اور باقی جتنے موجودات ہیں ہستی تو ان کی بھی داقعی ہے، مران کی ہستی ہستی کامل کے سامنے ایک ظاہری ہستی ہے متقی لیعنی کامل نہیں اور بیقاعدہ ہے کہ کامل کے روبروناقص ہمیشہ کالعدم (نہیں) شارہوتا ہے۔ اس لفظ کی حقیقت کو سمجھنے میں جو ملطی عموماً ہوتی ہاس کی جانب اشارہ کرتے ہوئے حضرت مجد دالف ثاني كمعتمي :

اس عبارت کاایک دوسرامطلب بی جو حلول اوراتحادہ دور ہے یعنی " بیسب کچھیں بس وہی موجود ہے' بیمطلب نہیں کہ یہ بھی ہیں اور اس کے ساتھ متحد ہیں بیہ بات تو کوئی ب وقوف بھی نہیں گا تو ان بزرگوں ہے اس کا تصور کیے ہوسکتا ہے، جب غلبہ محبت میں محبوب کے سواہر چیزان کی نظروں ہے اوجھل ہوجاتی ہے اوراس ذات کے سواکوئی ہستی ان کے شہود میں نہیں رہتی تو وہ کہدر نے ہیں''ہمداوست'' یعنی سب بچھووہی ہے لیعنی یہ سب کچھ جونظر آرہا ہے وہم اور خیال ہے اور موجود صرف الله سبحانہ کی ذات ہے۔ (۱)

حافظ ابن قيم كى وسعت خيال كابيعالم بي كه اكرسالك غلبه كال مين "سبحاني" يا "ما في الجبة الا الله" كهدي تووه ال كوبكي معذوراورمعافى كالأق مجهة بير (١)

خلاصة كلام يدب كه وحدة الوجود كاليه مطلب نبيس موتا كه غيرحت عين موكيا، ياذات بارى اشياء کے اندر حلول کر گئی اور وہ بعینہ اُس کی ذات قراریائی یا تمام موجودات ومشاہدات بعینہ ذاتِ باری کاپرتویں،اس طرح کا عقادتو بالکل تفرہے،اس کا سیح مطلب جیسا کہ بیان کیا گیا ہے کہ جب سالک پرغلبہ تو حید کا ہوتا ہے اور اس پر استغراق اورغلبہ کال کی کیفیت طاری ہوتی ہے تو اس کیلئے باری تعالی کے وجود کے سامنے ہر چیز حقیر او ان کرور بالکل عدم کے درجے میں نظر آنے گئی ہے جیا کہذات باری کے مقابل میں کسی چیز کا وجود ہی نہیں ہے ) اس طرح سے وہ یہ کہتا ہے کہ لا موجود الا الله، صرف موجودالله كي ذات ب،اس كار مطلب نبيس موتا كدوسرى چيزي هقیةٔ معدوم ہوگئیں بلکدوہ سب اپنی جگدموجود ہوتی ہیں ،البنة سالک غلبۂ توحید کی ذات باری کی طرف توجه کامل کی وجہ سے ان اشیاء کی طرف سے ذہول ہوجا تا ہے۔

#### بمداوست كامطلب

ہمہاوست کے معنی ہیں سب کچھ نہی ہے، میجھی صوفیہ کا ایک قول ہے جو وحدۃ الوجود کی اس اصطلاح سے قریب ترمفہوم رکھتا ہے اس کا مطلب سے ہے کہ جو واقعی مقربین بارگا واللی ہوتے ہیں جب ان پرمجت الہی کا غلبہ ہوتا ہے تو اُن کی نظروں میں حق تعالیٰ کی ذات یاک کے سواسب پوشیدہ ہوجاتا ہے اور ہرجگہذات حق کاظہور نظر آتا ہے تو وہ کہدا شختے ہیں ہمداوست (سب کچھوبی ہے) اور بياييخ اس قول ميس حق اور دريتگي پر بيس -حضرت مولا نا اشرف على صاحب تھا نوگ اس لفظ كى حقیقت اور مرادکو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

مديثِ قدى ارشاد بارى ب: "يوذيني ابن ادم يسب الدهر وانا الدهر" (٢) "ابن آدم مجھے آزردہ کرتا ہے کہ وہ زمانہ کو برا کہتا ہے حالانکہ زمانہ میں ہو'۔

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۸۲٪، وطريق الهجرتين (۲) ۹۲، بخارى: باب قول الله يريدون ان يبدلوا كلام الله، حديث: ۵۰۵۳، مسلم، باب النهى عن سبّ الدهر،حديث: ۹۰۰۰

ندکور ہفصیل کی روشی میں مسئلہ وحدۃ الوجودکوئی شرکیہ اور کفریہ چیز نہیں ہوتی بلکہ حقیقی اور واقعی اور نفس الامری چیز ہوتی ہے،اس کا انکار محض و وشخص کرسکتا ہے جو ضداورانا نیت پراڑ اہواور جورائے کو برت بنانا خوب جانتا ہو۔

غلطنهی کی اصل وجه از مصل معالیا کا ایما

وحدة الوجود کے اس مسله میں غلط نبی کی اصل وجہ اس کے غالی مبلغین وداعی حضرات کا اس بارے میں ورع واحتیاط أوراس کے خاص تحقیقی مزاج و فداق کولموظ ندر کھناتھا، انہوں نے اس مسلد کی پوری تحقیق وجتجو کے بغیر محض خوش اعتقادی میں مبتلا ہو کر بزرگانِ دین اور تو حید ومعرفت کے حقیقی شناور لوگوں نے اس بارے میں جواعتبارات ملحوظ رکھتے تھے،اس کوپس پشت ڈال کراس حوالے سے شریعت، عقل ادراخلاق ہرطرح کے صدود پھیلا نگنے لگے تھے اور پورے معاشرہ کوایئے غلط عقا کدونیا کج کے نتیج میں ایک بحرانی کیفیت میں مبتلا کر رکھا تھا، ان الفاظ کے سیج منشا کونہ بھنے کی وجہ سے انہوں نے فتنه کا ایک درواز ہ کھول رکھا تھا،خود بھی گراہ ہورہے تھے اور عالم انسانیت کو گراہی کا شکار کررہے تھے۔ انہوں نے بندے اور رب کے درمیان عینیت اعتباری واصطلاحی جس کا خیال بزرگان وین رکھا کرتے تھے اس کوچھوڑ کر بندے اور رب کے درمیان عینیت حقیقی اور لغوی کے قائل ہو گئے تھے جس سے بہت سارے مفاسد جنم لے رہے۔رب اور بندے کا ایک ہونالا زم آر ہاتھا اور چیزوں کو غیرحی نہیں بلکے عین حق قراردے رہے تھادراس کے آڑیں بہت سے محر مات کاارتکاب کردہے تھے اورشر بعت سے منہ موڑر ہے تھے جب ہر چیز وجود حق تعالی ہے تو پھر شریعت کی ضرورت کیسی؟، جب غيرت ختم موكى اورعينيت ثابت موكى اورحق حق رباتوحق كيلي شريعت كى يابندى كيسى؟ اس طرح كى مرابى وجود ميس آمى تقى، چنانچەمولانا ابوالحن على نددى ، ابن تيمية كے حواله سے اس مسله کے غالی معتقدین کے بچھا قوال بھی نقل کئے ہیں جس سے ان کی گراہی کا چھی طرح پتہ چاتا ہے: "وه لوگ شراب پیتے تھے اور محر کات کا ارتکاب کرتے تھے ( کہ جب موجود ایک تو حلال وحرام کی کیا تفریق)"۔

ایک مرتبہاس مسلم میں غلوکی حد تک تجاوز کرنے والوں کا گذرایک مرتبہ کتے کے پاس سے ہوا، جس کو خارش تھی، ان میں سے ایک نے کہا: ''یہ بھی ذات خداوندی ہے، اس نے

كتب فضائل ٢٨٦ حقائق - فلطفههال

عينيت وغيرت عليه إيدا المدالية المجالية بيلا بدائه الإرابالا الما

بيدواصطلاحيس بھىمسئلەوحدة الوجودكى برى اجم اصطلاحيس ہيں، عين كے معنى ہيں دو چيزوں كا ايك جیا ہونا ،صوفیۂ خالق اور مخلوق میں عینیت ثابت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ شاندواجب الوجود كيسامنيكوئي اوروجوذبيس اورجو يجهي عالم بيس نظرآ ربابوه وتت تعالى شاندك وجود سيكوئي الك وجود نہیں رکھتا مخلوق چونکہ خالق کی صفت خِلق کا مظہر ہے اور صفت موصوف سے جدانہیں ہو علی ،اس لئے مخلوق بھی خالق سے جدانہیں، چنانچے مولا نا جائ اِس بات کو بیان کرتے ہوئے یوں فرماتے ہیں: یس بیکا ئنات حق تعالی شانه کا ظاہر ہے اور حق تعالی شانداس کا باطن ہے بیکا ئنات ظہور ہے پہلے عین حق تھی اور حق تعالی بعدظم ورعین کا ئنات ہے، حقیقت میں ہستی ایک ہے اور ظہور وبطون اوراة ل مونااورآ خرمونا محض اعتبارى اوراضا في ہے جبيا كة رآن ميں حق تعالى شاند كارشادج: "هُوَالْاَوَّلُ وَاللَّخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ "(١) خالق اور مُحلوق كى اس نسبت عینیت کوبعض گمراه اور جہلاء نے لغوی اور حقیقی سمجھ کرخود گمراه ہوئے اور ہزاروں کو گراه کیا۔عبدورب میںعینیت وغیریت دونوں موجود ہیں، وہ ایک وجہ سے اور بیا یک وجہ سے مثلاً کوئی مخص اینے اردگرد کئی آئینے رکھ لے تو ہرآئینے میں ذات وصفات اس کی بعینہ ظاہر ہوں گی ،مثلاً خوشی غم ، ہنسنا، رونا وغیرہ بھی آئینہ کے عکس میں دکھائی دیں گے، اس سب سے میکہ سکتے ہیں عکس اس مخص کا عین ہے، مگر میعینیت اصطلاحی اور اعتباری ہے لغوی نہیں، اگر لغوی ہوتی تو کیفیت عکس پر گذرتی وہی خص پر گذر ناواجب ہوتا الیکن عکس پر اگریقر ماراجائے یا کوئی نجاست ڈالی جائے تو تحص کواس سے کوئی نقصان نہیں پہنچے گا اور نہوہ نجاست سے بلید ہوگا بلکہ وہ اپنے حال پران نقصانات سے بچار ہے گا تو اس طرح سے غیریت ہوئی، پی مخص اور عکس میں عینیت وغیریت دونوں پائی گئیں۔اس طرح بندےاور رب میں عینیت وغیرت دونوں پائے جانا جا ہے ، جو تحض عبد (بندہ) اور رب میں عینیت عقی كاعتقادر كھاورغيرت كا انكاركردے وہ لمحداور زنديق ہوگا كيونكه اس عقيدہ سے عابدومعبود، ساجدہ ومبحود کا کچھ فرق نہیں رہ جائے گا۔ (۲)

(I) الحديد : ۳ (۲) آئينه سلوك بحواله ثنائم امداديه : ۱۱۵

حقائق-غلط فبهيال

برسرحت جھتی ہےاور دلائل وشواہد سے ان کی حقیقت ثابت کرتی ہے، اس میں شک نہیں کہ دونوں فریقوں نے افراط وتفریط سے کی راہ اختیار کی ہے اور میاندروی سے دور جاہڑے ہیں عجيب معامله بيضخ محى الدين مقبولين حق مين نظرات عين اوران كاكثر معارف وتحقيقات نے جواہل حق کے خلاف ہیں خطاوناصواب نظرا تے ہیں۔(۱)

ا كثر علاء نے شخ ابن عربي كى ان شطحيات كوغلبه كال برمحمول كركے أنبيس معذور قرار ديا ہے، چنانچيد علامه سيوطيٌ في بهي ان كى برأت برمتنقل ايك رساله بنام "تنبيه الغبى بتبرئة ابن عربى لکھاہے،اس میں وہفرماتے ہیں:

شخ ابن عربی کے بارے میں قول فیصل یہ ہے کہ ان کے ولی ہونے کا اعتقادر کھاجائے ہیکن ان کی کتابوں کےمطالعہ کونا جائز قرار دیا جائے کیونکہ خودانہوں نے فر مایا ہے کہ''ہم ایسے لوگ ہیں کہ جاری کتابیں (غراق ناشناس لوگوں کیلئے) ویکھنانا جائز ہے۔ یعصرم النظر الى كتبنا ....اس كى وجديه م كم صوفياء كرام في بعض اليى اصطلاحات مقرر كرر كهي بي جن سے وہ ان کے معروف معنی کے سوا پچھاور معنی مراد لیتے ہیں۔اب اگر کوئی مخص ان کے الفاظ كومعروف معنى ببهائے گاتووہ كافر ہوجائے گا۔امام غزالٌ نے بھى يہ بات اپني بعض كتابول ميں لكھى ہے۔ (٢)

شخ ابن عر فی کے بارے میں بدیوامعتدل فیصلہ ہے، حضرت تھانوی نے بھی ان کی برأت میں ایک رسال اکھا ہے بنام" تنبیه الطربی فی تنزیه ابن العربی" اس میں بھی انہوں نے تقریباً یمی موقف اختیار کیاہے۔

حضرت مولا ناابوالحن علی ندوی شخ اکبر کے بارے میں فرماتے ہیں: ينبيل كها جاسكا كدان بيبا كاندا قوال اوراباحيت وفوضويت (اخلاقي اناركي) كي ذ مدداري شخ اکبرجیسے عارف و محقق پریاان کی کتابوں پر عائد ہوتی ہے جو بغایت درجہ تبع سنت ٔ عابد ٔ زابد مرتاض ومجابداورنفس سے شدید محاسبہ کرنے والے مکاید وشیطان اورغواکل نفس سے بدرجه اتم واقف تھے (مثال کے طور پر ملاحظہ موان کا رسالہ ''روح القدس'') لیکن ان کے

(1) مكتوب ٢٦، ص١٦، بنام خواجه عبدالله وخواجه عبيدالله، بحواله تاريخ دعوت وعزيميت: ٢٩٥٠-٢٩٥

(٢) شذرات الذهب لابن العماد: ١١٥٥

جواب دیا کہ کیا کوئی چیزاس کی ذات سے خارج ہے ہاں سب کے سب اس کی ذات کے اندر ہے بعض لوگوں سے کہا گیا کہ جب وجود ایک ہے تو بوی کیوں حلال اور مال کیوں حرام ہے؟اس محقق نے جواب دیا کہ مارے نزدیک سب ایک ہیں'۔(۱)

ابنءعر في اورمسكه وحدة الوجود

تَنْخُ اكبركى الدين ابن عربي لاسكم هوجوتُ اكبرك نام سي شهرة آفاق بي كواس مسلاك بانى اور موسس کی حیثیت سے جانا جاتا ہے، جن کی تصانف فتوحات مکیداور فصوص الحکم اس بارے میں بہت مشہور ہیں، کیاری بھی اس مسئلہ میں ان کے غالی معتقدین کی طرح تشدد آمیز اور حدود شرع سے ہے کر اعتقادر کھتے تھے یابیرس پرست اور توحید کے حقیقی شناور تھے۔ 🕒 🕬 🗷 🖳 😘 🖳 🖟

ان کے حوالہ سے علامہ ابن تیمی قرماتے ہیں:

ابن عربی ان لوگوں میں سے (ان کے شاگردوں کے مقابلے میں )اسلام سے قریب تر ہیں ، اوران کا کلام بہت سے مقامات پرنستا بہتر ہے، اس لئے کہوہ مظاہر اور ظاہر میں فرق كرتے ہيں،امرونهی اورشرائع احكام كواپنی جگهر كھتے ہيں،مشائخ نے جن اخلاق وعبادات كى تاكيدكى ب،ان كافتياركرنے كامشورہ ديتے ہيں اس لئے بہت سے عابدوصوفى ان کے کلام سے سلوک کواخذ کرتے ہیں، اگر چہوہ ان کے حقائق کواچھی طرح نہیں جھتے، ان میں سے جوان حقائق کو بجھتے ہیں اور ان کی موافقت کرتے ہیں، ان پران کے کلام کی حقیقت منكشف ہوجاتی ہے۔ ( مكتوب شخ الاسلام بنام شخ نفرانحى مندرجہ جلاء العینین: ۵۷)۔ (۲) حضرت مجدد الف ان شخ اكبرك بارك مين فرمات مين

یے فقیر شیخ محی الدین کومقبولین میں سمجھتا ہے، کیکن ان کے وہ علوم (جوجمہور کے عقائد اور كتاب وسنت كے ظواہر كے خلاف بيس) ان كو خطا اور مضر سجمتا ہے لوگوں نے ان كے بارے میں افراط وتفریط کی راہ اختیار کی ہے اور وہ میانہ روی سے دور جاپڑے ہیں ، ایک جماعت شخ پرزبان طعن وملامت دراز كرتى ہاوران كےمعارف وحقائق كى بھى تغليظ كرتى ہے، دوسری جماعت نے شیخ کی مکمل تقلید اختیار کی ہے اور ان کے تمام معارف وحقائق کو

(1) to true of

حقائق-غلطفهميان

كتبي فضائل

فائدہ:-اس میں تنبیہ ہاس امر پر کہ صرف دعا پر جمروسہ کرکے نہ بیٹھنا چاہئے، بلکہ کچھ طلب اور
عمل کی بھی ضرورت ہے اور اعمال میں سب ہے اہم نماز ہے کہ جنتی اس کی کثرت ہوگی اسے بی
سجد سے زیادہ ہوں گے، جو لوگ اس سہارے بیٹھے رہتے ہیں کہ فلاں بزرگ فلاں پیر سے دعا
کرائیں گئے سخت غلطی ہے۔ اللہ جل شافہ نے اس دنیا کو اسباب کے ساتھ چلایا ہے اگر چہ بے
اسباب ہر چیز پر قدرت ہے اور قدرت کے اظہار کے واسطے بھی ایسا بھی کرتے ہیں، لیکن عام
عادت یہی ہے کہ دنیا کے کاروبار اسباب سے لگار کھے ہیں، چرت ہے کہ ہم لوگ دنیا کے کاموں میں تو
تقدیر پر اور صرف دُغا پر بھروسہ کر کے بھی نہیں بیٹھتے، پچاس طرح کی کوشش کرتے ہیں، مگر دین کے
کاموں میں تو تقدیر اور صرف دعا پر بھروسہ کرتے ہیں، اس میں شک نہیں کہ اللہ والوں کی دُعا نہایت
کاموں میں تو تقدیر اور صرف دعا پر بھروسہ کرتے ہیں، اس میں شک نہیں کہ اللہ والوں کی دُعا نہایت

جماعت کا اہتمام وظائف ونوافل کی کثرت سے اہم ہے

حضرت شیخ نے باجماعت نمازی اہمیت وفضیلت اوراس کے ترک پر مختلف وعیدوں کا ذکر کرنے کے بعدان جاہل صوفیوں پر بھی تنبیہ فر مائی ہے کہ جن کے یہاں اورادواذ کاراورنوافل کی کرنے کے بعدان جاہل صوفیوں پر بھی تنبیہ فر مائی ہے کہ جن کے یہاں اورادواذ کاراورنوافل کی کر شد کا تو خوب اہتمام ہوتا ہے، کیکن جماعت کی نماز کی پرواہ نہیں کرتے۔ جہاں تک باجماعت نماز کی ادائیگی کا سوال ہے تو یہا مرواجب ہے، جس کا مقام ان اورادونوافل سے کہیں بلند ترہے۔ چنا نجہ شخصاحب فرماتے ہیں:

پر ما بال صوفیہ میں وظیفوں اور نفلوں کا تو زور ہوتا ہے، گر جماعت کی پرواہ نہیں ہوتی ، اس کو وہ بزرگی سمجھتے ہیں حالانکہ کمال بزرگی اللہ کے محبوب کی اتباع ہے، ایک حدیث میں وارد ہے کہ تین فخصوں پر حق تعالی شاند لعنت سمجتے ہیں، ایک اس محض پر جس سے نمازی (کسی معقول وجہ سے ) ناراض ہوں اور وہ امامت کرے، دوسرے اس عورت پر جس کا خاوند اس سے ناراض ہوئتیرے اُس محض پر جواذان کی آواز سے اور جماعت میں شریک نہ ہو۔ (۲)

یہاں اس طرح کے غریب اور موحش اقوال ملتے ہیں، جن سے رائے کا پرت بنا لینے والوں کو مسالہ ہاتھ آتا ہے ..... مثلاً میرکہ عہدِ موسوی کے گوسالہ پرستوں نے در حقیقت خدا ہی کی پرستش کی تھی ،ان کے نزد کی فرعون اپنے اس دعویٰ میں برسر حق تھا "انا ربکم الا علی " پلکہ وہ عین تھا ،اس طرح کے دیگر اقوال ذکر کئے ہیں۔

حاشيه مين تحريفرماتي بين:

شخ اکبر کے بیسب اقوال السر دالاً قوم علی مافی کتاب فصوص الحکم اور "الفسر قان بین الحق والباطل" سے ماخوذ بیں اور امام نے ان کونصوص الحکم سے اقتباس کر کے کھا ہے۔ یہاں اس بات کا تذکرہ بھی ضروری ہے کہ شخ اکبر کے علوم سے اشغال رکھنے والوں کی ایک جماعت اس بات کی قائل ہے کہ شخ کی کتابوں بالخصوص سے اشغال رکھنے والوں کی ایک جماعت اس بات کی قائل ہے کہ شخ کی کتابوں بالخصوص "فصوص الحکم" میں کثرت سے الحاقات واضافات کے گئے ہیں (اس لئے ان مسائل کی صحیح نبست ابن عربی کی طرف نہیں کی جاسکتی)۔(ا)

فضائل اعمال اورجا ال صوفياء يرنكير

صرف شخ یا بیرکی دُعا پڑمل کے بغیراعمّاد کرنا نادانی ہے

حظرت شیخ ذکریاصاحب نے حکایات صحابہ میں ابوداؤد کی بیروایت نقل کی ہے: اس کے فائد کے ذیل میں اعمال کی اہمیت کی طرف توجہ دلایا ہے اور ان لوگوں پرئیر فر مائی ہے جو صرف میں بازگ کی دعاؤں پر تکیہ کے رہتے ہیں اور بغیر عمل کے اس دھو کے میں پڑے ہوئے ہیں انہیں اس واقعہ سے سبق حاصل کرنا چاہئے جس میں ان صحابی رسول کا ذکر ہے جو حضور حیات کی مسواک وغیرہ درکھنے کی خدمت پر مامور تھے۔وہ فر ماتے ہیں کہ:

ایک مرتبه حضورا کرم بیشنگ نے میری خدمات سے خوش ہو کر فرمایا: ما نگ کیا ما نگا ہے؟ اُنہوں نے عرض کیایارسول اللہ جنت میں آپ کی رفاقت، آپ بیشنگ نے فرمایا اور پھے کہ بس یہی چیز مطلوب ہے اُس نے فرمایا: ''اچھامیری مدد کی جیو سجدوں کی کثرت ہے''۔

(۱) تاريخ وكوت وكوزيت: ١٨٢-١٨١٦ والمدينة المسلمة المسل

حقائق-غلط فهميان

غیرسنون الفاظِ صلوٰ ۃ وسلام (جس میں دوسرے معنی کا وہم ہو) سے کراہت کا اظہار

وُرُودِ شریف نہایت ہی اہم اور بابرکت چیز ہے، اس سے انسان کے بہشارگناہ معاف اور بہتے کی بہت زیادہ درج بلند ہوتے ہیں، اس لئے آیات واحادیث میں حضورا کرم بھینے کی بہت زیادہ تاکیدآئی ہے، خودآنخضرت بھینے کا اس اُمت پراس قدر بردا احسان ہے کہ آپ پر درود سمینے میں بخل یا تامل سے کام لینا بردی بے مرقتی اور احسان ناشنای ہے، لیکن درود کے حوالہ سے بیسے میں بخل یا تامل سے کام لینا بردی بے مرقتی اور احسان ناشنای ہے، لیکن درود کے حوالہ سے اس بات کا بردا اہتمام رہے کہ اِی درود کو ور دمیں رکھا جائے جوا مادیث سے ثابت ہے، غیر مشتر ماموج ہیں درود سے جس کی ایجاد غالی صوفیوں نے کی ہے اس سے بالکلیہ احتر از کیا جائے، جوا کش و بیشتر کفریات وشرکیات یا کم از کم موہم شرک الفاظ پر ششتل ہوتے ہیں، ای غیر مشتر اور غیر مسنون درود اور صلوق وسلام سے کرا بہت کا اظہار کرے۔

حفرت شخر تم طرازين:

یقینا اس شخص کے ظلم میں کیا تر دد ہے جونی کریم پھی کیا گئے استے احسانات پر بھی نبی کریم پھینا اس شخص کے ظلم میں کیا تر دد ہے جونی کی سوائے عمری '' تذکرۃ الرشید'' میں لکھا ہے کہ حضرت عمو ما متوسلین کو درود شریف پڑھنے کی تلقین فرماتے تھے کہ کم از کم تمین سوم شہر وزانہ پڑھا جائے اور اتنا نہ ہو سکے تو ایک تبیع میں تو کی نہ ہونی چاہئے، آپ فرمایا کرتے تھے جناب رسول اللہ چھی تا کہت بڑا احسان ہے، پھر آپ پر درود میسینے میں بھی بخل ہوتو بڑی جا جا ور بھر تق کی بات ہے، درود شریف میں زیادہ تر وہ پندتھا جونماز میں پڑھا جاتا ہے اور اس کے مولفہ اس کے بعد وہ الفاظ صلوۃ وسلام جو احادیث میں منقول ہیں، باتی دوسروں کے مولفہ درود تاج، بھی درود عموماً آپ کونہ بہند تھے، بلکہ بعض الفاظ کو دوسر مے معنی کا موہم ہونے درود تاج، بھی درود عموماً آپ کونہ بہند تھے، بلکہ بعض الفاظ کو دوسر مے معنی کا موہم ہونے کے سبب خلاف شرع فرماتے تھے۔ (۱)

کسی ایک نیکی پرمغفرت ہوجانے کے واقعات سے مغالطہ میں نہ پڑنے کی تنبیہ

فضائل اعمال میں حضرت شیخ صاحب نے بے شار واقعات خصوصاً فضائل در و دشریف میں ایسے کھے ہیں جس میں کھے ہیں جس میں ک کھے ہیں جس میں کسی ایک نیکی پرمغفرت ہوجانے کا ذکر ہے جھن کسی ایک نیکی ہے مغفرت اور بخشش کے بارے میں مخالطہ میں نہ پڑنے اور اس کومشکل اور مستجد نہ بچھنے پر تنبیہ کرتے ہوئے کھتے ہیں اور اور آب بارے میں ایک واقعہ قل کرتے ہیں :

علامہ خاوی بعض تواری نے نقل کرتے ہیں کہ بنی اسرائیل میں ایک خف بہت گنهار تھا۔
جب وہ مرگیا تو لوگوں نے اس کو ویسے ہی زمین پر پھینک دیا۔اللہ تعالی نے حضرتِ موئی النظیمین پر وہی بھیجی کہ اس کو سے ہی زمین پر بھینک دیا۔اللہ تعالی نے حضرتِ موئی النظیمین بیں نے اس کی مغفرت کردی، حضرت موی النظیمین نے عرض کیا یا اللہ یہ کیسے ہوگیا؟۔اللہ جل شانہ نے فرمایا کہ اس نے ایک دفعہ تو را ق کھولاتھا،اس میں محمد النظیمین کا نام دیکھا تھا تو اس نے ان پر درود پڑھا تھا تو اس نے اس کی معفرت کردی۔(القول البدیع) اس طرح کے متعدد دا قعات کلھنے کے حضرت شیخ فرماتے ہیں :

"اس قتم کے واقعات میں کوئی اشکال نہیں، نہ تو ان کا یہ مطلب ہے کہ ایک دفعہ درود شریف پڑھ لینے سے سارے گناہ کبیرہ اور حقوق العباد سب معاف ہوجاتے ہیں اور نہ اس قتم کے واقعات میں کوئی مبالغہ یا جھوٹ وغیرہ ہے یہ الک کے قبول کر لینے پر ہے، وہ کی شخص کی معمولی عبادت، ایک دفعہ کا کمہ طیبہ قبول کر لے جیسا کہ ضل اول کی صدیث المیں "خص کی معمولی عبادت، ایک دفعہ کا کمہ طیبہ قبول کر لے جیسا کہ ضل اول کی صدیث المیا قد " وحدیث البطاقة " (جس میں بیذ کر ہے کہ ایک شخص کے ننا نوے دفتر گناہ کے ہوں گے جو حدیث البطاقة " کہ کور سے کہ اس کو اپنے کئے کی سز اکا یقین ہوجائے گا، پھر اللہ عزوج اللہ عزوج اللہ کی طرف بیار شادہ وگا کہ آج تھے پر کی طرح کا ظلم نہ ہوگا، پھر ایک کلمہ والا پر زہ نکالا جائے گا اور اس کے اس کلمہ کو گا اور اس کی منافرت ایک مرتبہ اخلاص کے ساتھ کہنے کی وجہ سے وہ پر زا بھاری ہوجائے گا اور اس کی مغفرت کردی جائے گا ) رواہ المترمہ ذی وقبال حسن غیریب، وابن ماجہ، کہ کردی جائے گا) رواہ المترمہ ذی وقبال حسن غیریب، وابن ماجہ،

عثق کے ضوابط کی اُصول کے ماتحت ہوتے ہیں نہ یہ پڑھنے لکھنے ہے آتے ہیں بلکہ مشق پیدا کرنے ہے آتے ہیں۔

محبت بچھ کوآ داب محبت خود سکھا دے گی

اپنا کام کوشش اور سعی کر کے اس سمندر میں کود پڑتا ہے، اس کے بعد ہرمحنت آسان ہے اور ہر شقت لذیذ ہے، ہروہ چیز جوشش سے بے بہرہ ہے لوگوں کیلئے مصیبت اور ہلاکت ہے، وہ اس سمندر کے غوط لگانے والوں کیلئے آسان اور لطف وفر حت کی چیز ہے اس سمندر میں غوط لگانے والے انجام اور عواقب کی مصلحت بیڈیوں سے بالا تر ہوتے ہیں۔ عبث ہے جہتے بحو بحر ظلمت کے کنارہ کی اس اِس میں ڈوب ہی جانا ہے اے دل پار ہوجانا لہذا ان واقعات کو اس عینک سے دیکھنے کی ضرورت ہے اور اس رنگ میں رنگے جانے کی کوشش کرنا چاہئے ،لیکن جب تک عشق بیدا نہ ہواس وقت تک نہ تو ان واقعات سے استدلال کرنا چاہئے اور نہ ان پر اعتراض کرنا چاہئے، اس لئے کہ وہ عشق کے مجملہ میں صادر ہوتے ہیں، امام غز الی "فرماتے ہیں کہ جو تحق محبت کا بیالہ پی لیتا ہے وہ مجمور ہوجا تا ہے اور جو مخور ہوجا تا ہے اور جو مخور ہوجا تا ہے وہ دیکھے کہ جو پچھاس نے غلبہ میں کیا ہے وہ ایک حال ہے حقیقت نہیں اور عشاق کے کلام سے وہ دیکھے کہ جو پچھاس نے غلبہ میں کیا ہے وہ ایک حال ہے حقیقت نہیں اور عشاق کے کلام سے وہ دیکھے کہ جو پچھاس نے غلبہ میں کیا ہے وہ ایک حال ہے حقیقت نہیں اور عشاق کے کلام سے وہ دیکھاس کی جاتی ہے اس پر اعتمان ہیں کیا جاتا ۔ احیاء العلوم : ۳۔ (۱)

# توکل کی حقیقت اور اُس کے مراتب اور اولیاء کے اسباب نہ اختیار کرنے کے واقعات کا صحیح مصداق

حضرت شیخ صاحب کے ان واقعات کے ایک دوسر سے پہلویعنی ان بزرگان دین کے تو کل اللہ پر اعتاد اور اس پر کامل بھروسہ کے تعلق سے جو واقعات گذر سے ہیں اُس سے تو کل کی حقیقت ،اس کے مراتب اور اولیاء کے اسباب نداختیار کرنے کے واقعات کا صحیح مصداق بتلاتے ہوئے لکھتے ہیں: ''ان واقعات کا ایک دوسرا پہلویہ ہے کہ ان میں تو کل کی وہ مثالیں گذری ہیں جوہم جیسے

ال والعالم عن ١٨٨ (١) فضائل في المم

وابن حبان فی صحیحه والبیهقی والحاکم وقال صحیح علی شدرط مسلم میں گذر چکا ہے کہ اُس کی برکت ہے اُس کے سارے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔اللہ تعالی کاقر آن پاک میں ارشاد ہے : إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُشُرَكَ فَي مِوجاتے ہیں۔اللہ تعالی کاقر آن پاک میں ارشاد ہے : إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُشُركَ فَي بِعَمُ الله تعالی اس کی تو مغفر ہیں بیس بیس فرماتے کہ ان کے ساتھ کی کوشر کے کیاجائے (لیعن شرک وکافری تو مغفر ہیں اس کے علاوہ جس کو چاہیں کے بخش دیں گئے ان قصوں میں اور اس قتم کے دوسر سے قصوں میں کوئی اشکال نہیں ہے کہ اللہ تعالی شانہ کوکی کا ایک دفعہ کا درود پڑھنا پیند آجائے، قصوں میں کوئی اشکال نہیں ہے کہ اللہ تعالی شانہ کوکی کا ایک دفعہ کا درود پڑھنا پیند آگئی ہویا وہ اس کی وجہ سے سارے گناہ معاف کردے بااختیار ہے ایک شخص کے کس کے ذمہ بڑاروں رویخ قرض ہیں ،وہ قرض دار کی کی بات پر جوقرض دینے والے کو پیند آگئی ہویا بغیری کسی بات کے اپنا سارا قرضہ معاف کردے تو کسی کو کیا اعتراض ہوسکتا ہے، اس طرح اللہ جل شانہ اگر کسی کو کھن اپنے لطف و کرم ہے بخش دی تو اس میں کیا اشکال ہے۔

# فضائل جج مين ذكر كرده واقعاعيش الهي رمبني بين

اس دولت سے ہی دامن کونہ إن واقعات سے إستدلال کرنا چاہئے اور نہ اعتراض۔
حضرت شِخُ نے فضائل جج میں عشق ووار فکی ، محبت ودلسوزی تو کل واعتار علی اللہ کے بے شار
واقعات ذکر کئے ہیں ، عموماً اس قسم کے واقعات کو اس کے نہایت دشوار اور عقلاً غیر ممکن الوقوع
ہونے کی وجہ سے ان کا انکار کیا جاتا ہے ، حضرت شُخُ نے عشق الٰہی پر بنی ان بے شار واقعات کا ذکر کیا ہے
ان واقعات کی تعداد سر کے قریب ہے اور آخیر میں بیفر مایا ہے کہ جو اس کو پے کی حقیقت سے واقف
اور عشقِ خداوندی کی لذت سے بہریا ہوتے ہیں ان سے ان واقعات کا پیش آنا کوئی محال نہیں ہے۔
اور عشقِ خداوندی کی لذت سے بہریا ہوتے ہیں ان سے ان واقعات کا پیش آنا کوئی محال نہیں ہے۔
چنا نجے فرماتے ہیں:

اقل بیکہ بیاحوال وواقعات جوگذرے ہیں وہ عشق اللی اور محبت پر بنی ہیں اور عشق کے قوانین سے بالاتر ہیں:

کتب عشق کے انداز زالے دیکھے اس کوچھٹی ندمی جس نے سبق یاد کیا

حقائق-غلط فبهيال

اُس کواللہ کے رائے میں دیتا ہوں، اِس کے سوامیر نے پاس کوئی چیز نہیں، حضورِ اکرم میں اُس کے سوامیر نے پاس کوئی چیز نہیں، حضورِ اکرم میں اور تیسری مرتبہ اسی طرح اصرار سے پین کیا، حضورِ اکرم میں نے اس کو لے کرا یے زور سے پھینکا کہ اگر ان کے لگ جاتی تو زخی کردیتے ہیں، پھرلوگوں کے زخی کردیتے ہیں، پھرلوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے کے واسطے بیٹھ جاتے ہیں۔ (ابوداؤد)

ان صاحب کا اعتاد علی اللہ اور تو کل حضرت صدیق ﷺ کے مقابلے کیا ہوسکتا تھا، اس واسطے وہاں سب پچھ قبول فر مالیا اوریہاں ناراضگی کا اظہار فر مایا۔

امام غزال " نے لکھا ہے کہ تو کل کے تین درجے ہیں، پہلا درجہ تو ایسا ہے جیسا کہ کوئی مخص سى مقدمه ميس سى بوشيار ما برتجر به كاركووكيل بنالے كدوه برچيز ميس اس وكيل كى طرف رجوع كرتا بيكن اس كاييو كل فاني بي كبسي باس كوايية توكل كاشعوراوراحساس ب-دوسرا درجہ جو پہلے سے اعلیٰ ہے وہ الیا ہے جیسا کہ ناسمجھ بچہ کا اپنی مال کی طرف کہ وہ ہر بات میں اس کو پکارتا ہے اور جب کوئی گھبراہ بیا تکلیف کی بات اس کو پیش آتی ہے تو سب سے پہلے اس کے منہ سے امال نکلتا ہے، ان ہی دونوں کی طرف حضرت مہیل نے اشارہ كيا ہے جبكه ان سے كسى نے يوچھا كەتوكل كاادنى درجه كيا ہے؟ فرمايا كەامىدول كاختم كردينا، پھرسائل نے بوچھا کہ درمیانی درجہ کیا ہے؟ فرمایا کہ اختیار کا چھوڑ دینا پھرسائل نے بوچھا کہ اعلیٰ درجہ کیا ہے؟ فر مایا کہ اس کووہ پہچان سکتا ہے جودوسرے درجہ پر پہنچ جائے۔ امام غزال " نے لکھا ہے کہ تیسرا درجہ جوسب سے اعلیٰ ہے وہ یہ کہ اللہ جل شانہ کے ساتھ ایسا ہوجائے جیسا کہ مردہ نہلانے والے کے ہاتھ میں کداس کی اپنی کوئی حرکت رہتی ہی نہیں، ای درجه یر پنج کرالله جل شانه سے مانگنے کا بھی مختاج نہیں رہتا وہ خود ہی بلاطلب اس کی ضرورت کاتکفل کرتا ہے،جیسا کہ نہلانے والاخود ہی میت کی ضروریات عِسل کو پورا کرتا ہے۔ اس پر پیاشکال که ' حضورا قدس و کاعام طریقه اسباب کے اختیار کا تھا میچے ہے، لیکن حق یہ ہے کہ حضورِ اقدس عِلمَان کے شان یا شان وہی حالت تھی جس کو حضور عِلمَان کے اختیار فرمایا، اگر حضور اقدی پین کے حالات ان واقعات کی نوعیت کے ہوتے تو امت

نااہلوں کے ممل میں تو در کنار ذہنوں ہے بھی بالاتر ہیں۔ اِن کے متعلق یہ بات ذہن میں رکھنا چاہئے کہ تو کل کامنتہا ہی یہی ہے جو اِن واقعات سے ظاہر ہوتا ہے اور پندیدہ ہے اور اس کے کمال پر پہنچنے کی سعی اور کم سے کم تمنا تو ہونا ہی چاہئے ، لیکن جب تک بید درجہ حاصل نہ ہواس وقت تک ترک اسباب نہ کرنا چاہئے ''۔

ملاعلی قاریؒ نے شرح مظلوۃ میں لکھا ہے کہ اسباب کا اختیار کرنا تو کل کے منافی نہیں ہے اورا گرکوئی خفس خالص تو کل کا ارادہ کر ہے تو اس میں مضا کقت نہیں ہے، بشر طبیکہ متنقیم الحال ہو اسباب چھوڑ کر پر بیثان نہ ہو، بلکہ اللہ جل شانہ کے سواکسی دوسر سے کا خیال بھی اس کونہ تو ساور جن حضرات نے ترک اسباب کی ندمت فرمائی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ لوگ اس کا حق ادا نہیں کرتے ، بلکہ دوسر سے لوگوں کے قوشہ دانوں پرنگاہ رکھتے ہیں۔ (مرقاۃ: ۱۳۰) حضورا کرم جھی گائی کی ارشاد ہے کہ اگرتم اللہ جل شانہ پر ایسا تو کل کروجیسا کہ اس کا حق ہے تو تم کو ایسی طرح رزق عطافر مائے جیسے پرندوں کو دیتا ہے کہ سے کو بھو کے گھونسلوں سے نظلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھرے دالی ہوتے ہیں۔

حضورِ اکرم عِلَیْنَ کا ارشاد ہے جواللہ کی طرف بالکلیہ منقطع ہوجائے توحق تعالیٰ شانداس کی ہرضرورت کو پورا کرتے ہیں اوراسے ایسی طرح روزی پہنچاتے ہیں کہ جس کا اس کو گمان مجھی نہیں ہوتا، ایک اور حدیث میں ہے جو محض بیر چاہتا ہے کہ وہ سب سے زیادہ مستغنی ہو وہ ایسا بن جائے کہ اس کو اللہ جل شانہ کی عطاء پر اس سے زیادہ مجروسہ ہو جتنا اس مال پر ہوتا ہے جوابے یاس موجود ہے۔ (احیاء)

اس کا اندازہ ان دوقصوں سے ہوتا ہے جوا حادیث میں مشہور ہیں۔ایک حضرت ابو بکر صدیق فظی کے کامشہور قصہ کہ جب غزوہ تبوک کیلئے چندہ کیا گیا تو حضرت ابو بکر صدیق فظی کے جو کچھ گھر میں تھاسب کچھ لے آئے اور جب حضورِ اکرم میں تھا کے دریافت کیا تو فرمایا کہ گھر میں اللہ اوراس کے رسول کوچھوڑ آیا ہوں۔

دوسراواقعہ یہ ہے کہ ایک شخص صنور اکرم بھی کا خدمت میں حاضر ہوئے اور ایک سونے کی ڈلی انڈے کے برابر پیش کی اور عرض کیا یار سول اللہ بھی کیے ایک معدن سے لگی ہے، كتبفضائل

14V

حقائق-غلطفهميان

كتبيفضائل

مضرت کی بات نہایت گراں گذرتی ہے۔تمہاری منفعت کے بڑے خواہش مندر ہتے ہیں (پیربات توسب کے ساتھ ہے، پھر بالحضوص) مؤمنین کے ساتھ تو بڑتے فیق اور مہر بان میں''۔ پس اگر قافلہ کے قوی لوگ کسی مصلحت سے خت راستہ کواختیار کرلیس تو قافلہ کا لے جانے والا ان کو نہ روکے گا۔ (روض)

یبی وجہ ہے کہ حضور اقدس طِی آگیا اموں کوطویل نماز پڑھانے پرنہایت شدت سے ڈانتے سے وہ سے اور جواپنی تنہا نماز پڑھے سے اور جواپنی تنہا نماز پڑھے وہ جن کی نماز پڑھے۔ وہ جنتی جا ہے کہی نماز پڑھے۔

پھرآ گے فرماتے ہیں:

بعض اوقات واقعات میں الیی شدت ملتی ہے جو سرسری نظر میں اپنے آپ کو ہلاکت میں فالنا ہے اور بظاہر بینا جائز معلوم ہوتا ہے اس کے متعلق بیہ بات ضرور سجھ لینا چاہئے کہ بیواقعات بمنز لیروا کے ہیں اور دوا میں طبیب صادق بسا اوقات شکھیا بھی استعال کرایا کرتا ہے کیکن اس کا استعال طبیب کی رائے کے موافق ہوتو مناسب ہے بلکہ بسا اوقات ضروری کیکن بدون اس کے مشورہ کے نا جائز اور موجب ہلاکت، اِی طرح اِن واقعات میں جن حاذق طبیبوں نے ان دواؤں کا استعال کیا ہے ان پر اعتراض اپنی نا دانی اور فن سے نا واقفیت پر مبنی ہے کیکن جو خود طبیب نہ ہواور کسی طبیب کا اس کو مشورہ حاصل نہ ہو، اس کوا پے اُمور جو شریعت مطہرہ کے خلاف معلوم ہوتے ہوں اختیار کرنا جائز نہیں ہیں، البتہ فن کے انکہ پر قواعد سے واقف لوگوں پر اعتراض میں جلدی کرنا بالحضوص ایسے لوگوں کی طرف جو خود واقفیت نہر کھتے ہوں غلط چیز ہے اور ہلاکت میں اپنے آپ کوڈ النا ہر حال میں جائز نہیں ہے، اگر دینی مصلحت اُس کی متقاضی ہوتو پھر مباح سے بھی آگے پڑھا جاتا ہے۔(۱)

صاحب روض لكصة بين:

|                            | <u> </u>              |
|----------------------------|-----------------------|
| محمد بن عبد الله نيشاپوري  | مستدرك حاكم           |
| امام احمد بن حنبل          | مسند احمد بن حنبل     |
| محمد بن عبد الله خطيب      | مشكوة المصابيح        |
| ابوپکر محمد بن ابی شیبه    | مصنف ابن ابی شیبه     |
| عبد الرزاق صغاني           | مصنف عبد الرزاق       |
| علاء الدين متقى هندى       | كنز العمال            |
| سليمان بن احمد طبراني      | طبرانی(صغیر، کبیر)    |
| علی بن عمر دار قطنی        | دار قطنی              |
| ابوبكر الهيثمي             | محمع الزوائد          |
| محمد بن شرف نووي           | شرح الاذكار           |
| امام محمد بن اسماعیل بخاری | الادب المفرد          |
| 48,743,44                  | مسند بزار             |
| علامه جلال الدين سيوطي     | الحامع الصغير         |
| عبد الغظيم بن عبد القوى    | الترغيب و الترهيب     |
| علامه حلال الدين سيوطي     | شرح السنة             |
| محمد بن عبد الرحمن         | فتح المغيث            |
| حافظ ابن عربی              | عارضة الاحوذي         |
| ابن سيد الناش              | عيون الاثر            |
| خطیب بغدادی                | المتفق والمفترق       |
| ابن حُبالًا                | صحیح ابن حبان         |
| شيخ ابو فتح ابو غدة        | الاحوبة الفاضلة       |
| عبد الرحيم حسيني عراقي     | المغنى عن حمل الاسفار |
| علامه مناوي                | شرح المناوي           |
| علامه ابن اثير             | حامع الاصول           |
| امام الحزائري              | حصن حصين              |
| علامه مناوي                | فيض القدير            |
| ملاعلى قارئ                | جمع الوسائل           |
| علامه ابن قيم              | كتاب الروح            |
|                            |                       |

April 1 place 1 

تبليغي جماعت اور كتب فضائل حقائق-غلط فبهيال

# فهرست مراجع

اده کیا گیا۔

| اسار کولکھ دیا جارہا ہے۔ جن سے بلا واسطہ یابالواسط استفاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ذیل میں ان کتابوں کے |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسيرو قرآنيات       |
| ابوبكر جصاص رازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | احكام القرآن         |
| قاضي ناصر الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بيضاوى               |
| د کتور وهبه زهیلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | التفسير المنير       |
| علامه ابن كثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تفسير ابن كثير       |
| علامه فحر الدين رازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تفسير كبير           |
| علامه ثناء الله پاني پتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير مظهرى          |
| محمد بن جرير طبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير طبرى           |
| خلال الله: مسمط "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الدر المنثور         |
| علامه محمود الوسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | روح المعاني          |
| بدر الدين زر كشى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | برهان في علوم القرآن |
| محمد ابن أدريس الشافعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | احكام القرآن         |
| مولانا اشرف على تهانوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بيان القرآن          |
| علامه شبير احمد عثماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تفسير عثماني         |
| A STORY OF THE PARTY OF THE PAR | حديث وشروحات         |
| امام محمد بن اسماعيل بخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | صحیح بخاری           |
| امام مسلم بن حجاج قشيري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | صحيح مسلم            |
| امام محمد بن عيشي ترمذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سنن ترمذی            |
| امام سليمان بن اشعث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سنن ابو داؤد         |
| امام احمد بن شعيب نسائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سنن نسائی            |
| امام محمد بن يزيد الربعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سنن ابن ماجه         |
| امام انس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | موطا مالك            |
| امام محمد بن حسن الشيباني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | موطا محمد            |
| امام احمد بن حسين بيهقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سنن بيهقى            |
| امام عبد الله بن عبد الرحمن تيمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | سنن دارمی            |

سنن دارمي

محمد بن عبد الوهاب نحدي مؤلفاتٍ نحدى مفتى سعيد احمد پالن پوري رحمة الله الواسعة مولانا محمد يوسف صاحب حياة الصحابه ابن حجر الهيثمي الفتاوي الحديثيه عبيد الله الاسعدى درالعلوم ديوبند مدرسة توجيهية أوليس في سبيل الله الا من قتل رفيق امحد قاسمي مجددِالفِ ثاني ۗ انفاس العارفين محد دالف ثاني مكتوب امام رباني شاه و لي اللَّهُ تفهيمات الهيبر شاه اساعيل شهيد صراطمتنقيم مولا نارشيداحرصاحب كنگوبي فآوى رشيديه مولا نامحراشرف على صاحب تفانويٌ شريعت وطريقت مولا نامحمراشرف على صاحب تعانوي ٌ مسائل تضوف مولا نامجمرا شرف على صاحب تقانويٌ التشرف مولا نامحمراشرف على صاحب تفانويٌ نشرالطيب شخ الحديث مولا نامحمه زكرياصا حبّ الاعتدال''اسلامی سیاست'' كجوابات فيخ الحديث مولانا محدزكرياصاحبً تبليغي جماعت يراعتراضات فينخ الحديث مولانا محمدز كرياصاحب شريعت وطريقت كاتلازم مفتی کفایت الله صاحب ّ كفاية المفتى مولا ناابوالحن على ندويٌّ دینی دعوت مولا ناابوالحن على ندويٌ تز کیه واحسان مولا ناابوالحن على ندويٌّ تاریخ دعوت وعزیمت مفتى عبدالرحيم صاحب لاجيوريٌ فآوى رحيميه مولا ناعبدالحق صاحبٌ فآوي حقانيه سرفرازخان صفدرصاحب ً تسكين الصدور سرفراز خان صفدر صاحبً ازالة الريب سرفراز خان صفدر صاحب ً الكلامالمفيد

تبلیغی جماعت اور کتب فضائل که ۱۹۰۳ حقائق - غلط فهمیاں

حطيبِ بغدادي الكفاية احمد بن على بن ححر عسقلاني فتح البارى اوجز المسالك شيخ الحديث زكريا مولانا خليل احمد سهارنپوري بذل المحهود یحیلی بن شرف نووی المنهاج علامه انور شاه كشميري فيض البارى علامه شبير عثماني، مولانا تقى عثماني فتح الملهم مع تكمله علامه حمال الدين قاسمي قواعد التحديث عبد الحئ لكهنوي التعليق المحدد مولانا منظور نعماني معارف الحديث مولانا يوسف صاحب منتعب احاديث فقه، سوالح وتاریخ أبن رشد مالكي بداية المحتهد ابن عابدين شامى رد المحتار ابن نحيم مصري البحر الرائق محمد ابن الحسن شيباني كتاب الاصل ابن کثیر البداية والنهاية ابن حجر الاصابة ابن عبد البر الاستغاب احمد بن محمد قدامه مقدسي المغنى علامه ابن همام فتح القدير علامه عابدين شامى رسائل ابن عابدين علامه حلال الدين سيوطي الحاوي للفتاوي علامه ابن قيم اعلام الموقعين اين سعد طبقات ابن سعد علامه ابو نعيم حلية الاولياء امام سرخسی شرح السير الكبير علامه ابن قيم زاد المعاد

مرفرازخان صغدرصاحبٌ مولاناعبدالباری صاحب ندویٌ مولانامجرمنظورنعمانی صاحبٌ مولانامجرمنظورنعمانی صاحبٌ

in the do

The Witness

Colleges by street

ALU-LUP

The state of

مولا نامحم منظور نعمانی صاحب ّ مولا نامجر منظورنعمانی صاحبٌ مولانااعازاحرصاحب اعظمى مدظله حفرت ناراحم خان صاحب مفتي محرتقي عثاني صاحب مدظله مفتى شابدصاحب مدظله مفتى شابدصاحب مدظله مفتى شابدصاحب مزظله فيروزاعظمي مولانا خالدسيف الله رحماني صاحب مرظله مصطفيٰ عبدالقدوس ندوي احدنورمحمه قادري صاحب مفتى عبدالكريم صاحب جمعية علمار مند مفتى امين صاحب فريد بك ديو

مولا ناعبداللطیف بهرا یکی مدخله مفتی روشن صاحب مولا ناز کریاصاحبؓ مولا ناادر لیس کا ندهلویؓ مولا ناافتخار فریدی

ما فادريين شخ الحديث مولانا محمدز كرياصا حبّ \*\* طا كفه منصوره تجديد تعليم وتبليغ ملفوظات مولا نامحمدالياس تبليغي جماعت، جماعت اسلامي اور

> بریلوی حفرات دین وشریعت تصوف کیا ہے؟ تصوف ایک تعارف آئینه سلوک

ا بید و سوب حضرت تعانوگ کے سیاسی افکار ایک عالمی و بین الاقوای کتاب فہرست تالیفات وشیخ دعوت کی بصیرت ذکرز کر ہا

دعوت دین ،مسائل کاحل طالبات کی دینی وعصر کی درسگاهیں تبلیغ کا شرعی مقام فضائل اعمال پراعتر اضات کے جوابات مجموعه رسائل غیر مقلدیت محاضرات در درضا خانیت

عاضرات روِّرضا خانیت تبلغ بالیقین کارِنبوت ہے: هیچ الخیال ترجمہ تحقیق القال ملفوظات مولا نابوسف صاحبؓ اکابر کاسلوک واحسان عقائدالاسلام

إرشادات ومكتوبات بمولا ناالياسٌ په په په

آپ بتي

این باتوفیق ناظرین سے التجاء ہے کہ اگر وہ اہل علم میں سے نہ ہوں تو خلو ذہن ہملامت فہم اور طلب صادق کے جذبہ کو کھوظ رکھنے کے ساتھ لینے اہل جق معتمد علماء کی نگرانی میں اِس کتا کیا مطالعہ کریں اور اہل علم ایک درد مندانہ التماس ہے کہ دعوت کا کام صرف کتابوں سے پورا نہیں سمجھا جاسکتا، وعوت کی حقیقت، قرآن و حدیث اسلاف امت کے عمیق علم ، نہایت وسع تجربات اور غیر معمولی مختاط و حساس مصالح پر بنی اصول کا بھی ابھی شرکت ہوگا، جاہدہ کے بغیر حقائق کا ادراک شکل ہوں کی محمد بنگا فیالی جضرت نظام الدین اور اپنے اپنے مراکز میں حاضری اور کام کواس کے سرچشمہ عاصل کرنا ضروری ہے۔ سیتر و حیات صحابہ اور کی رقبی میں ضروریات زمانہ ، نقاضا ہا وقت کے اعتبار سے وہاں کے کی رقبی میں ضروریات زمانہ ، نقاضا ہا وقت کے اعتبار سے وہاں کے بنائے جانے والے اُصول ہی معیار ہیں۔



مكتبةالا تّحاد

#### MAKTABATUL ITTIHAD

Deoband -247554 Distt, Saharanpur (U.P.) India Cell: 91-9897296985 e-mail : maktabatul\_ittihad@yahoo.com